Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 5

Artikel: Die Jesusfrommigkeit des heiligen Bernhard
Autor: Altermatt, Alberich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschopf, nicht aber den wesensgleichen Sohn
Gottes sah. Trotzdem breitete sich der Arianis-
mus wiahrend des 4. Jahrhunderts immer wei-
ter aus, besonders bei den germanischen Stam-
men. Als diese im folgenden Jahrhundert
[talien und Spanien iiberfluteten, brachten sie
hier den Arianismus zu neuer Geltung. Der
Ostgotenkonig Theoderich, der ganz Italien un-
ter seine Herrschaft brachte, war iiberzeugter
Arianer. Erst 553, also kurz nach dem Tod St.
Benedikts, fand das Ostgotenreich ein Ende.
Um den neu erstarkten Arianismus zu be-
kampfen, holte man auf katholischer Seite zum
Gegenstoss aus, indem man einseitig die Gott-
heit Christi betonte. Das geschah in der Li-
turgie, in der Christus nicht mehr als Mittler
zwischen Gott und den Menschen gesehen
wurde, sondern mehr und mehr zum Gegen-
stand des Kultes wurde. Diese Haltung zeigte
sich aber auch in der privaten Frémmigkeit und
der gesamten religiosen Kultur; sie erreichte im
7. Jahrhundert ihren Hohepunkt, setzte aber
schon vorher ein.

Der hl. Benedikt lebte in einer arianischen Um-
welt. Daher ist es verstiandlich, dass seine Regel
so stark die Gottheit Christi betont, wihrend
sie die Menschheit Jesu nur nebenbei erwdhnt.
Erst im Hochmittelalter haben die Sohne Bene-
dikts, ein Anselm, ein Bernhard und andere
mehr, gewissermassen diese antiarianische Hal-
tung des Monchsvaters von Monte Cassino
korrigiert, indem sie eine innige Verehrung der
heiligen Menschheit Jesu pflegten und durch
ithre Schriften in der Kirche zur Geltung brach-
ten.

Anmerkung

Flir Belege und Literatur vgl. A. Kemmer, Christus in
der Regel St.Benedikts. In: Studia Anselmiana 42,
Rom 1957, 1—14.

131

Die Jesusfrommigkeit des
heiligen Bernhard

P. Alberich Altermatt O. Cist., Hauterive

So will ich denn wenigstens als Mensch zu Menschen
von Jesus Christus als Menschen sprechen; vom Gott
in Menschengestalt also, worin er sich aus iibergrosser
Huld und Liebe sichtbar machen wollte und deshalb
sich unter die Engel erniedrigte, sein Gezelt in der
Sonne aufschlug und wie ein Briutigam aus seinem
Brautgemach herausschritt. Ich will mehr von dem
Stissen als von dem Erhabenen, von dem Gesalbten,
nicht von dem Hohen reden.

Ansprache zum Hohenlied 22, 3.

In der Ikonographic  Bernhards (um
1090—1153) sind zwei Darstellungs-Typen
sehr verbreitet und uns sicher schon einmal be-
gegnet: Der eine Typus stellt Bernhard mit dem
Kreuz und den Passionswerkzeugen dar, der
andere — sehr eindrucksvoll — zeigt, wie der
am Kreuz hidangende Christus Bernhard um-
armt und ihn an seine Brust driickt (Am-
plexus). Schon hier kommt stark zum Aus-
druck, wie fiir das Volk Bernhard als glii-
hender Jesusverehrer, vor allem des leidenden
Jesus, bekannt und geliebt war.

Hier, in der stillen Meditation eines dieser



132

Der Name Jesu ist Licht,
Nahrung und Arznei

Woher, meinst du, kam iiber das ganze Erden-
rund so hell und so plotzlich das Licht des
Glaubens, wenn nicht daher, dass Jesus ge-
predigt wurde? Hat uns Gott nicht im Lichte
dieses Namens in sein wundersames Lichtreich
gerufen, wo wir als Erleuchtete in jenem Lichte
das Licht schauen, so dass Paulus mit Recht zu
uns sagt: «Ihr waret einst Finsternis, nun aber
seid ithr Licht im Herrn». Derselbe Apostel
wurde dann beauftragt, diesen Namen vor die
Konige und Volker und die Sohne Israels zu
tragen; und er trug den Namen hinaus wie ein
Licht und erleuchtete das Land und rief all-
iiberall: «Die Nacht ist vorgeriickt, der Tag hat
sich genaht, lasst uns also ablegen die Werke der
Finsternis und anziehen die Waffen des Lich-
tes; wie am Tage lasst uns ehrbar wandeln.»
Und er stellte fiir alle das Licht auf den Leuch-
ter und verkiindete an jedem Ort Jesus und
zwar den Gekreuzigten. Wie glanzte dieses
Licht und wie zog es die Blicke aller auf sich,
als es wie ein Blitz aus dem Munde des Petrus
kam und dem Lahmen die Fiisse und Sohlen
festigte und den vielen Blinden den Geist er-
leuchrete? Stromte es nicht Feuerkraft aus, als
er sagte: «Im Namen Jesu Christi, des Nazare-
ners steh auf und wandle»?

Bernhard-Bilder, hitten wir den besten Zu-
gang zur Jesusfrommigkeit des Abtes von
Clairvaux. Bernhard will zum Herzen des Men-
schen reden. Seine Spiritualitiit ist eine subjek-
tive, grundgelegt in seinem eigenen Erleben
und Erfahren Gottes, des Evangeliums, Jesu
Christi. «Heute lesen wir aus dem Buche der
Erfahrung. Jeder kehre sich in sein Inneres und
achte auf seine Kenntnis von den Dingen, die
wir jetzt besprechen miissen», sagte er einmal
seinen  Monchen zu Beginn einer An-
sprache (1).

Bernhard hatte ein Kindheitserlebnis, das nach
seinen eigenen Worten fiir sein ganzes Leben
bedeutsam wurde: Der Knabe erwartete mit
den Seinen die feierliche Stunde der Christ-
messe, die sich noch hinauszdgerte. Da fiel er
in leichten Schlummer, und nun zeigte ihm ein
Traum das Geheimnis dieser seligen Nacht: Die
Jungfrau gebar das gottliche Kind. Jesus trat
als Brautigam aus der Kammer hervor (vgl. Ps
18, 6), schoner an Gestalt als alle Menschen-
kinder und riss die ganze Liebeskraft des
Schlummernden an sich (2).

Ueberall, wo Bernhard sann, fragte und lehrte,
kannte er nur die eine Gestalt seines Herrn:
Jesus. Sein inniges Gemiit, der leidenschaft-
liche Affekt und der impulsive Wille gerieten
immer mehr in den Bannkreis dieses Jesus. Er
wurde ihm Licht, Siissigkeit, Trost, Nahrung
und Heilung. Durch das Lesen und Meditieren
der HI. Schrift (vor allem der Psalmen, Paulus-
briefe und des Johannesevangeliums), der
Kirchenviter, im Feiern der Liturgie, welche in
einem Kloster nach der Benediktusregel den er-
sten Platz einnimmt, und durch seine eigene
Erfahrung wuchs Bernhard hinein in das Ge-
heimnis Jesu Christi.

Er lebte zur Zeit der Kreuzziige, auf denen die
hl. Stdtten des Lebens und Wirkens Jesu er-
obert wurden. Die Kreuzzugsbewegung l6ste in
der Christenheit einen riesigen Enthusiasmus
aus und weckte die Verehrung der Menschheit
Jesu: seiner Geburt, seines Leidens und Ster-
bens. Der Abt von Clairvaux predigte librigens



selber den zweiten Kreuzzug iiber alle Schran-
ken der Nation und Sprache hinweg (1146/47).
Nach dem Konzil von Troyes (1128) schrieb
Bernhard fiir den Templerorden die Lobschrift
«Zum Lobe des neuen Kriegsdienstes», in der
er die Leser ins Heilige Land fiithrt und sie be-
sonders am Grabe Christi das Erlosungsge-
heimnis ergreifend inne werden lisst.

Mit Bernhard von Clairvaux tritt in der christ-
lichen Frommigkeitsgeschichte eine tiefgrei-
fende Wendung ein. Das antikchristliche und
majestatische Christusbild wird abgel6st durch
die auf eine ganz neue Weise erlebte Mensch-
heit und Niedrigkeit Jesu. Damit wurde Bern-
hard zum Vater der mittelalterlichen Jesus-
frommigkeit. Nicht, dass die Betrachtung der
Menschheit Jesu ein Novum gewesen wadre,
aber Bernhard erst hat eigentlich den iiberzeit-
lichen religiosen und mystischen Wert des
menschlichen Lebens Jesu erkannt. Er gibt der
Menschheit Jesu das Konkrete und die Reali-
tat wieder zuriick. Weil er Jesus auf mensch-
liche Weise liebte und seine Jesusbeziehung
ganz vom Affekt getragen war, blieb der Herr
nicht einfach eine historische Personlichkeit,
sondern eine lebendig-gegenwirtige Macht.
Diese Jesusinnigkeit gibt dem Stil und der
Sprache Bernhards die Glut, die Warme, die
Anmut und Zartheit, die uns bis heute zu faszi-
nieren vermaogen.

Nebst der grossen Briefsammlung und einigen
Traktaten, sind am bekanntesten und ergrei-
fendsten die Ansprachen (Sermones), die Bern-
hard nach den Gebriduchen des Zisterzienser-
ordens an allen hohen Festtagen des Kirchen-
jahres seinen «Sohnen» im Kapitelsaal zu Clair-
vaux hielt. Den Hohepunkt seiner Beredsam-
keit bildet die Auslegung des Hohenliedes (von
1135 bis zu seinem Tode 1153). In den 86 An-
sprachen entfaltet er eine bezaubernde Jesus-
und Brautmystik.

Im folgenden sollen ein paar Themen der
Jesusfrommigkeit Bernhards angetdnt werden,
vor allem aber wollen wir uns mit der Sprache
Bernhards selber vertraut machen.

133

Und nicht bloss Licht ist der Name Jesu, er ist
auch Nahrung. Oder wirst du nicht jedesmal
gestdrkt, so oft du dich an ihn erinnerst? Was
kriftigt in gleicher Weise die Seele, die an ihn
denkt? Was erquickt so die miiden Sinne, stirkt
so die Tugenden, fordert so den guten und ehr-
baren Wandel, kriftigi so den reinen Sinn?
Trocken ist jede Seelenspeise, wenn sie nicht
mit diesem Qel iibergossen ist; ohne Ge-
schmack ist sie, wenn sie nicht mit diesem Salz
gewiirzt ist. Schreibst du etwas, es gefdllt mir
nicht, wenn ich nicht darin den Namen «Jesus»
lese. Streitest du oder berichtest du, es gefallt
mir nicht, wenn dabei nicht der Name «Jesus »
erklingt. Jesus! Honig im Munde, im Ohre
Musik, Jubel im Herzen.

Der Name Jesu ist aber auch Arznei. Ist einer
von euch traurig? «Jesus» — so komme es in
sein Herz und vom Herz dringe es sich auf die
Lippen und sieh, wenn das Licht dieses Na-
mens aufgeht, dann fliehen alle Nebel, dann
wird es wieder hell. Fiillt einer in Siinden, noch
mehr, verzweifelt einer und lduft er nach Strick
und Tod, wird er nicht sofort Atem schopfen zu
neuem Leben, wenn er den Namen des Lebens
anruft? Wer ist beim Klang des erlosenden Na-
mens in der alten Hartherzigkeit geblieben, ist
schlaff und iiberdriissig, trig und lissig und bit-
ter geblieben? Wenn einmal die Quelle der Tri-
nen versiegt war, wem brach sie nicht sofort
iiberreich wieder auf, wem floss sie nicht noch
lieblicher bei Anrufung des Namens Jesu? Wer
schrickt in der Gefahr zusammen und zittert
und gewinnt nicht sofort wieder Zuversicht und
verliert nicht die Furchi, wenn er diesen
mdachtigen Namen anruft? Wem, frage ich,



134

leuchtet in Zweifel, Unruhe und Ungewissheit
nicht plotzlich eine Sicherheit auf, wenn er die-
sen Namen der Klarheit anruft? Wenn im Un-
gliick das Vertrauen wankt, ja wenn es schon
verloren ist, ertont dieser Name der Hilfe, wem
bleibt da die Kraft versagt? Das sind ja die
Krankheiten und Schwiichen der Seele, dieser
Name ist die Arznei.

Es sei schliesslich noch erlaubt, als Beweis das
Wort anzufiihren: «Rufe mich an am Tage der
Triibsal und ich will dich erretten und du sollst
mich preisen.» Nichts ziigelt so den anstiirmen-
den Zorn und driickt so den sich aufbldhenden
Hochmut nieder, heilt so die Wunde des
blassen Neides, hemmt so die fortreissende
Sinnenlust, erstickt so die brennende Begierde,
loscht so die lechzende Habsucht und schligt
so jeden sich regenden Reiz zur Unehrbarkeit
in die Flucht. Denn wenn ich «Jesus» sage,
dann stelle ich mir einen Menschen vor, Augen,
sanft und demiitig von Herzen, giitig, niichtern,
rein, barmherzig, kurz, ausgezeichnet mit jeder
Tugend und Heiligkeit und dazu diesen Men-
schen als den allmichtigen Goit selber, der
mich durch sein Beispiel heilt und durch seine
Hilfe stirkt. Das alles wird zugleich in mir laut,
wenn der Name Jesu erklingt. So nehme ich mir
denn vom Menschen die Beispiele und vom
Allmiichtigen die Hilfe; jene gleichsam als die
Arzneistoffe, diese als Anleitung und Hand-
reichung, wie sie zubereitet und wirksam ge-
macht werden. So stelle ich ein Heilmittel her,
dem kein Arzt ein dhnliches an die Seite stel-
len kann.

1. Der Gott des Himmels in der Krippe

Immer wenn Bernhard auf das Weihnachtsge-
heimnis zu sprechen kommt, bricht er in
Freude und Jubel aus. So kommentierte er einst
die Ankiindigung von Weihnachten nach dem
Zisterzienser-Martyrologium: «Jesus Christus,
der Sohn Gottes, wird zu Bethlehem in Juda ge-
boren»:

«Eine Freudenbotschaft ténte iiber unsere Erde hin;
ein Jubeln und Heilrufen erklang in den Gezelten der
Siinder. Die Menschen hérten ein giitiges Wort, ein
trostreiches Wort, einen Feiergruss voll Lieblichkeit,
wohl wert, dass alle Herzen sich ihm &ffnen. Singt
Jubellieder, ihr Berge; ihr Biume des Waldes alle,
neigt eure Wipfel frohlockend vor dem Herrn: denn er
kommt! Hort es, ihr Himmel! Lausche, o Erde! Stimmt
in ehrfurchtsvollem Staunen einen Lobeshymnus an,
all ihr Geschopfe, besonders du, o Mensch! Denn Je-
sus Christus, der Sohn Gottes, wird zu Bethlehem in
Juda geboren. Wer hitte ein so steinern Herz, dass
seine Seele ungeriihrt bliebe beim Klang dieses Wor-
tes? Welch holdere Botschaft, welch wundersamere
Kunde konnte uns werden?» (3)

Bernhard kann nicht genug die Krippe betrach-
ten. Im Jesus-Kind wird die Giite und Barm-
herzigkeit offenbar, glaubwiirdig und spiirbar:
«Wo die Menschenfreundlichkeit Gottes sich
kundgibt, kann seine Giite nicht verborgen blei-
ben. Wie konnte er seine Giite besser offen-
baren als durch Annahme meines Fleisches?
Was konnte seine Barmherzigkeit so deutlich
zeigen, als dass er selbst unser Elend auf sich
nahm? Wie hoch er dich geschitzt, erkenne aus
dem, was er fiir dich getan» (4). Gott hat in
diesem Kinde seine Hoheit und Macht abge-
legt. So brauchen wir vor seinem Angesicht
nicht mehr zu zittern (vgl. AT) und sein Ge-
richt nicht mehr zu fiirchten:

«Das Wimmern dieses Kindes weckt mehr das Mitleid
als die Furcht. Ein kleines Kind ist er geworden; die
jungfriauliche Mutter hiillt seine zarten Glieder in Win-
deln ein. Kannst du da noch in banger Furcht zittern?
Gerade daran sollst du wohl deutlich sehen: er kam
nicht, dich zu verderben, er kam dich zu retten, dich
zu befreien.» (5)

Die Krippe spendet unaussprechlichen Trost und
Heilsgewissheit: «Der Heiland ist ein kleines Kind.
Daher lisst er sich leicht verschnen. Wer wiisste nicht,



dass ein Kind leicht verzeiht? O siisseste Versohnung!
O lieblichste Genugtuung!» (6)

Bernhard betrachtet Ort und Umstidnde der Ge-
burt. Sein beliebtes Meditationsschema ist dies:
Wer? Woher? Wohin? Weshalb? Wann? Wie?
Jesus wird im rauhen Winter und zu nécht-
licher Stunde einer armen Mutter geboren, die
kaum Windeln hat, ihn einzuhiillen, und eine
Krippe, ihn dareinzulegen. Bernhard sieht das
Wimmern und die Trinen des Kindes, die Ar-
mut und Nachtwachen der Hirten, denen die
Geburt des Heilandes zuerst verkiindigt wird.
Geburt und Krippe sollen uns Demut, Armut,
Gerechtigkeit, Bescheidenheit und Schweigen
lehren.

«Doch wirst du sagen, was ist das fiir ein Mitt-
ler, der in einem Stall geboren, in eine Krippe
gelegt, in Windeln eingewickelt wird wie alle
andern Kinder? Dennoch ist er der grosse Mitt-
ler. Er ist zwar ein Kind, aber dieses Kind ist
das ewige Wort, dessen zarte Kindheit selbst
nicht ohne Worte ist. ,Trostet euch, trostet
euch, spricht der Herr euer Gott!” Dies besagt
der Name Emmanuel, Gott mit uns. Dies ruft
der Stall, die Krippe; die Tranen und die Win-
deln rufen es» (7).

Es liessen sich noch viele Texte anfiihren,
eigentlich alle Predigten, die Bernhard im Ad-
vents- und Weihnachtskreis gehalten hat, in de-
nen er eine Mystik der Krippe und der Gottes-
geburt entwickelt.

2. Jesus, der Mann der Schmerzen

Der Abt von Clairvaux hatte eine besondere
Vorliebe zum leidenden und sterbenden Jesus.
Der Affekt des Mitleidens war in ihm eine ge-
waltige Macht. Eines der schonsten Zeugnisse
finden wir in seiner Erkldrung zum Hohenlied
1, 12: «Ein Myrrhenbiischlein ist mir mein Ge-
liebter, das hier an meinem Busen ruht»:

«Myrrhe, das ist ein bitteres Krautlein, das Sinnbild
harter, rauher Drangsal. Auch ich, Briider, habe mir
vom Anfang meiner Bekehrung an (damit ist sein Klo-
stereintritt gemeint) zum Ersatz fiir den Berg von Ver-

I35

Hier hast du also, meine Seele, deine ausge-
suchte, besondere Arznei; sie ist verwahrt im
Flischchen dieses Namens, das ist des Namens
Jesu, sie ist ganz gewiss heilkrdftig und wird bei
all deinen Krankheiten nie seine Wirkung ver-
fehlen. Trage sie immer bei dir, habe sie immer
zur Hand! Was du denkst und tust, alles habe
die Richtung auf Jesus. Kurz, du wirst einge-
laden: «Setze mich», heisst es, «wie ein Siegel
auf dein Herz, wie ein Siegel auf deinen
Arm!»

Aus: Bernhards 15. Ansprache zum Hohenlied, 6—7.
Die Uebertragung besorgte P. Alberich Altermatt nach
Wolters/Eberhard und Schuck. Bernhard kommentiert
hier den Hohelied-Vers «feinstes Salbdl (ist) dein Na-
me» (HL 1, 3). Oel erinnert ihn an Christus, den Ge-
salbten; es hat drei Eigenschaften: es leuchtet, nihrt,
heilt (lindert den Schmerz). Diese tibertrdgt Bernhard
auf den Namen Jesu.



136

diensten, den ich mir abgehen sah, dies Biischlein ge-
sammelt und an meine Brust gesteckt. Ich sammelte
es aus allen Angsten und Bitternissen meines Herrn:
zuerst aus all den Noten seiner Kindheitstage; dann
von seiner harten Arbeit beim Predigen, den Miihen
auf seinen Wanderungen, den Nachtwachen im Gebe-
te, den Versuchungen wihrend seines Fastens, den
Trédnen seines Mitleides, den Nachstellungen bei sei-
nen Unterredungen; endlich von seinen Gefahren un-
ter falschen Briidern, den Schméhungen, dem Anspei-
en, den Backenstreichen, dem Hdhnen, den Beschimp-
fungen, den Nigeln und all den bittern Gewaichsen,
die der Wald des Evangeliums zum Heile unseres Ge-
schlechtes so tiberreich hat hervorwuchern lassen. Das
Andenken an die tibergrosse Lieblichkeit dieser Ge-
schehnisse will ich verkiinden, solange ich lebe.» (8)

Bernhard selber gesteht: «Darum habe ich dies
gar oft im Munde, wie ihr wisst; habe es allzeit
im Herzen, wie Gott weiss; gar vertraut ist es
meiner Feder, wie jeder weiss. Das ist einstwei-
len meine hochste Philosophie: Jesus zu
kennen, und zwar als Gekreuzigten» (9).

Das Erleben und Betrachten des leidenden
Herrn wecken in Bernhard Liebe, Trost, Mit-
leid, Demut, Geduld, Kraft in Versuchung und
Widerwirtigkeiten und Versohnung mit dem
Weltenrichter. Der Erloser wollte leiden, da-
mit er das Mitleiden lerne. Ergriffen schaut
Bernhard auf den Schmerzensmann:

«Er war nicht schon an Gestalt vor allen Menschen-
kindern, sondern der Spott der Leute, gleichsam ein
Aussitziger, der Geringste der Menschen, endlich der
Mann der Schmerzen, von Gott geschlagen und gede-
miitigt, er war ohne Schonheit und Gestalt. Oh, der
Geringste und der Hochste! O Niedriger und Erhabe-
ner! O Spott der Leute und der Engel Ruhm! Nie-
mand ist erhabener und niedriger als er!» (10)

Aber selbst am Gekreuzigten hat Bernhard noch eine
geheimnissvolle Schonheit entdeckt, die «Schonheit
des Gekreuzigten». (11)

«Kann man das Kreuz licben? Birgt auch das Kreuz
solch hohen Jubel? So ist es liebe Briider! Man darf
nur einheimsen: stets sprosst der Stamm des Kreuzes
neues Leben hervor, bringt Friichte der Frohlichkeit,
traufelt Freudenol hernieder und schwitzt den Balsam
geistiger Gnadengaben aus. Ein Baum des Lebens ist
es fiir alle, die nach ihm greifen.» (12)

Mehr noch als an der Krippe empfindet Bern-
hard am Kreuz und in der Passion die Heils-

kraft des Herrn, den stirksten Beweis fiir die
ganze Liebe Gottes und die Nachlassung
unserer Siinden. Was Bernhard so erstaunt, ist
der miihevolle und harte Charakter des Lei-
dens Jesu. Bei der Schopfung hatte ein Wort
geniigt, um alles ins Dasein zu rufen: «Hier
aber hatte es der Erloser bei seinen Reden mit
Norglern, bei seinen Taten mit Spitzeln, in sei-
nem Leiden mit Spottern und im Tode noch
mit Listerern zu tun. Sieh, wie liebte er! Nimm
noch hinzu, dass er diese seine Liebe nicht als
Gegengabe, sondern als Zugabe schenkte» (13).
Es leuchten die fiinf Wunden auf und erlangen
bei Bernhard eine Bedeutung wie noch nie zu-
VOr:

«In der Tat, wo fande der Schwache sicheren Halt
und geborgene Ruhe, wenn nicht in den Wunden unse-
res Erlosers? Durch diese Rinnsale darf ich 'Honig
aus Felsen und QOel aus hirtestem Gestein saugen’;
darf ich ’kosten und schauen, wie siiss der Herr ist’.
Laut ruft es der Nagel, laut ruft es die Wunde, dass
tatsiichlich Gott sich in Christus die Welt versohnt hat.
Die Schleier seines Herzens sind durch die Wunden
seines Leibes geliiftet. Offen liegt das grosse Geheim-
nis seiner Liebe. Offenbar ist das tiefinnerste Erbar-
men unseres Gottes.» (14)

3. Durch den Menschen Jesus zu Christus-Gott
Wir haben uns nun in ein paar Texte vertieft, in
denen Bernhard von der Menschheit Jesu re-
det. Um ein Missverstandnis zu verhuten, miis-
sen wir beachten, dass fiir Bernhard die Liebe
zum Menschen Jesus nur ein «Mittel», ein
Durchgangsstadium darstellt. Von der sinnen-
haften Liebe zu Jesus miissen wir zur geistigen
Liebe fortschreiten. Im geistlichen Leben wird
die liebende Betrachtung der Menschheit Jesu
immer eine wichtige Rolle spielen, aber sie ist
nur Vorbereitung auf die hochste Liebesver-
einigung mit Gott. Bernhard nennt diese Liebe
«fleischlich» (amor carnalis), weil sie sich auf
den Menschen Jesus und sein menschliches Le-
ben bezieht. Es ist eine Liebe, die an die Sinne
gebunden ist. Fiir Bernhard war der Haupt-
grund der Menschwerdung Gottes der: «Gott
wollte alle Gefiihle der fleischlichen Men-
schen, die nur fleischlich lieben konnten, zu-



erst auf die heilsame Liebe zu seinem Fleisch
hinlenken und so stufenweise zur geistigen
Liebe emporfithren» (15).

Die Liebe allein und zundchst die sinnenhafte
Liebe vermag den Menschen zu Gott zu ziehen.
Sie erleichtert die Liebe zum unsichtbaren
Gott, zieht den Menschen aus Siinde und Un-
dankbarkeit und fiihrt zur Vereinigung mit Je-
sus. Den Anfidngern im geistlichen Leben emp-
fiehlt Bernhard vor allem die Betrachtung der
Passion. Die Liebe zu Jesus ist kein Schwelgen
in schonen Gefiihlen. Sie muss die Laster des
Fleisches austreiben und der Tugendliebe
Raum geben. Das ganze Liebesstreben richtet
sich immer mehr auf Jesus Christus, bis end-
lich alles menschliche Fiihlen und Trachten in
ihm den Mittelpunkt findet, und der lebendig-
tiberzeitliche und verklarte Christus, das Wort
Gottes (Verbum), siisser Gast und Briutigam
der Seele wird. Anfangs ist Jesus eher Arzf und
Weggeleiter. Mit dem Fortschritt im geist-
lichen Leben erscheint er immer mehr als
Brdautigam. In der Spiritualitdt Bernhards sind
Ostern und vor allem Christi Himmelfahrt in
dieser Hinsicht entscheidende Feste: Jesus ist
auferstanden und zum Vater zuriickgekehrt,
von wo er uns den Geist gesandt hat. Der
Glaube muss nun unseren Verstand und un-
seren Affekt reinigen, denn wir haben die leib-
liche Gegenwart Jesu nicht mehr. Wir be-
weisen ihm unsere Liebe durch Ueberein-
stimmung mit seinem Willen.

Das Hohelied wird zum Textbuch von Bern-
hards Mystik. Fiir ihn ist die menschliche Seele
die Braut Christi (nicht nur die Kirche, wie das
vor ihm war). Dadurch eroffnete der Abt von
Clairvaux in der mittelalterlichen Geistesge-
schichte eine neue Epoche. In einer feurigen
Liebessprache und mit glithenden Bildern schil-
dert Bernhard den mystischen Brautkuss. An
vielen Stellen erzidhlt er von seinen eigenen Er-
fahrungen.

Bernhard, der «Troubadour Jesu», ist dem
Volk vielleicht noch mehr bekannt als «Zither
Mariens», wie man ihn nannte. Die Andacht

157

zur Menschheit Jesu fithrt ganz natiirlich zu
starkerer Beschiftigung mit der Mutter, der er
sie verdankt. Nur miissen wir bei Bernhard die
Abhidngigkeit der Mariologie von der
Christologie gut beachten: Das erste bei Bern-
hard ist die liebende und liebezeugende Begeg-
nung mit Jesus.

Bernhards wichtiger Einfluss auf die Mystik
und Frommigkeit der nachfolgenden Jahr-
hunderte ist unbestreitbar. Unzihlige Schriften
der mittelalterlichen Jesus-Literatur wurden
z. B. ihm zugeschrieben. Hat aber Bernhard
uns heute noch etwas zu sagen?

Ich glaube, wir haben heute viele Berithrungs-
punkte mit dem Zisterziensermonch von Clair-
vaux. In der Theologie und Christologie der
letzten Jahre (vgl. die Studien von Jiingel,
Moltmann, Metz, Solle, Kiing, Rahner u. a.) so-
wie in der Frommigkeit (z. B. Jesus-Bewe-
gung) spielt die Menschheit Jesu wieder eine
grosse Rolle. Auch wir sprechen heute stindig
von Erfahrung, «Experiment», und betonen die
Subjektivitit und Individualitit in unserem
Glaubensleben. Bernhard aber weist uns auf
zwel Gefahren hin: Der Mensch Jesus ist Gott
und unser personliches Erleben und Erfahren
der Glaubenswirklichkeiten geschieht in der
Gemeinschaft der Glaubenden, in der Kirche.
Fiir Bernhard bedeutet Jesus lieben auch die
Kirche lieben. Bernhard zeigt uns, dass wir
Jesus erfahren miissen, bevor wir ihn lieben
konnen, dass er konkret in unser Leben ein-
brechen muss und wir ihm Raum geben miis-
sen (16). Dann diirfen wir erleben, dass Jesus
unser Heil und unser Licht ist, eine Macht, die
unser Leben transparent macht auf Gott und
die Welt hin — wie bei Bernhard.

Anmerkungen

(1) Ansprache zum Hohenlied 3,1. Ich folge der
Ubersetzung von Dr. M. Agnes Wolters und Dr.
Dr. P. Friedrich Eberhard, Die Schriften des ho-
honigfliessenden Lehrers Bernhard von Clair-
vaux, 6 Bde, Wittlich 1934-1938.



138

(2) Vitaprimal,II, 4.

(3) Ansprache auf den Vorabend der Geburt des
Herrn 1,1.

(4) Ansprache auf die Erscheinung des Herrn 1,2.
Vgl. Tit 3,4.

(5) Ansprache auf die Geburt des Herrn 1,3.

(6) Ebd. 14.

(7) Ebd. 5,1.

(8) Ansprache zum Hohenlied 43.3.

(9) Ebd.43.4.Vgl. 1 Kor.2,2.

(10) Ansprache auf den Mittwoch in der Karwoche 3.

(11) Ansprache zum Hohenlied 28 4.

(12) Ansprache auf das Fest des hl. Apostels Andreas
1,2.

(13) Ansprache zum Hohenlied 20,2.

(14) Ebd. 61, 3+4.

(15) Ebd. 20,6.

(16) Bernhard betont gerne seinen ganz personlichen
Bezug zu Jesus: «mein Jesus», «fiir mich» usw.
Als Beispiel: «Jesus ward mir ganz gegeben und
ganz zu meinem Vorteil hingeopfert» (Ansprache
auf das Fest der Beschneidung des Herrn 3.4)
oder «Dies alles ist mein Anteil, geschieht um
meinetwillen, wird mir vorgesetzt, mir zur Nach-
ahmung empfohlen» (Ansprache auf die Geburt
des Herrn 3,1).

Beniitzte Literatur

Graef Hilda, Der siebenfarbige Bogen. Auf den Spu-
ren der grossen Mystiker, Frankfurt a. Main 1959, 271-
295.

Le Bail Anselme, Saint Bernard. Docteur de la dévo-
tion & N.-S. Jésus-Christ. Conférence prononcée a Ci-

teaux devant le Chapitre général (9 septembre 1930),
Gembloux 1931.

Linhardt Robert, Die Mystik des hl. Bernhard von
Clairvaux, Miinchen 1923.

Nigg Walter, Vom Geheimnis der Monche, Ziirich-
Stuttgart 1953, 208-234.

Thomas Robert, La dévotion a N.-S. et a sa passion
dans l'ordre de Citeaux, in: Autour de la spiritualité
cistercienne IV (Pain de Citeaux 16), Chambarand
1962, 117-199 (pro manuscripto).

Die Mystiker

Mechthild von Hackeborn (1241—1299)

Da neigte sich der Herr mit unaussprechlicher
Liebe zu ihr (Mechthild), indem er sprach: Ich
will dich waschen in der Liebe meines gottli-
chen Herzens. Und er offnete ihr die Tiir sei-
nes siissesten Herzens. Dort schaute sie die
Quelle des lebendigen Wassers und die elf Tu-
genden, welche Sankt Paulus in seinem Briefe
aufzdhlt (Gal 5,22f.)...Er legte sein gottli-
ches Herz an das Herz der Seele und sprach zu
ithr: Nun ist mein Herz das deinige und dein
Herz das meine. Und mit seiner ganzen gottli-
chen Kraft zog er die Seele so in sich, dass sie
ein Geist mit ihm zu werden schien.

Aus dem «Buch der besonderen Gnade» !

Heinrich Seuse (um 1295—1366)

Christus spricht: Weisst du nicht, dass ich das
Tor bin, durch das alle die wahren Gottes-
freunde eindringen miissen, die zur rechten Se-
ligkeit kommen sollen? Du musst den Durch-
bruch nehmen durch meine leidende Mensch-
heit, sollst du wahrlich kommen zu meiner
blossen Gottheit.

Denn es kann niemand zu gottlicher Hoheit
noch zu ungewohnlicher Sussigkeit kommen,
wenn er nicht vorher gezogen wird durch das
Bild meiner menschlichen Bitterkeit. Meine
Menschheit ist der Weg, den man geht, mein
Leiden ist das Tor, durch das man schreiten
muss, willst du zu dem kommen, was du
suchst.

Aus: «Leben», Kp. 13, und «Biichlein der ewigen Weis-
heit», Kp. 22



	Die Jesusfrömmigkeit des heiligen Bernhard

