
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 5

Artikel: Die Jesusfrömmigkeit des heiligen Bernhard

Autor: Altermatt, Alberich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I3I

Geschöpf, nicht aber den wesensgleichen Sohn
Gottes sah. Trotzdem breitete sich der Arianis-
mus während des 4. Jahrhunderts immer weiter

aus, besonders bei den germanischen Stämmen.

Als diese im folgenden Jahrhundert
Italien und Spanien überfluteten, brachten sie
hier den Arianismus zu neuer Geltung. Der
Ostgotenkönig Theoderich, der ganz Italien unter

seine Herrschaft brachte, war überzeugter
Arianer. Erst 553, also kurz nach dem Tod St.

Benedikts, fand das Ostgotenreich ein Ende.
Um den neu erstarkten Arianismus zu
bekämpfen, holte man auf katholischer Seite zum
Gegenstoss aus, indem man einseitig die Gottheit

Christi betonte. Das geschah in der
Liturgie, in der Christus nicht mehr als Mittler
zwischen Gott und den Menschen gesehen
wurde, sondern mehr und mehr zum Gegenstand

des Kultes wurde. Diese Haltung zeigte
sich aber auch in der privaten Frömmigkeit und
der gesamten religiösen Kultur; sie erreichte im
7. Jahrhundert ihren Höhepunkt, setzte aber
schon vorher ein.
Der hl. Benedikt lebte in einer arianischen
Umwelt. Daher ist es verständlich, dass seine Regel
so stark die Gottheit Christi betont, während
sie die Menschheit Jesu nur nebenbei erwähnt.
Erst im Hochmittelalter haben die Söhne Benedikts,

ein Anselm, ein Bernhard und andere
mehr, gewissermassen diese antiarianische Haltung

des Mönchsvaters von Monte Cassino
korrigiert, indem sie eine innige Verehrung der
heiligen Menschheit Jesu pflegten und durch
ihre Schriften in der Kirche zur Geltung brachten.

Die Jesusfrömmigkeit des

heiligen Bernhard

P. Alberich Altermatt O. Cist., Hauterive

So will ich denn wenigstens als Mensch zu Menschen
von Jesus Christus als Menschen sprechen; vom Gott
in Menschengestalt also, worin er sich aus übergrosser
Huld und Liebe sichtbar machen wollte und deshalb
sich unter die Engel erniedrigte, sein Gezelt in der
Sonne aufschlug und wie ein Bräutigam aus seinem
Brautgemach herausschritt. Ich will mehr von dem
Süssen als von dem Erhabenen, von dem Gesalbten,
nicht von dem Hohen reden.
Ansprache zum Hohenlied 22, 3.

Anmerkung
Für Belege und Literatur vgl. A. Kemmer, Christus in
der Regel St. Benedikts. In: Studia Anselmiana 42,
Rom 1957, 1—14.

In der Ikonographie Bernhards (um
1090—1153) sind zwei Darstellungs-Typen
sehr verbreitet und uns sicher schon einmal
begegnet: Der eine Typus stellt Bernhard mit dem
Kreuz und den Passionswerkzeugen dar, der
andere — sehr eindrucksvoll — zeigt, wie der
am Kreuz hängende Christus Bernhard
umarmt und ihn an seine Brust drückt (Am-
plexus). Schon hier kommt stark zum
Ausdruck, wie für das Volk Bernhard als
glühender Jesusverehrer, vor allem des leidenden
Jesus, bekannt und geliebt war.
Hier, in der stillen Meditation eines dieser



132

Der Name Jesu ist Licht,
Nahrung und Arznei

Woher, meinst du, kam über das ganze Erdenrund

so hell und so plötzlich das Licht des
Glaubens, wenn nicht daher, dass Jesus
gepredigt wurde? Hat uns Gott nicht im Lichte
dieses Namens in sein wundersames Lichtreich
gerufen, wo wir als Erleuchtete in jenem Lichte
das Licht schauen, so dass Paulus mit Recht zu
uns sagt: «Ihr wäret einst Finsternis, nun aber
seid ihr Licht im Herrn». Derselbe Apostel
wurde dann beauftragt, diesen Namen vor die
Könige und Völker und die Söhne Israels zu
tragen; und er trug den Namen hinaus wie ein
Licht und erleuchtete das Land und rief
allüberall: «Die Nacht ist vorgerückt, der Tag hat
sich genaht; lasst uns also ablegen die Werke der
Finsternis und anziehen die Waffen des Lichtes;

wie am Tage lasst uns ehrbar wandeln.»
Und er stellte für alle das Licht auf den Leuchter

und verkündete an jedem Ort Jesus und
zwar den Gekreuzigten. Wie glänzte dieses
Licht und wie zog es die Blicke aller auf sich,
als es wie ein Blitz aus dem Munde des Petrus
kam und dem Lahmen die Fiisse und Sohlen
festigte und den vielen Blinden den Geist
erleuchtete? Strömte es nicht Feuerkraft aus, als
er sagte: «Im Namen Jesu Christi, des Nazare-
ners steh auf und wandle»?

Bernhard-Bilder, hätten wir den besten
Zugang zur Jesusfrömmigkeit des Abtes von
Clairvaux. Bernhard will zum Herzen des
Menschen reden. Seine Spiritualität ist eine subjektive,

grundgelegt in seinem eigenen Erleben
und Erfahren Gottes, des Evangeliums, Jesu
Christi. «Heute lesen wir aus dem Buche der
Erfahrung. Jeder kehre sich in sein Inneres und
achte auf seine Kenntnis von den Dingen, die
wir jetzt besprechen müssen», sagte er einmal
seinen Mönchen zu Beginn einer
Ansprache (1).
Bernhard hatte ein Kindheitserlebnis, das nach
seinen eigenen Worten für sein ganzes Leben
bedeutsam wurde: Der Knabe erwartete mit
den Seinen die feierliche Stunde der Christmesse,

die sich noch hinauszögerte. Da fiel er
in leichten Schlummer, und nun zeigte ihm ein
Traum das Geheimnis dieser seligen Nacht: Die
Jungfrau gebar das göttliche Kind. Jesus trat
als Bräutigam aus der Kammer hervor (vgl. Ps
18, 6), schöner an Gestalt als alle Menschenkinder

und riss die ganze Liebeskraft des
Schlummernden an sich (2).
Ueberall, wo Bernhard sann, fragte und lehrte,
kannte er nur die eine Gestalt seines Herrn:
Jesus. Sein inniges Gemüt, der leidenschaftliche

Affekt und der impulsive Wille gerieten
immer mehr in den Bannkreis dieses Jesus. Er
wurde ihm Licht, Süssigkeit, Trost, Nahrung
und Heilung. Durch das Lesen und Meditieren
der HI. Schrift (vor allem der Psalmen, Paulusbriefe

und des Johannesevangeliums), der
Kirchenväter, im Feiern der Liturgie, welche in
einem Kloster nach der Benediktusregel den
ersten Platz einnimmt, und durch seine eigene
Erfahrung wuchs Bernhard hinein in das
Geheimnis Jesu Christi.
Er lebte zur Zeit der Kreuzzüge, auf denen die
hl. Stätten des Lebens und Wirkens Jesu
erobert wurden. Die Kreuzzugsbewegung löste in
der Christenheit einen riesigen Enthusiasmus
aus und weckte die Verehrung der Menschheit
Jesu: seiner Geburt, seines Leidens und
Sterbens. Der Abt von Clairvaux predigte übrigens



J33

selber den zweiten Kreuzzug über alle Schranken

der Nation und Sprache hinweg (1146/47).
Nach dem Konzil von Troyes (1128) schrieb
Bernhard für den Templerorden die Lobschrift
«Zum Lobe des neuen Kriegsdienstes», in der
er die Leser ins Heilige Land führt und sie
besonders am Grabe Christi das Erlösungsgeheimnis

ergreifend inne werden lässt.
Mit Bernhard von Clairvaux tritt in der christlichen

Frömmigkeitsgeschichte eine tiefgreifende

Wendung ein. Das antikchristliche und
majestätische Christusbild wird abgelöst durch
die auf eine ganz neue Weise erlebte Menschheit

und Niedrigkeit Jesu. Damit wurde Bernhard

zum Vater der mittelalterlichen
Jesusfrömmigkeit. Nicht, dass die Betrachtung der
Menschheit Jesu ein Novum gewesen wäre,
aber Bernhard erst hat eigentlich den überzeitlichen

religiösen und mystischen Wert des
menschlichen Lebens Jesu erkannt. Er gibt der
Menschheit Jesu das Konkrete und die Realität

wieder zurück. Weil er Jesus auf menschliche

Weise liebte und seine Jesusbeziehung
ganz vom Affekt getragen war, blieb der Herr
nicht einfach eine historische Persönlichkeit,
sondern eine lebendig-gegenwärtige Macht.
Diese Jesusinnigkeit gibt dem Stil und der
Sprache Bernhards die Glut, die Wärme, die
Anmut und Zartheit, die uns bis heute zu
faszinieren vermögen.
Nebst der grossen Briefsammlung und einigen
Traktaten, sind am bekanntesten und
ergreifendsten die Ansprachen (Sermones), die Bernhard

nach den Gebräuchen des Zisterzienserordens

an allen hohen Festtagen des Kirchenjahres

seinen «Söhnen» im Kapitelsaal zu Clairvaux

hielt. Den Höhepunkt seiner Beredsamkeit

bildet die Auslegung des Hohenliedes (von
1135 bis zu seinem Tode 1153). In den 86
Ansprachen entfaltet er eine bezaubernde Jesusund

Brautmystik.
Im folgenden sollen ein paar Themen der
Jesusfrömmigkeit Bernhards angetönt werden,
vor allem aber wollen wir uns mit der Sprache
Bernhards selber vertraut machen.

Und nicht bloss Licht ist der Name Jesu, er ist
auch Nahrung. Oder wirst du nicht jedesmal
gestärkt, so oft du dich an ihn erinnerst? Was
kräftigt in gleicher Weise die Seele, die an ihn
denkt? Was erquickt so die müden Sinne, stärkt
so die Tugenden, fördert so den guten und
ehrbaren Wandel, kräftigt so den reinen Sinn?
Trocken ist jede Seelenspeise, wenn sie nicht
mit diesem Oel Übergossen ist; ohne
Geschmack ist sie, wenn sie nicht mit diesem Salz
gewürzt ist. Schreibst du etwas, es gefällt mir
nicht, wenn ich nicht darin den Namen «Jesus»
lese. Streitest du oder berichtest du, es gefällt
mir nicht, wenn dabei nicht der Name «Jesus »

erklingt. Jesus! Honig im Munde, im Ohre
Musik, Jubel im Herzen.

Der Name Jesu ist aber auch Arznei. Ist einer
von euch traurig? «Jesus» — so komme es in
sein Herz und vom Herz dränge es sich auf die
Lippen und sieh, wenn das Licht dieses
Namens aufgeht, dann fliehen alle Nebel, dann
wird es wieder hell. Fällt einer in Sünden, noch
mehr, verzweifelt einer und läuft er nach Strick
und Tod, wird er nicht sofort Atem schöpfen zu
neuem Leben, wenn er den Namen des Lebens
anruft? Wer ist beim Klang des erlösenden
Namens in der alten Hartherzigkeit geblieben, ist
schlaff und überdrüssig, trag und lässig und bitter

geblieben? Wenn einmal die Quelle der Tränen

versiegt war, wem brach sie nicht sofort
überreich wieder auf, wem floss sie nicht noch
lieblicher bei Anrufung des Namens Jesu? Wer
schrickt in der Gefahr zusammen und zittert
und gewinnt nicht sofort wieder Zuversicht und
verliert nicht die Furcht, wenn er diesen
mächtigen Namen anruft? Wem, frage ich,



T34

leuchtet in Zweijel, Unruhe und Ungewissheit
nicht plötzlich eine Sicherheit auf, wenn er diesen

Namen der Klarheit anruft? Wenn im
Unglück das Vertrauen wankt, ja wenn es schon
verloren ist, ertönt dieser Name der Hilfe, wem
bleibt da die Kraft versagt? Das sind ja die
Krankheiten und Schwächen der Seele, dieser
Name ist die Arznei.

Es sei schliesslich noch erlaubt, als Beweis das
Wort anzuführen: «Rufe mich an am Tage der
Trübsal und ich will dich erretten und du sollst
mich preisen.» Nichts zügelt so den anstürmenden

Zorn und drückt so den sich aufblähenden
Hochmut nieder, heilt so die Wunde des
blassen Neides, hemmt so die fortreissende
Sinnenlust, erstickt so die brennende Begierde,
löscht so die lechzende Habsucht und schlägt
so jeden sich regenden Reiz zur Unehrbarkeit
in die Flucht. Denn wenn ich «Jesus» sage,
dann stelle ich mir einen Menschen vor, Augen,
sanft und demütig von Herzen, gütig, nüchtern,
rein, barmherzig, kurz, ausgezeichnet mit jeder
Tugend und Heiligkeit und dazu diesen
Menschen als den allmächtigen Gott selber, der
mich durch sein Beispiel heilt und durch seine
Hilfe stärkt. Das alles wird zugleich in mir laut,
wenn der Name Jesu erklingt. So nehme ich mir
denn vom Menschen die Beispiele und vom
Allmächtigen die Hilfe; jene gleichsam als die
Arzneistoffe, diese als Anleitung und
Handreichung, wie sie zubereitet und wirksam
gemacht werden. So stelle ich ein Heilmittel her,
dem kein Arzt ein ähnliches an die Seite stellen

kann.

1. Der Gott des Himmels in der Krippe
Immer wenn Bernhard auf das Weihnachtsgeheimnis

zu sprechen kommt, bricht er in
Freude und Jubel aus. So kommentierte er einst
die Ankündigung von Weihnachten nach dem
Zisterzienser-Martyrologium: «Jesus Christus,
der Sohn Gottes, wird zu Bethlehem in Juda
geboren»:

«Eine Freudenbotschaft tönte über unsere Erde hin;
ein Jubeln und Heilrufen erklang in den Gezeiten der
Sünder. Die Menschen hörten ein gütiges Wort, ein
trostreiches Wort, einen Feiergruss voll Lieblichkeit,
wohl wert, dass alle Herzen sich ihm öffnen. Singt
Jubellieder, ihr Berge; ihr Bäume des Waldes alle,
neigt eure Wipfel frohlockend vor dem Herrn: denn er
kommt! Hört es, ihr Himmel! Lausche, o Erde! Stimmt
in ehrfurchtsvollem Staunen einen Lobeshymnus an,
all ihr Geschöpfe, besonders du, o Mensch! Denn
Jesus Christus, der Sohn Gottes, wird zu Bethlehem in
Juda geboren. Wer hätte ein so steinern Herz, dass
seine Seele ungerührt bliebe beim Klang dieses Wortes?

Welch holdere Botschaft, welch wundersamere
Kunde könnte uns werden?» (3)

Bernhard kann nicht genug die Krippe betrachten.

Im Jesus-Kind wird die Güte und
Barmherzigkeit offenbar, glaubwürdig und spürbar:
«Wo die Menschenfreundlichkeit Gottes sich
kundgibt, kann seine Güte nicht verborgen bleiben.

Wie konnte er seine Güte besser offenbaren

als durch Annahme meines Fleisches?
Was könnte seine Barmherzigkeit so deutlich
zeigen, als dass er selbst unser Elend auf sich
nahm? Wie hoch er dich geschätzt, erkenne aus
dem, was er für dich getan» (4). Gott hat in
diesem Kinde seine Hoheit und Macht abgelegt.

So brauchen wir vor seinem Angesicht
nicht mehr zu zittern (vgl. AT) und sein
Gericht nicht mehr zu fürchten:

«Das Wimmern dieses Kindes weckt mehr das Mitleid
als die Furcht. Ein kleines Kind ist er geworden; die
jungfräuliche Mutter hüllt seine zarten Glieder in Windeln

ein. Kannst du da noch in banger Furcht zittern?
Gerade daran sollst du wohl deutlich sehen: er kam
nicht, dich zu verderben, er kam dich zu retten, dich
zu befreien.» (5)
Die Krippe spendet unaussprechlichen Trost und
Heilsgewissheit: «Der Heiland ist ein kleines Kind.
Daher lässt er sich leicht versöhnen. Wer wüsste nicht,



!35

dass ein Kind leicht verzeiht? O süsseste Versöhnung!
O lieblichste Genugtuung!» (6)

Bernhard betrachtet Ort und Umstände der
Geburt. Sein beliebtes Meditationsschema ist dies:
Wer? Woher? Wohin? Weshalb? Wann? Wie?
Jesus wird im rauhen Winter und zu nächtlicher

Stunde einer armen Mutter geboren, die
kaum Windeln hat, ihn einzuhüllen, und eine
Krippe, ihn dareinzulegen. Bernhard sieht das
Wimmern und die Tränen des Kindes, die
Armut und Nachtwachen der Hirten, denen die
Geburt des Heilandes zuerst verkündigt wird.
Geburt und Krippe sollen uns Demut, Armut,
Gerechtigkeit, Bescheidenheit und Schweigen
lehren.
«Doch wirst du sagen, was ist das für ein Mittler,

der in einem Stall geboren, in eine Krippe
gelegt, in Windeln eingewickelt wird wie alle
andern Kinder? Dennoch ist er der grosse Mittler.

Er ist zwar ein Kind, aber dieses Kind ist
das ewige Wort, dessen zarte Kindheit selbst
nicht ohne Worte ist. ,Tröstet euch, tröstet
euch, spricht der Herr euer Gott!' Dies besagt
der Name Emmanuel, Gott mit uns. Dies ruft
der Stall, die Krippe; die Tränen und die Windeln

rufen es» (7).
Es Hessen sich noch viele Texte anführen,
eigentlich alle Predigten, die Bernhard im
Advents- und Weihnachtskreis gehalten hat, in
denen er eine Mystik der Krippe und der Gottesgeburt

entwickelt.

2. Jesus, der Mann der Schmerzen
Der Abt von Clairvaux hatte eine besondere
Vorliebe zum leidenden und sterbenden Jesus.
Der Affekt des Mitleidens war in ihm eine
gewaltige Macht. Eines der schönsten Zeugnisse
finden wir in seiner Erklärung zum Hohenlied
1, 12: «Ein Myrrhenbüschlein ist mir mein
Geliebter, das hier an meinem Busen ruht»:

«Myrrhe, das ist ein bitteres Kräutlein, das Sinnbild
harter, rauher Drangsal. Auch ich, Brüder, habe mir
vom Anfang meiner Bekehrung an (damit ist sein
Klostereintritt gemeint) zum Ersatz für den Berg von Ver-

Hier hast du also, meine Seele, deine
ausgesuchte, besondere Arznei; sie ist verwahrt im
Fläschchen dieses Namens, das ist des Namens
Jesu; sie ist ganz gewiss heilkräftig und wird bei
all deinen Krankheiten nie seine Wirkung
verfehlen. Trage sie immer bei dir, habe sie immer
zur Hand! Was du denkst und tust, alles habe
die Richtung auf Jesus. Kurz, du wirst
eingeladen: «Setze mich», heisst es, «wie ein Siegel
auf dein Herz, wie ein Siegel auf deinen
Arm!»

Aus: Bernhards 15. Ansprache zum Hohenlied, 6—7.
Die Uebertragung besorgte P. Alberich Altermatt nach
Wolters/Eberhard und Schuck. Bernhard kommentiert
hier den Hohelied-Vers «feinstes Salböl (ist) dein
Name» (HL 1,3). Oel erinnert ihn an Christus, den
Gesalbten; es hat drei Eigenschaften: es leuchtet, nährt,
heilt (lindert den Schmerz). Diese überträgt Bernhard
auf den Namen ]esu.



136

diensten, den ich mir abgehen sah, dies Büschlein
gesammelt und an meine Brust gesteckt. Ich sammelte
es aus allen Ängsten und Bitternissen meines Herrn:
zuerst aus all den Nöten seiner Kindheitstage; dann
von seiner harten Arbeit beim Predigen, den Mühen
auf seinen Wanderungen, den Nachtwachen im Gebete,

den Versuchungen während seines Fastens, den
Tränen seines Mitleides, den Nachstellungen bei
seinen Unterredungen; endlich von seinen Gefahren unter

falschen Brüdern, den Schmähungen, dem Anspeien,
den Backenstreichen, dem Höhnen, den Beschimpfungen,

den Nägeln und all den bittern Gewächsen,
die der Wald des Evangeliums zum Heile unseres
Geschlechtes so überreich hat hervorwuchern lassen. Das
Andenken an die übergrosse Lieblichkeit dieser
Geschehnisse will ich verkünden, solange ich lebe.» (8)

Bernhard selber gesteht: «Darum habe ich dies
gar oft im Munde, wie ihr wisst; habe es allzeit
im Herzen, wie Gott weiss; gar vertraut ist es
meiner Feder, wie jeder weiss. Das ist einstweilen

meine höchste Philosophie: Jesus zu
kennen, und zwar als Gekreuzigten» (9).
Das Erleben und Betrachten des leidenden
Herrn wecken in Bernhard Liebe, Trost, Mitleid,

Demut, Geduld, Kraft in Versuchung und
Widerwärtigkeiten und Versöhnung mit dem
Weltenrichter. Der Erlöser wollte leiden,
damit er das Mitleiden lerne. Ergriffen schaut
Bernhard auf den Schmerzensmann:

«Er war nicht schön an Gestalt vor allen Menschenkindern,

sondern der Spott der Leute, gleichsam ein
Aussätziger, der Geringste der Menschen, endlich der
Mann der Schmerzen, von Gott geschlagen und
gedemütigt, er war ohne Schönheit und Gestalt. Oh, der
Geringste und der Höchste! O Niedriger und Erhabener!

O Spott der Leute und der Engel Ruhm!
Niemand ist erhabener und niedriger als er!» (10)
Aber selbst am Gekreuzigten hat Bernhard noch eine
geheimnissvolle Schönheit entdeckt, die «Schönheit
des Gekreuzigten». (11)
«Kann man das Kreuz lieben? Birgt auch das Kreuz
solch hohen Jubel? So ist es liebe Brüder! Man darf
nur einheimsen: stets sprosst der Stamm des Kreuzes
neues Leben hervor, bringt Früchte der Fröhlichkeit,
träufelt Freudenöl hernieder und schwitzt den Balsam
geistiger Gnadengaben aus. Ein Baum des Lebens ist
es für alle, die nach ihm greifen.» (12)

Mehr noch als an der Krippe empfindet Bernhard

am Kreuz und in der Passion die Heils¬

kraft des Herrn, den stärksten Beweis für die

ganze Liebe Gottes und die Nachlassung
unserer Sünden. Was Bernhard so erstaunt, ist
der mühevolle und harte Charakter des
Leidens Jesu. Bei der Schöpfung hatte ein Wort
genügt, um alles ins Dasein zu rufen: «Hier
aber hatte es der Erlöser bei seinen Reden mit
Nörglern, bei seinen Taten mit Spitzeln, in
seinem Leiden mit Spöttern und im Tode noch
mit Lästerern zu tun. Sieh, wie liebte er! Nimm
noch hinzu, dass er diese seine Liebe nicht als
Gegengabe, sondern als Zugabe schenkte» (13).
Es leuchten die fünf Wunden auf und erlangen
bei Bernhard eine Bedeutung wie noch nie
zuvor:

«In der Tat, wo fände der Schwache sicheren Halt
und geborgene Ruhe, wenn nicht in den Wunden unseres

Erlösers? Durch diese Rinnsale darf ich 'Honig
aus Felsen und Oel aus härtestem Gestein saugen';
darf ich 'kosten und schauen, wie süss der Herr ist'.
Laut ruft es der Nagel, laut ruft es die Wunde, dass
tatsächlich Gott sich in Christus die Welt versöhnt hat.
Die Schleier seines Herzens sind durch die Wunden
seines Leibes gelüftet. Offen liegt das grosse Geheimnis

seiner Liebe. Offenbar ist das tiefinnerste Erbarmen

unseres Gottes.» (14)

3. Durch den Menschen Jesus zu Christus-Gott
Wir haben uns nun in ein paar Texte vertieft, in
denen Bernhard von der Menschheit Jesu
redet. Um ein Missverständnis zu verhüten, müssen

wir beachten, dass für Bernhard die Liebe
zum Menschen Jesus nur ein «Mittel», ein
Durchgangsstadium darstellt. Von der sinnenhaften

Liebe zu Jesus müssen wir zur geistigen
Liebe fortschreiten. Im geistlichen Leben wird
die liebende Betrachtung der Menschheit Jesu
immer eine wichtige Rolle spielen, aber sie ist
nur Vorbereitung auf die höchste Liebesvereinigung

mit Gott. Bernhard nennt diese Liebe
«fleischlich» (amor carnalis), weil sie sich auf
den Menschen Jesus und sein menschliches
Leben bezieht. Es ist eine Liebe, die an die Sinne
gebunden ist. Für Bernhard war der Hauptgrund

der Menschwerdung Gottes der: «Gott
wollte alle Gefühle der fleischlichen
Menschen, die nur fleischlich lieben konnten, zu-



T37

erst auf die heilsame Liebe zu seinem Fleisch
hinlenken und so stufenweise zur geistigen
Liebe emporführen» (15).
Die Liebe allein und zunächst die sinnenhafte
Liebe vermag den Menschen zu Gott zu ziehen.
Sie erleichtert die Liebe zum unsichtbaren
Gott, zieht den Menschen aus Sünde und
Undankbarkeit und führt zur Vereinigung mit
Jesus. Den Anfängern im geistlichen Leben
empfiehlt Bernhard vor allem die Betrachtung der
Passion. Die Liebe zu Jesus ist kein Schwelgen
in schönen Gefühlen. Sie muss die Laster des
Fleisches austreiben und der Tugendliebe
Raum geben. Das ganze Liebesstreben richtet
sich immer mehr auf Jesus Christus, bis endlich

alles menschliche Fühlen und Trachten in
ihm den Mittelpunkt findet, und der
lebendigüberzeitliche und verklärte Christus, das Wort
Gottes (Verbum), süsser Gast und Bräutigam
der Seele wird. Anfangs ist Jesus eher Arzt und
Weggeleiter. Mit dem Fortschritt im
geistlichen Leben erscheint er immer mehr als

Bräutigam. In der Spiritualität Bernhards sind
Ostern und vor allem Christi Himmelfahrt in
dieser Hinsicht entscheidende Feste: Jesus ist
auferstanden und zum Vater zurückgekehrt,
von wo er uns den Geist gesandt hat. Der
Glaube muss nun unseren Verstand und
unseren Affekt reinigen, denn wir haben die
leibliche Gegenwart Jesu nicht mehr. Wir
beweisen ihm unsere Liebe durch Ueberein-
stimmung mit seinem Willen.
Das Hohelied wird zum Textbuch von Bernhards

Mystik. Für ihn ist die menschliche Seele
die Braut Christi (nicht nur die Kirche, wie das
vor ihm war). Dadurch eröffnete der Abt von
Clairvaux in der mittelalterlichen Geistesgeschichte

eine neue Epoche. In einer feurigen
Liebessprache und mit glühenden Bildern schildert

Bernhard den mystischen Brautkuss. An
vielen Stellen erzählt er von seinen eigenen
Erfahrungen.
Bernhard, der «Troubadour Jesu», ist dem
Volk vielleicht noch mehr bekannt als «Zither
Mariens», wie man ihn nannte. Die Andacht

zur Menschheit Jesu führt ganz natürlich zu
stärkerer Beschäftigung mit der Mutter, der er
sie verdankt. Nur müssen wir bei Bernhard die
Abhängigkeit der Mariologie von der
Christologie gut beachten: Das erste bei Bernhard

ist die liebende und liebezeugende Begegnung

mit Jesus.
Bernhards wichtiger Einfluss auf die Mystik
und Frömmigkeit der nachfolgenden
Jahrhunderte ist unbestreitbar. Unzählige Schriften
der mittelalterlichen Jesus-Literatur wurden
z. B. ihm zugeschrieben. Hat aber Bernhard
uns heute noch etwas zu sagen?
Ich glaube, wir haben heute viele Berührungspunkte

mit dem Zisterziensermönch von Clairvaux.

In der Theologie und Christologie der
letzten Jahre (vgl. die Studien von Jüngel,
Moltmann, Metz, Solle, Küng, Rahner u. a.)
sowie in der Frömmigkeit (z. B. Jesus-Bewegung)

spielt die Menschheit Jesu wieder eine
grosse Rolle. Auch wir sprechen heute ständig
von Erfahrung, «Experiment», und betonen die
Subjektivität und Individualität in unserem
Glaubensleben. Bernhard aber weist uns auf
zwei Gefahren hin: Der Mensch Jesus ist Gott
und unser persönliches Erleben und Erfahren
der Glaubenswirklichkeiten geschieht in der
Gemeinschaft der Glaubenden, in der Kirche.
Für Bernhard bedeutet Jesus lieben auch die
Kirche lieben. Bernhard zeigt uns, dass wir
Jesus erfahren müssen, bevor wir ihn lieben
können, dass er konkret in unser Leben
einbrechen muss und wir ihm Raum geben müssen

(16). Dann dürfen wir erleben, dass Jesus
unser Heil und unser Licht ist, eine Macht, die
unser Leben transparent macht auf Gott und
die Welt hin —• wie bei Bernhard.

Anmerkungen

(1) Ansprache zum Hohenlied 3,1. Ich folge der
Übersetzung von Dr. M. Agnes Wolters und Dr.
Dr. P. Friedrich Eberhard, Die Schriften des ho-
honigfliessenden Lehrers Bernhard von
Clairvaux, 6 Bde, Wittlich 1934-1938.



13 8

(2) Vita prima 1,11,4.
(3) Ansprache auf den Vorabend der Geburt des

Herrn 1,1.
(4) Ansprache auf die Erscheinung des Herrn 1,2.

Vgl. Tit 3,4.
(5) Ansprache auf die Geburt des Herrn 1,3.
(6) Ebd. 1,4.
(7) Ebd. 5,1.
(8) Ansprache zum Hohenlied 43.3.
(9) Ebd. 43.4. Vgl. 1 Kor. 2,2.
(10) Ansprache auf den Mittwoch in der Karwoche 3.
(11) Ansprache zum Hohenlied 28,4.
(12) Ansprache auf das Fest des hl. Apostels Andreas

1,2.
(13) Ansprache zum Hohenlied 20,2.
(14) Ebd. 61,3 + 4.
(15) Ebd. 20,6.
(16) Bernhard betont gerne seinen ganz persönlichen

Bezug zu fesus: «mein Jesus», «für mich» usw.
Als Beispiel: «Jesus ward mir ganz gegeben und
ganz zu meinem Vorteil hingeopfert» (Ansprache
auf das Fest der Beschneidung des Herrn 3,4)
oder «Dies alles ist mein Anteil, geschieht um
meinetwillen, wird mir vorgesetzt, mir zur
Nachahmung empfohlen» (Ansprache auf die Geburt
des Herrn 3,1).

Die Mystiker

Mechthild von Hackeborn (1241—1299)

Da neigte sich der Herr mit unaussprechlicher
Liebe zu ihr (Mechthild), indem er sprach: Ich
will dich waschen in der Liebe meines göttlichen

Herzens. Und er öffnete ihr die Tür seines

süssesten Herzens. Dort schaute sie die
Quelle des lebendigen Wassers und die elf
Tugenden, welche Sankt Paulus in seinem Briefe
aufzählt (Gal 5, 22 f.). Er legte sein göttliches

Herz an das Herz der Seele und sprach zu
ihr: Nun ist mein Herz das deinige und dein
Herz das meine. Und mit seiner ganzen göttlichen

Kraft zog er die Seele so in sich, dass sie
ein Geist mit ihm zu werden schien.

Aus dem «Buch der besonderen Gnade» 1

Benützte Literatur

Graef Hilda, Der siebenfarbige Bogen. Auf den Spuren

der grossen Mystiker, Frankfurt a. Main 1959, 271 -

295.
Le Bail Anselme, Saint Bernard. Docteur de la dévotion

à N.-S. Jésus-Christ. Conférence prononcée à Ci-
teaux devant le Chapitre général (9 septembre 1930),
Gembloux 1931.
Linhardt Robert, Die Mystik des hl. Bernhard von
Clairvaux, München 1923.
Nigg Walter, Vom Geheimnis der Mönche, Zürich-
Stuttgart 1953, 208-234.
Thomas Robert, La dévotion à N.-S. et à sa passion
dans l'ordre de Cîteaux, in: Autour de la spiritualité
cistercienne IV (Pain de Cîteaux 16), Chambarand
1962, 117-199 (pro manuscripto).

Heinrich Seuse (um 1295—1366)

Christus spricht: Weisst du nicht, dass ich das
Tor bin, durch das alle die wahren
Gottesfreunde eindringen müssen, die zur rechten
Seligkeit kommen sollen? Du musst den Durchbruch

nehmen durch meine leidende Menschheit,

sollst du wahrlich kommen zu meiner
blossen Gottheit.
Denn es kann niemand zu göttlicher Hoheit
noch zu ungewöhnlicher Süssigkeit kommen,
wenn er nicht vorher gezogen wird durch das
Bild meiner menschlichen Bitterkeit. Meine
Menschheit ist der Weg, den man geht, mein
Leiden ist das Tor, durch das man schreiten
muss, willst du zu dem kommen, was du
suchst.

Aus: «Leben», Kp. 13, und «Büchlein der ewigen
Weisheit», Kp. 2 2


	Die Jesusfrömmigkeit des heiligen Bernhard

