Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 5

Artikel: Das Jesusbild des heiligen Benedikt
Autor: Kemmer, Alfons

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

128

Johannes der Evangelist

Der es gesehen hat, hat es bezeugt; sein Zeug-
nis ist wahrhaft, und Jener weiss, dass er die
Wahrheit sagt, damit auch ihr glaubt (Joh
19, 35).

Das ist der Jiinger, der all dies bezeugt und ge-
schrieben hat, und wir wissen, dass sein Zeug-
nis wahr ist (Joh 21, 24).

Johannes auf Patmos

Ich wandte mich um, die Stimme zu er-
schauen, die zu mir sprach ... Er legte seine
Rechte auf mich und sprach: «Fiirchte dich
nicht! Ich bin der Erste und Letzte —, der
Lebendige. Ich war tot, aber nun lebe ich in
alle Ewigkeit ... » (Off 1, 12. 17 f.)

Text nach Otto Karrers Uebersetzung: Neues Testa-
ment. Miinchen: Ars sacra 21954. Auswahl von B. Sch.

Das Jesusbild des heiligen
Benedikt

P. Alfons Kemmer OSB, Einsiedeln

Die Frage, welches Bild von Jesus St. Benedikt
(um 480—547) in seiner Regel den Monchen
vor Augen stellte, ist nicht abwegig. Denn im
Verlauf der Jahrhunderte hat sich das Jesus-
bild der Evangelien vielfach gewandelt, indem
man bald die eine, bald eine andere Seite der
Gestalt des Herrn in den Vordergrund riickte.
Der erhabene Kyrios auf koniglichem Thron,
der auf den Apsismosaiken romischer Basi-
liken dargestellt ist, unterscheidet sich nicht
wenig vom Schmerzensmann gotischer Kru-
zifixe. Hat Benedikt ein eigenes Christusbild
geschaffen, oder hat er es wie so vieles andere
in seiner Regel von den Kirchenvitern oder aus
der Monchstradition tibernommen?

Schon eine fliichtige Lesung der Benediktus-
regel zeigt, dass Christus in ihr eine zentrale
Stellung einnimmt. Die verschiedenen Bezeich-
nungen, die sie ihm gibt, sind fast alle dem
Neuen Testament entnommen, ein Zeichen, wie
sehr die Regel vom Wort und Geist der Bibel
gepragt ist.

Eigenartig erscheint der Titel «Varer», den
Benedikt Jesus verleiht. Im 2. Kapitel mahnt er



den Abt des Klosters, sich stets bewusst zu sein,
dass er als Christi Stellvertreter auch dessen
Namen trigt: Abbas — Vater. Als biblische
Grundlage zitiert er Rom 8, 15: «Ihr habt den
Geist der Annahme an Kindes Statt emp-
fangen, in dem wir rufen: Abba, Vater.» Sicher
will Paulus in diesem Text nicht Christus den
Vaternamen geben, sondern er denkt an den
Vatergott, den der irdische Jesus mit dem inti-
men Namen Abba (= Papa, lieber Vater) an-
rief. Aber schon der grosse Exeget Alexan-
driens, Origenes (f 253), hat die Paulusstelle
auf Christus bezogen, weil dieser seinen Jiin-
gern die Gnade der Annahme an Kindes Statt
schenkt und so zum zweiten Adam, zum neuen
Stammvater des Menschengeschlechts wird.
Den Gedanken der Vaterschaft Jesu hat Bene-
dikt ziemlich sicher der Magisterregel entnom-
men, einer dlteren Monchsregel, die von der
neueren Forschung als die Hauptquelle St. Be-
nedikts nachgewiesen wurde. In ihr wird das
Vaterunser als ein an Christus gerichtetes Ge-
bet erkldrt. Wahrscheinlich versteht Benedikt
schon den ersten Satz des Vorworts von Chri-
stus: «Nimm die Mahnung des giitigen Vaters
willig auf und erfiille sie im Werk!» Denn ein
paar Zeilen spiter heisst es, der Herr Christus
«rechnet uns schon jetzt huldvoll unter die Zahl
der Sohne».

Ebenfalls in den ersten Sitzen des Prologs
zeichnet Benedikt Jesus als Konig, wenn er das
Monchsleben umschreibt als einen Soldaten-
dienst gegeniiber «dem Herrn Christus, dem
wahren Konig». Wenn im 2. Kapitel bestimmt
wird, kein Monch diirfe einem andern auf-
grund seiner vornehmeren Abstammung vor-
gezogen werden, dann lautet die biblische Be-
griindung dieser Vorschrift: «Ob Sklave oder
Freier, in Christus sind wir alle eins und tra-
gen unter dem einen Herrn die gleiche Last des
Soldaten- und Sklavendienstes» (Gal3, 28).
«Herr» vertritt hier offenbar den Konigstitel,
wie die beiden Namen auch Kp. 61 nebenein-
ander stehen.

Als Guter Hirt erscheint Jesus im 27. Kapitel

129

der Regel, wo der Abt gemahnt wird, er solle
am Guten Hirten das Beispiel der Giite nach-
ahmen. Benedikt bezieht sich dabei nicht auf
Jo 10, wo sich Jesus selbst so nennt, sondern
auf das Gleichnis vom verlorenen Schaf (Lk 15,
4—=6), worin das Verhalten des Hirten geschil-
dert wird, das der Abt befolgen soll: «Er ging
hin, um das eine verirrte Schaf zu suchen. Er
hatte solches Mitleid mit dessen Schwiche, dass
er es huldvoll auf seine heiligen Schultern legte
und so zur Herde zuriicktrug.» Benedikt nimmt
also an, Jesus habe in seinem Gleichnis in der
Person des Hirten sich selbst gezeichnet. Die
liebevolle Ausmalung der Szene verrit per-
sonliche Ergriffenheit und sticht vom sonst so
niichternen Stil der Regel eigentiimlich ab,
wohl ein Beweis fiir die innige Christusliebe St.
Benedikts.

Als Lehrer ist Christus gesehen, wenn am
Schluss des Prologs sich die Mahnung findet:
«So wollen wir uns nie seiner Leitung ent-
ziehen, in seiner Lehre bis zum Tod im Kloster
verharren.» Das hier mit «Leitung» wiederge-
gebene Wort «Magisterium» bedeutet eigent-
lich «Unterricht, Lehre». Und wenn wir, wie
schon gesagt, unter dem «giitigen Vater» zu
Beginn des Prologs Jesus verstehen diirfen,
dann meint Benedikt mit dem parallelen Aus-
druck «magister» (= Lehrer, Meister) nicht
sich selbst, sondern ebenfalls Christus.

Nicht dem Namen, wohl aber der Sache nach
erscheint Christus im 28. Kapitel als Arzz. Dort
wird der Abt gemahnt, einem unverbesser-
lichen Monch gegeniiber als letztes Mittel der
Besserung das Gebet anzuwenden, «auf dass
der Herr, der alles vermag, am kranken Bruder
die Heilung wirke». Kein Zweifel, dass dieser
Herr Christus ist, der sich als Seelenarzt beta-
tigen soll.

Wie beherrschend Christus in der Benediktus-
regel steht, zeigen ihre Bestimmungen tiber die
Krankenpflege und die Aufnahme der Giste.
Die Kranken sollen wie Christus selbst bedient
werden, weil er gesagt hat: «Ich war krank, und
ihr habt mich besucht» (Mt 25, 36: Kp. 36).



130

Ebenso miissen die Giste wie Christus aufge-
nommen werden, weil er einmal beim letzten
Gericht sagen wird: «Ich war Gast, und ihr
habt mich aufgenommen» (Mt 25, 35; Kp. 53).
Armen und Pilgern soll besondere Sorgfalt ge-
schenkt werden, «weil in ihnen Christus mehr
aufgenommen wird» als in den Reichen
(Kp. 53).

Fiir die Christusfrommigkeit der Regel St.
Benedikts ist bezeichnend die dreimalige Wei-
sung, der Monch diirfe der Liebe zu Christus
nichts vorziehen (Kp.4; 5; 72). Auch an an-
dern Stellen erscheint diese Liebe als Motiv fiir
das Handeln des Monchs, z. B. im 4. Kapitel:
«In der Liebe zu Christus fiir seine Feinde be-
ten.» Wer alle Stufen der Demut erstiegen hat,
tut das Gute nicht mehr aus Furcht vor der
Holle, sondern aus Liebe zu Christus (Kp. 7).
Aus Verehrung und Liebe zu Christus soll der
Abt, der Christi Stelle vertritt, Herr und Abt
genannt werden (Kp. 63).

Um das Jesusbild Benedikts kennenzulernen,
ist auch die Art und Weise zu beachten, wie er
in seiner Regel die Psalmen verwendet. Es lédsst
sich anhand der zahlreichen Zitate und An-
spielungen auf Psalmstellen zeigen, dass der
Gott, zu dem die Verfasser der Psalmen beten,
fiir Benedikt meistens Christus ist. Wihrend
Augustinus in seinen Predigten iiber den Psal-
ter Christus bzw. die Kirche, den fortlebenden
Christus, zu Gott rufen hort, scheint Benedikt
eine solche Deutung bewusst zu vermeiden. Er
gibt damit zu verstehen, dass auch die Monche
beim Psalmengebet zu Christus, ihrem Herrn
und Gott, ihrem Vater, Lehrer und Hirten spre-
chen sollen. Er verlangt das zwar nirgends aus-
driicklich; aber weil er fiir gewohnlich, wenn er
ein Psalmwort zitiert, den darin genannten Gott
mit Christus gleichsetzt, ist der Schluss berech-
tigt, dass er selbst die Psalmen so gebetet hat
und seine Monche anleiten will, es ebenso zu
tun.

So erscheint fast in allen Texten, in denen die
Benediktusregel von Jesus spricht, nicht der
Mensch Jesus, sondern der Herr und Gott. Ein

einziges Mal ist vom Ileidenden Heiland die
Rede, wenn es am Schluss des Vorworts heisst:
«Wir wollen in Geduld an den Leiden Christi
teilnehmen.» Der Gedanke ist aber nicht be-
sonders betont, es folgt vielmehr sofort der
Hinweis auf das Konigtum Christi: «So wer-
den wir verdienen, Miterben seines Reiches zu
sein.»

Noch in zwei weiteren Texten ist vom
Menschen Christus die Rede. Eines der Werk-
zeuge der geistlichen Kunst (Kp. 4) lautet:
«Sich selbst verleugnen, um Christus nachzu-
folgen.» Und die dritte Stufe der Demut be-
steht darin, «dass man sich aus Liebe zu Gott
in vollkommenem Gehorsam den Obern unter-
wirft und so den Herrn nachahmt, von dem der
Apostel sagt: «Er wurde gehorsam bis zum
Tod» (Kp.7). Vorbild der Selbstverleugnung
und des Gehorsams kann aber Jesus nur als
Mensch sein.

In diesem Zusammenhang ist eine andere Tat-
sache zu bedenken: In der ganzen Regel kommt
der Name Jesus nie vor, es ist immer nur von
Christus oder dem Herrn die Rede. Das ist um
so auffilliger, als sich bei den grossen Kirchen-
vitern, angefangen von Origenes, eine innige
Jesusfrommigkeit feststellen ldsst. Es hiangt ge-
wiss auch damit zusammen, dass die Regel
eben ein Gesetzbuch ist und sich daher einer
niichternen Sprache bedient. Auch die viel
umfangreichere Magisterregel nennt nur drei-
mal den Namen Jesus, einmal (Kp. 19) in einer
formelhaften Wendung und zweimal, wo sie
Texte des Neuen Testaments zitiert (Kp.28
und 78). Aber sehr wahrscheinlich liegt noch
ein anderer Grund vor, warum Benedikt nie
den menschlichen Namen des Herrn braucht,
sondern nur die Hoheitstitel «Christus» und
«Herr». Die Regel Benedikts und die etwas
altere Magisterregel sind frithe Zeugen jener ty-
pischen Frommigkeitshaltung des Frithmittel-
alters, die durch die Abwehr der arianischen
Irrlehre gepragt war. Zwar hatte schon das
Konzil von Nicda im Jahre 325 den Arius ver-
urteilt, der in Christus nur das vollkommenste



Geschopf, nicht aber den wesensgleichen Sohn
Gottes sah. Trotzdem breitete sich der Arianis-
mus wiahrend des 4. Jahrhunderts immer wei-
ter aus, besonders bei den germanischen Stam-
men. Als diese im folgenden Jahrhundert
[talien und Spanien iiberfluteten, brachten sie
hier den Arianismus zu neuer Geltung. Der
Ostgotenkonig Theoderich, der ganz Italien un-
ter seine Herrschaft brachte, war iiberzeugter
Arianer. Erst 553, also kurz nach dem Tod St.
Benedikts, fand das Ostgotenreich ein Ende.
Um den neu erstarkten Arianismus zu be-
kampfen, holte man auf katholischer Seite zum
Gegenstoss aus, indem man einseitig die Gott-
heit Christi betonte. Das geschah in der Li-
turgie, in der Christus nicht mehr als Mittler
zwischen Gott und den Menschen gesehen
wurde, sondern mehr und mehr zum Gegen-
stand des Kultes wurde. Diese Haltung zeigte
sich aber auch in der privaten Frémmigkeit und
der gesamten religiosen Kultur; sie erreichte im
7. Jahrhundert ihren Hohepunkt, setzte aber
schon vorher ein.

Der hl. Benedikt lebte in einer arianischen Um-
welt. Daher ist es verstiandlich, dass seine Regel
so stark die Gottheit Christi betont, wihrend
sie die Menschheit Jesu nur nebenbei erwdhnt.
Erst im Hochmittelalter haben die Sohne Bene-
dikts, ein Anselm, ein Bernhard und andere
mehr, gewissermassen diese antiarianische Hal-
tung des Monchsvaters von Monte Cassino
korrigiert, indem sie eine innige Verehrung der
heiligen Menschheit Jesu pflegten und durch
ithre Schriften in der Kirche zur Geltung brach-
ten.

Anmerkung

Flir Belege und Literatur vgl. A. Kemmer, Christus in
der Regel St.Benedikts. In: Studia Anselmiana 42,
Rom 1957, 1—14.

131

Die Jesusfrommigkeit des
heiligen Bernhard

P. Alberich Altermatt O. Cist., Hauterive

So will ich denn wenigstens als Mensch zu Menschen
von Jesus Christus als Menschen sprechen; vom Gott
in Menschengestalt also, worin er sich aus iibergrosser
Huld und Liebe sichtbar machen wollte und deshalb
sich unter die Engel erniedrigte, sein Gezelt in der
Sonne aufschlug und wie ein Briutigam aus seinem
Brautgemach herausschritt. Ich will mehr von dem
Stissen als von dem Erhabenen, von dem Gesalbten,
nicht von dem Hohen reden.

Ansprache zum Hohenlied 22, 3.

In der Ikonographic  Bernhards (um
1090—1153) sind zwei Darstellungs-Typen
sehr verbreitet und uns sicher schon einmal be-
gegnet: Der eine Typus stellt Bernhard mit dem
Kreuz und den Passionswerkzeugen dar, der
andere — sehr eindrucksvoll — zeigt, wie der
am Kreuz hidangende Christus Bernhard um-
armt und ihn an seine Brust driickt (Am-
plexus). Schon hier kommt stark zum Aus-
druck, wie fiir das Volk Bernhard als glii-
hender Jesusverehrer, vor allem des leidenden
Jesus, bekannt und geliebt war.

Hier, in der stillen Meditation eines dieser



	Das Jesusbild des heiligen Benedikt

