
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 5

Artikel: Das Jesusbild des heiligen Benedikt

Autor: Kemmer, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


128

Johannes der Evangelist
Der es gesehen hat, hat es bezeugt; sein Zeugnis

ist wahrhaft, und Jener weiss, dass er die
Wahrheit sagt, damit auch ihr glaubt (Joh
19, 35).
Das ist der Jünger, der all dies bezeugt und
geschrieben hat, und wir wissen, dass sein Zeugnis

wahr ist (Joh 21, 24).

Johannes auf Patmos
Ich wandte mich um, die Stimme zu
erschauen, die zu mir sprach Er legte seine
Rechte auf mich und sprach: «Fürchte dich
nicht! Ich bin der Erste und Letzte —, der
Lebendige. Ich war tot, aber nun lebe ich in
alle Ewigkeit...» (Off 1, 12. 17 f.)

Das Jesusbild des heiligen
Benedikt

P. Alfons Kemmer OSB, Einsiedeln

Text nach Otto Karrers Uebersetzung: Neues Testament.

München: Ars sacra 21954. Auswahl von B. Sch.

Die Frage, welches Bild von Jesus St. Benedikt
(um 480—547) in seiner Regel den Mönchen
vor Augen stellte, ist nicht abwegig. Denn im
Verlauf der Jahrhunderte hat sich das Jesusbild

der Evangelien vielfach gewandelt, indem
man bald die eine, bald eine andere Seite der
Gestalt des Herrn in den Vordergrund rückte.
Der erhabene Kyrios auf königlichem Thron,
der auf den Apsismosaiken römischer Basiliken

dargestellt ist, unterscheidet sich nicht
wenig vom Schmerzensmann gotischer
Kruzifixe. Hat Benedikt ein eigenes Christusbild
geschaffen, oder hat er es wie so vieles andere
in seiner Regel von den Kirchenvätern oder aus
der Mönchstradition übernommen?
Schon eine flüchtige Lesung der Benediktus-
regel zeigt, dass Christus in ihr eine zentrale
Stellung einnimmt. Die verschiedenen Bezeichnungen,

die sie ihm gibt, sind fast alle dem
Neuen Testament entnommen, ein Zeichen, wie
sehr die Regel vom Wort und Geist der Bibel
geprägt ist.
Eigenartig erscheint der Titel «Vater», den
Benedikt Jesus verleiht. Im 2. Kapitel mahnt er



129

den Abt des Klosters, sich stets bewusst zu sein,
dass er als Christi Stellvertreter auch dessen
Namen trägt: Abbas Vater. Als biblische
Grundlage zitiert er Rom 8, 15: «Ihr habt den
Geist der Annahme an Kindes Statt
empfangen, in dem wir rufen: Abba, Vater.» Sicher
will Paulus in diesem Text nicht Christus den
Vaternamen geben, sondern er denkt an den
Vatergott, den der irdische Jesus mit dem
intimen Namen Abba Papa, lieber Vater)
anrief. Aber schon der grosse Exeget Alexandriens,

Origenes (f 253), hat die Paulusstelle
auf Christus bezogen, weil dieser seinen
Jüngern die Gnade der Annahme an Kindes Statt
schenkt und so zum zweiten Adam, zum neuen
Stammvater des Menschengeschlechts wird.
Den Gedanken der Vaterschaft Jesu hat Benedikt

ziemlich sicher der Magisterregel entnommen,

einer älteren Mönchsregel, die von der
neueren Forschung als die Hauptquelle St.
Benedikts nachgewiesen wurde. In ihr wird das
Vaterunser als ein an Christus gerichtetes Gebet

erklärt. Wahrscheinlich versteht Benedikt
schon den ersten Satz des Vorworts von Christus:

«Nimm die Mahnung des gütigen Vaters
willig auf und erfülle sie im Werk!» Denn ein
paar Zeilen später heisst es, der Herr Christus
«rechnet uns schon jetzt huldvoll unter die Zahl
der Söhne».
Ebenfalls in den ersten Sätzen des Prologs
zeichnet Benedikt Jesus als König, wenn er das
Mönchsleben umschreibt als einen Soldatendienst

gegenüber «dem Herrn Christus, dem
wahren König». Wenn im 2. Kapitel bestimmt
wird, kein Mönch dürfe einem andern
aufgrund seiner vornehmeren Abstammung
vorgezogen werden, dann lautet die biblische
Begründung dieser Vorschrift: «Ob Sklave oder
Freier, in Christus sind wir alle eins und
tragen unter dem einen Herrn die gleiche Last des
Soldaten- und Sklavendienstes» (Gal 3, 28).
«Herr» vertritt hier offenbar den Königstitel,
wie die beiden Namen auch Kp. 61 nebeneinander

stehen.
Als Guter Hirt erscheint Jesus im 27. Kapitel

der Regel, wo der Abt gemahnt wird, er solle
am Guten Hirten das Beispiel der Güte
nachahmen. Benedikt bezieht sich dabei nicht auf
Jo 10, wo sich Jesus selbst so nennt, sondern
auf das Gleichnis vom verlorenen Schaf (Lk 15,
4—6), worin das Verhalten des Hirten geschildert

wird, das der Abt befolgen soll: «Er ging
hin, um das eine verirrte Schaf zu suchen. Er
hatte solches Mitleid mit dessen Schwäche, dass
er es huldvoll auf seine heiligen Schultern legte
und so zur Herde zurücktrug.» Benedikt nimmt
also an, Jesus habe in seinem Gleichnis in der
Person des Hirten sich selbst gezeichnet. Die
liebevolle Ausmalung der Szene verrät
persönliche Ergriffenheit und sticht vom sonst so
nüchternen Stil der Regel eigentümlich ab,
wohl ein Beweis für die innige Christusliebe St.
Benedikts.
Als Lehrer ist Christus gesehen, wenn am
Schluss des Prologs sich die Mahnung findet:
«So wollen wir uns nie seiner Leitung
entziehen, in seiner Lehre bis zum Tod im Kloster
verharren.» Das hier mit «Leitung» wiedergegebene

Wort «Magisterium» bedeutet eigentlich

«Unterricht, Lehre». Und wenn wir, wie
schon gesagt, unter dem «gütigen Vater» zu
Beginn des Prologs Jesus verstehen dürfen,
dann meint Benedikt mit dem parallelen
Ausdruck «magister» Lehrer, Meister) nicht
sich selbst, sondern ebenfalls Christus.
Nicht dem Namen, wohl aber der Sache nach
erscheint Christus im 28. Kapitel als Arzt. Dort
wird der Abt gemahnt, einem unverbesserlichen

Mönch gegenüber als letztes Mittel der
Besserung das Gebet anzuwenden, «auf dass
der Herr, der alles vermag, am kranken Bruder
die Heilung wirke». Kein Zweifel, dass dieser
Herr Christus ist, der sich als Seelenarzt betätigen

soll.
Wie beherrschend Christus in der Benediktus-
regel steht, zeigen ihre Bestimmungen über die
Krankenpflege und die Aufnahme der Gäste.
Die Kranken sollen wie Christus selbst bedient
werden, weil er gesagt hat: «Ich war krank, und
ihr habt mich besucht» (Mt 25, 36: Kp. 36).



130

Ebenso müssen die Gäste wie Christus
aufgenommen werden, weil er einmal beim letzten
Gericht sagen wird: «Ich war Gast, und ihr
habt mich aufgenommen» (Mt 25, 35; Kp. 53).
Armen und Pilgern soll besondere Sorgfalt
geschenkt werden, «weil in ihnen Christus mehr
aufgenommen wird» als in den Reichen
(Kp. 53).
Für die Christusfrömmigkeit der Regel St.
Benedikts ist bezeichnend die dreimalige
Weisung, der Mönch dürfe der Liebe zu Christus
nichts vorziehen (Kp. 4; 5; 72). Auch an
andern Stellen erscheint diese Liebe als Motiv für
das Flandeln des Mönchs, z. B. im 4. Kapitel:
«In der Liebe zu Christus für seine Feinde
beten.» Wer alle Stufen der Demut erstiegen hat,
tut das Gute nicht mehr aus Furcht vor der
Hölle, sondern aus Liebe zu Christus (Kp. 7).
Aus Verehrung und Liebe zu Christus soll der
Abt, der Christi Stelle vertritt, Herr und Abt
genannt werden (Kp. 63).
Um das Jesusbild Benedikts kennenzulernen,
ist auch die Art und Weise zu beachten, wie er
in seiner Regel die Psalmen verwendet. Es lässt
sich anhand der zahlreichen Zitate und
Anspielungen auf Psalmstellen zeigen, dass der
Gott, zu dem die Verfasser der Psalmen beten,
für Benedikt meistens Christus ist. Während
Augustinus in seinen Predigten über den Psalter

Christus bzw. die Kirche, den fortlebenden
Christus, zu Gott rufen hört, scheint Benedikt
eine solche Deutung bewusst zu vermeiden. Er
gibt damit zu verstehen, dass auch die Mönche
beim Psalmengebet zu Christus, ihrem Herrn
und Gott, ihrem Vater, Lehrer und Hirten sprechen

sollen. Er verlangt das zwar nirgends
ausdrücklich; aber weil er für gewöhnlich, wenn er
ein Psalmwort zitiert, den darin genannten Gott
mit Christus gleichsetzt, ist der Schluss berechtigt,

dass er selbst die Psalmen so gebetet hat
und seine Mönche anleiten will, es ebenso zu
tun.
So erscheint fast in allen Texten, in denen die
Benediktusregel von Jesus spricht, nicht der
Mensch Jesus, sondern der Herr und Gott. Ein

einziges Mal ist vom leidenden Heiland die
Rede, wenn es am Schluss des Vorworts heisst:
«Wir wollen in Geduld an den Leiden Christi
teilnehmen.» Der Gedanke ist aber nicht
besonders betont, es folgt vielmehr sofort der
Hinweis auf das Königtum Christi: «So werden

wir verdienen, Miterben seines Reiches zu
sein.»
Noch in zwei weiteren Texten ist vom
Menschen Christus die Rede. Eines der Werkzeuge

der geistlichen Kunst (Kp. 4) lautet:
«Sich selbst verleugnen, um Christus
nachzufolgen.» Und die dritte Stufe der Demut
besteht darin, «dass man sich aus Liebe zu Gott
in vollkommenem Gehorsam den Obern unterwirft

und so den Herrn nachahmt, von dem der
Apostel sagt: «Er wurde gehorsam bis zum
Tod» (Kp. 7). Vorbild der Selbstverleugnung
und des Gehorsams kann aber Jesus nur als
Mensch sein.
In diesem Zusammenhang ist eine andere
Tatsache zu bedenken: In der ganzen Regel kommt
der Name Jesus nie vor, es ist immer nur von
Christus oder dem Herrn die Rede. Das ist um
so auffälliger, als sich bei den grossen Kirchenvätern,

angefangen von Origenes, eine innige
Jesusfrömmigkeit feststellen lässt. Es hängt
gewiss auch damit zusammen, dass die Regel
eben ein Gesetzbuch ist und sich daher einer
nüchternen Sprache bedient. Auch die viel
umfangreichere Magisterregel nennt nur dreimal

den Namen Jesus, einmal (Kp. 19) in einer
formelhaften Wendung und zweimal, wo sie
Texte des Neuen Testaments zitiert (Kp. 28
und 78). Aber sehr wahrscheinlich liegt noch
ein anderer Grund vor, warum Benedikt nie
den menschlichen Namen des Herrn braucht,
sondern nur die Hoheitstitel «Christus» und
«Herr». Die Regel Benedikts und die etwas
ältere Magisterregel sind frühe Zeugen jener
typischen Frömmigkeitshaltung des Frühmittelalters,

die durch die Abwehr der arianischen
Irrlehre geprägt war. Zwar hatte schon das
Konzil von Nicäa im Jahre 325 den Arius
verurteilt, der in Christus nur das vollkommenste



I3I

Geschöpf, nicht aber den wesensgleichen Sohn
Gottes sah. Trotzdem breitete sich der Arianis-
mus während des 4. Jahrhunderts immer weiter

aus, besonders bei den germanischen Stämmen.

Als diese im folgenden Jahrhundert
Italien und Spanien überfluteten, brachten sie
hier den Arianismus zu neuer Geltung. Der
Ostgotenkönig Theoderich, der ganz Italien unter

seine Herrschaft brachte, war überzeugter
Arianer. Erst 553, also kurz nach dem Tod St.

Benedikts, fand das Ostgotenreich ein Ende.
Um den neu erstarkten Arianismus zu
bekämpfen, holte man auf katholischer Seite zum
Gegenstoss aus, indem man einseitig die Gottheit

Christi betonte. Das geschah in der
Liturgie, in der Christus nicht mehr als Mittler
zwischen Gott und den Menschen gesehen
wurde, sondern mehr und mehr zum Gegenstand

des Kultes wurde. Diese Haltung zeigte
sich aber auch in der privaten Frömmigkeit und
der gesamten religiösen Kultur; sie erreichte im
7. Jahrhundert ihren Höhepunkt, setzte aber
schon vorher ein.
Der hl. Benedikt lebte in einer arianischen
Umwelt. Daher ist es verständlich, dass seine Regel
so stark die Gottheit Christi betont, während
sie die Menschheit Jesu nur nebenbei erwähnt.
Erst im Hochmittelalter haben die Söhne Benedikts,

ein Anselm, ein Bernhard und andere
mehr, gewissermassen diese antiarianische Haltung

des Mönchsvaters von Monte Cassino
korrigiert, indem sie eine innige Verehrung der
heiligen Menschheit Jesu pflegten und durch
ihre Schriften in der Kirche zur Geltung brachten.

Die Jesusfrömmigkeit des

heiligen Bernhard

P. Alberich Altermatt O. Cist., Hauterive

So will ich denn wenigstens als Mensch zu Menschen
von Jesus Christus als Menschen sprechen; vom Gott
in Menschengestalt also, worin er sich aus übergrosser
Huld und Liebe sichtbar machen wollte und deshalb
sich unter die Engel erniedrigte, sein Gezelt in der
Sonne aufschlug und wie ein Bräutigam aus seinem
Brautgemach herausschritt. Ich will mehr von dem
Süssen als von dem Erhabenen, von dem Gesalbten,
nicht von dem Hohen reden.
Ansprache zum Hohenlied 22, 3.

Anmerkung
Für Belege und Literatur vgl. A. Kemmer, Christus in
der Regel St. Benedikts. In: Studia Anselmiana 42,
Rom 1957, 1—14.

In der Ikonographie Bernhards (um
1090—1153) sind zwei Darstellungs-Typen
sehr verbreitet und uns sicher schon einmal
begegnet: Der eine Typus stellt Bernhard mit dem
Kreuz und den Passionswerkzeugen dar, der
andere — sehr eindrucksvoll — zeigt, wie der
am Kreuz hängende Christus Bernhard
umarmt und ihn an seine Brust drückt (Am-
plexus). Schon hier kommt stark zum
Ausdruck, wie für das Volk Bernhard als
glühender Jesusverehrer, vor allem des leidenden
Jesus, bekannt und geliebt war.
Hier, in der stillen Meditation eines dieser


	Das Jesusbild des heiligen Benedikt

