
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 4

Artikel: Grundwerte der Benediktusregel

Autor: Niederberger, Basilius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


88

Grundwerte der Benediktus-
regel

Altabt Dr. Basilius Niederberger

Die Regel, die der hl. Benedikt vor mehr als
1400 Jahren für Mönche geschrieben hat,
zeichnet sich durch zähe Lebenskraft aus. Sie
hat sich jahrhundertelang Geltung verschafft.
Päpste spendeten ihr hohes Lob. Selbst weltliche

Herrscher lernten aus ihr.
Auf was legt St. Benedikt besondern Wert?
Kein Zweifel, den ersten Platz in der Wertskala

des hl. Benedikt erhält
der christliche Glaube.
Ohne Glauben ist klösterliches Leben
überhaupt nicht möglich, denn es ist im Grunde gar
nichts anderes als konsequentes Leben aus dem
Glauben.
Der Glaube ist ein Geschenk Gottes. Er wird
dem Menschen bei der Taufe als Keim in die
Seele gesenkt und muss alsdann wachsen. St.
Benedikt nennt ihn «Licht». Er ist eine höhere
Sehkraft, ein Licht, das den Menschen alles so
sehen lässt, wie Gott es sieht und beurteilt. Der
Mensch sieht desto weiter und desto tiefer, je
heller das Glaubenslicht wird. Und desto mehr
beurteilt er dann auch alles so wie Gott es
bewertet. Unseren Heiligen steht nicht an, den
Glauben «vergöttlichendes Licht» zu nennen
(Pr).
Der Glaube macht auch hellhörig (Is. 50,5 Ps.
40,7).
Solcher Glaube wurde im Elternhaus des hl.
Benedikt zu Nursia sorgfältig gehegt und
gepflegt, inmitten eines Völkleins, das ob seiner
Sittenstrenge allenthalben angesehen war.
Solcher Glaube bewahrte denn auch den jungen
Benedikt vor unzähligen Gefahren, als er zum
Studium in der Weltstadt Rom weilte. Und es

war dieser Glaube, der ihn schliesslich in die
Einsamkeit trieb.
Hoch über dem See im Aniotal lebte er drei
Jahre lang als Einsiedler in einer Felsenhöhle.
Nur der Mönch Romanus aus einem benachbarten

Kloster wusste um ihn. Er versah den
Anachoret mit Nahrung. Sonst war Gott sein
einziges Du. Betrachtung und Gebet füllten den
Tag und oft auch die stillen Stunden der Nacht
aus. In dieser Verborgenheit gewann Benedikt



89

ganz tiefe Einsichten. Er reifte zum Lehrmeister

heran, freilich nicht ohne Schmerzen, wie
Alleinsein und Versuchungen sie verursachen.

Ganz vom Glaubenslicht erhellt, ging St. Benedikt

daran, klösterliches Leben zu organisieren.

Für Mönche, die in Gemeinschaft leben
wollten, schrieb er die Regel, nachdem er sie

jahrzehntelang versuchsweise durchgeführt und
erprobt hatte.

Wer darf ins Kloster eintreten?
Ins Kloster gehen darf nur, wen Gott ruft und
Gottes Ruf vernimmt nur, wer glaubt.
Nicht voreilig soll man die Klosterpforten
aufmachen, ja man darf sogar etwas skeptisch sein,
wenn ein Kandidat um Aufnahme nachsucht.
Der ältere Mönch, der sich dem Ankömmling
anzunehmen hat, hat sich zu vergewissern, ob
ihn Gott gerufen hat und ob er wirklich Gott
suche (K 58, 61). Man sage ihm klipp und klar,
um was es im Kloster geht: «umgürten wir also
unsere Lenden mit dem Glauben und wandeln

wir unter der Führung des Evangeliums
seine Wege, damit wir den zu schauen verdienen,

der uns in Sein Reich berufen hat» (Pr).
In diesem einen Satz wird das Ziel des klösterlichen

Lebens aufgezeigt: Das Reich Gottes,
letztlich die ewige Seligkeit, sodann der Weg
der dorthin führt: Die Grundsätze des Evangeliums,

die man ausführen muss und der
Initiant: Gott, «der uns in Seiner Güte den Weg
des Lebens zeigt» (Pr). Gott ruft meistens nur
leise, man muss ihn wirklich suchen (K 58).
Der Glaube lässt ihn finden.
Die bildliche Ausdrucksweise «die Lenden
umgürten» erinnert an Ex. 12, 11, wo Jahwe den
Israeliten sagt: «So sollt ihr es (das Oster-
lamm) essen: eure Lenden gegürtet, eure
Schuhe an euren Füssen und euren Stab in
euren Händen.» Also marschfertig müssen sie
sein, unverzüglich sollen sie aufbrechen können.

Die heutige Jugend wird für diese Redewendung

Verständnis haben. Sie gürtet sich ja auch

mit der unentbehrlichen Windjacke und dem
Regenschutz, ehe sie wandern geht.

Klosterleben ist Leben aus dem Glauben.
Es mag den Neuling seltsam anmuten, wenn er
nunmehr Tag für Tag in aller Frühe aufstehen
und dann gemeinsam ein bis zwei Stunden lang
im Oratorium das Gotteslob singen soll. Auch
untertags legt man wiederholt die Arbeit
beiseite und widmet sich dem Gebet. Ehe man sich
zur Ruhe begibt, finden sich wiederum alle
nochmals im Oratorium ein. Diesem Gottesdienst

darf gar nichts vorgezogen werden. Dem
Weltmensch will das als Zeitverschwendung
vorkommen. Der Mönch aber hat im Glauben
erkannt, dass Gott der Schöpfer, unumschränkter

Herr ist und Anrecht hat auf unsere Huldigung.

Ihm schulden wir auch Dank und
Sühne.
Es drängt den Mönch, diesen Gott immer besser

kennenzulernen.
Stundenlang vertieft er sich im Sommer wie im
Winter in Gottes Wort, lässt Gott zu sich
sprechen, nährt seinen Glauben in der Liturgie
und in der göttlichen Lesung. Besorgt wacht
der hl. Benedikt darüber, dass nur rechtgläubige

Schrifterklärer beigezogen werden (K 9).
Die Zeit der Glaubenskämpfe war noch nicht
vorbei.
Je stärker der Glaube, desto leichter geht man
den Weg der göttlichen Gebote, desto eher
überwindet man die Schwierigkeiten, die auch
im Kloster nicht ausbleiben (Pr).
Der Glaube lässt uns nicht nur das ewige
Leben mit aller geistlichen Begierde ersehnen (K
4), er zeigt uns auch die Umwelt — Menschen
und Dinge — in anderem Licht und lässt sie
uns anders bewerten.
Auch die Menschen im Kloster bleiben
Menschen, sind trotz edlen Strebens mit Schwächen

und Fehlern behaftet. Was macht ihnen,
die verschieden sind an Alter, Herkommen,
Temperament, Begabung und Bildung das
Zusammenleben erträglich, ja schliesslich
schön? Es ist der Glaube.



9°

St. Benedikt hat mit staunenswertem Scharfblick

das Christusgeheimnis erfasst, das der hl.
Paulus darstellt, und hat daraus die letzten
Konsequenzen gezogen. Christus lebt durch den
Glauben in unsern Herzen (vgl. Eph. 3, 17),
nicht miissig, er wirkt in uns. Dafür müssen wir
ihm dankbar sein und IHM, nicht uns müssen
wir die guten Werke zuschreiben, die wir mit
seiner Hilfe vollbringen (Pr). Christus ist es,
der uns zum ewigen Leben führt (K 72). Alles
Bemühen der Klosterleute muss aus der Ueber-
natur hervorgehen und ihr dienen.
Christus ist der Weg durch seine Gnadenhilfen.
Christus ist uns Weg durch jedes seiner Worte,
denn sie sind die geradeste Richtschnur für das
menschliche Leben (K 73).
Christus ist unser Weg durch sein Beispiel.
Klosterleben ist nichts anderes als Nachahmung
des Lebens Jesu, vor allem Nachahmung seines

Gehorsams, denn Gehorsam bis zum Tod
am Kreuz war letzter Sinn und Höhepunkt seines

Lebens. Wer durch Geduld im Kloster bis
zum Tode ausharrt, der nimmt am Leiden
Christi teil (Pr).
Wissen muss man aber, dass wir Christus nicht
nur in der Liturgie und in der Meditation
finden. Wir begegnen Christus Schritt auf Schritt
— im Menschen. Das will der hl. Benedikt
ganz anschaulich zeigen.
Er sieht Christus im Abt. Dieser nimmt im Kloster

das Amt Christi ein. Das entdeckt freilich
nur, der glaubt. Zweimal betont das die hl. Regel

(K 2, 63). Man gehorcht dem Abt, als
kämen seine Befehle von Gott selbst (K 5). Die
Ehren, die man dem Abt erweist, gelten Christus.

Der Abt muss sich dessen immer bewusst
sein und dieser Gedanke sei ihm Impuls zu
einer entsprechenden Lebensführung (K 63).
Der Gedanke an den im Menschen fortlebenden

Christus hat den hl. Benedikt mit auffallender

Sorge um die Kranken erfüllt. Ihnen
gewährt er grosszügig Dispens von Regelvorschriften.

Sie haben Anrecht auf gepflegte
Nahrung, auf eine ruhige Zelle, auf Bäder, auf
einen eigenen Pfleger. Dem Abt und dem Ver¬

walter bindet Benedikt auf das Gewissen, dass
sie sich immer wieder vergewissern, ob den
Kranken wirklich nichts abgehe. Auch schrulligen

und anspruchsvollen Patienten schuldet
man immer Geduld (K 36).
Warum das alles?
«Der Kranke verkörpert den leidenden Herrn,
den Mann der Schmerzen» (B. Steidle). Wenn
Christus einst zum Gericht kommt, wird er sich
mit den Kranken identifizieren und erklären:
«Ich war krank und ihr habt mich besucht»,
oder auch «Ich war krank und ihr habt mich
nicht besucht» (Mt. 25, 36).
Aehnliche Ueberlegungen sind massgebend
auch bei der Aufnahme von Gästen.
Zur Zeit des hl. Benedikt gab es auf dem Land
noch nicht Gaststätten wie heute. Mit Vorliebe
suchten Hochgestellte, Pilger und Arme Unterkunft

in den Klöstern. Auch landfahrendes
Volk trieb sich während der Völkerwanderung
herum. Man musste daher in den Klöstern zu
jeder Tageszeit auf Besuche gefasst sein. Sie
konnten auch unangemeldet noch zu später
Stunde kommen, wenn sich die Mönche zur
Ruhe begeben wollten. Damit Störungen
möglichst vermieden werden, ordnete der hl. Benedikt

an, dass man für Gäste ausserhalb der
Mönchwohnung gut eingerichtete Räume mit
separater Küche habe. Es sollte auch jederzeit
jemand zur Stelle sein, der Ankommende
empfangen konnte. St. Benedikt hat ein eigenes
Empfangszeremoniel erarbeitet oder übernommen,

denn allen sollte entsprechende Ehre und
Aufmerksamkeit zuteil werden. Auch wenn der
Pförtner gar nicht wusste, wer anklopfte, hatte
er mit «Gott sei Dank» zu antworten und «in
aller Freundlichkeit der Furcht Gottes hurtig
im Eifer der Liebe Bescheid» zu geben (K 66).
Die Begründung für alle diese Anordnungen
heisst wieder: «Ich war Gast, und ihr habt mich
aufgenommen» (Mt. 25, 35, K 53).
In diesem Zusammenhang fällt die Bemerkung
St. Benedikts auf: «der Aufnahme der Armen
und Fremden widme man besonders gewissenhaft

Sorge, weil in ihnen noch mehr Christus



91

aufgenommen wird». Diesen Appell an den
Glaubensgeist hält er hier für angebracht, «weil
das herrische Auftreten der Reichen sich selbst
Ansehen verschafft» (K 53). Die Armen und
Bedrängten waren Benedikts Lieblinge. Sie
fanden, wie Gregor d. G. in seinen Dialogen
berichtet, an ihm stets einen väterlichen Freund
und Wohltäter.
Glaubensgeist gibt auch materiellen Dingen
gegenüber eine neue Einstellung. Der Verwalter,

und nicht nur gerade er, alle, die in Küche,
Garten, Werkstätten und auf dem Feld zu
hantieren haben, müssen zu allem Gerät Sorge
tragen als wäre es heiliges Altargerät (K 31). Das
Kloster ist Gottes Eigentum, ist «Gotteshaus»
und den Mönchen nur zur Nutzniessung
überlassen. Mit allem, auch mit Materiellem muss
Gott verherrlicht werden (K 57).
Wenn man alle diese Stellen der hl. Regel
überdenkt, wird man zugeben müssen, dass St.
Benedikt dem Glauben eine umgestaltende Kraft
zuschreibt. Wird nicht das ganze Leben anders,
wenn es vom Glauben bestimmt wird?
Aber wenn man nur gerade diese Stellen liest,
wird man dann nicht versucht zu fragen:

War St. Benedikt nicht doch Utopist?
Wusste er um die Bedenken und Widerreden
der Menschen, denen man solch ein Leben aus
dem Glauben zumutet?
St. Benedikt kannte das Leben so wie es wirklich

ist. Er, der echte und nüchterne Römer,
dachte durchaus realistisch, wenn er Richtlinien

für die Verwaltung aufstellte. Seine
Diskretion — das werden wir noch sehen — sagt
zur Genüge, dass er kein Pseudosupernatura-
list war und sein Strafkodex beweist vollends,
dass ihm Widerstände gegen konsequentes
Glaubensleben keineswegs fremd waren. Auch
die Vorschrift, die Geister zu prüfen (K 58) wie
auch die Mahnung zu einer gewissen Vorsicht
bei der Aufnahme von Unbekannten (K 53)
verrät seinen kritischen Sinn.
Trotzdem war St. Benedikt tief davon
überzeugt, dass der Glaube die Welt zu besiegen

vermag (vgl. 1. Jo. 5, 4), und er suchte gerade
im Kloster, diesen Sieg anzubahnen. Er hörte
nicht auf, das Ideal aufzuzeigen, wenn er sich
auch bewusst war, dass seine gänzliche
Verwirklichung nicht jedem jederzeit gelingen
wird. Aber wenigstens unverdrossen darnach
streben muss der Mönch.

Einige Schlussfolgerungen
Man hat Kardinal Bengsch, Erzbischof von
Berlin, in einem Interview («Vaterland», Lu-
zern, 17. November 1972) die Frage vorgelegt:
«Welchen Sinn und welche Bedeutung haben in
der heutigen Zeit noch die religiösen
Orden?»

Der Kardinal antwortete: «Ich glaube, dass
diese Frage gleichzeitig die Frage nach dem
Sinn und dem Wert der Kirche in der heutigen
Zeit stellt. Und die Unsicherheit über den Sinn
des Ordenslebens kommt aus der Unsicherheit
über die eigentliche Aufgabe der Kirche in der
heutigen Welt. Unwillkürlich sind wir heute
alle versucht, Sinn und Wert jeder Institution
daran zu messen, ob sie zur Vermenschlichung
des Menschen, zur Verbesserung der Welt, zur
notwendigen Umgestaltung der Gesellschaft
beiträgt. Ohne Zweifel kann und soll das auch
die Kirche; aber diese Sinnbestimmung kann
für die Kirche nicht die erste sein, wie für
andere gesellschaftliche Gruppierungen und
Institutionen.»
Und dann fährt der Kardinal im Anschluss an
das zweite Vatikanum (Kirche 8) fort: «Die
Kirche muss die Gemeinschaft der Glaubenden

sein, das heisst, Ihr Sinn kommt zuerst aus
der Antwort auf die Berufung Gottes, auf sein
Evangelium.»
Kann man aber nicht heute weithin einen
gewissen Glaubensschwund feststellen? Ist dieser
Umstand vielleicht einer der Gründe, weshalb
Ordensberufe seltener geworden sind?
Ein anderer Gedanke mag die Ordensleute zu
einer ernsten Gewissenserforschung ermahnen,
nen.
Kardinal Bengsch hält für die primäre Auf-



92

Man kann sich St. Benedikt, diesen aufbauenden Menschen
nicht vergegenwärtigen, ohne eine tiefe Sehnsucht nach seiner

Nähe zu empfinden. Ein unstillbares Heimweh nach

benediktinischer Geistigkeit beginnt sich zu regen, die etwas

vom Frieden Christi widerspiegelt, die höher als alle

Vernunft ist.

Kein unbestimmtes Gefühl, das nach wenigen Minuten
wieder vergeht, sondern ein verzehrendes Verlangen nach dem

Gesegneten nimmt überhand und fängt in den Eingeweiden
förmlich zu brennen an, wie es in den Psalmen heisst.

Je tiefer man sich mit dem Verfasser der Regula einlässt,

um so stärker ballt sich der Wunsch : Wenn es doch nur zu
einer geistigen Wiederkehr Benedikts käme

Walter Nigg, Vom Geheimnis der Mönche





94

gäbe der Kirche die Verkündigung, «dass der
Mensch berufen und befähigt ist, sich im Akt
des Glaubensgehorsams Gott ganz zu übereignen».

Und dann sagt der Kardinal: «Die Aufgabe

der Orden aber ist es, diese eigentliche
Berufung der Kirche in exemplarischer Weise
zu leben.» Sich Gott übereignen heisst, sich
Gott ganz und gar zur Verfügung stellen, auf
seine Pläne eingehen. Das soll ermöglicht werden,

indem die Ordensleute die sogenannten
evangelischen Räte befolgen und dadurch frei
bleiben von Bindungen, die an und für sich
berechtigt sind. Sie verzichten nicht aus Selbstsucht,

sondern aus höheren Interessen, um der
Kirche, «um des Himmelreiches willen» (Mt.
19, 12).
Wie erfüllen die Ordensleute, die mitten in
einer Wohlstandsgemeinde leben und Tag für
Tag den Verlockungen dieser Wohlstandsgesellschaft

ausgesetzt sind, ihre eigentliche
Aufgabe? Gegen den Strom schwimmen setzt viel
Kraft voraus. St. Benedikt liess sich im Kampf
mit dem damals noch mächtigen Heidentum
nicht ermüden.
Und noch eine Frage stellt sich in diesem
Zusammenhang ein. Wird nicht hier eine
Zukunftsaufgabe der Klöster avisiert? Dem
Menschen, der mitten in einer saekularisierten Welt
lebt, scheint ein Leben aus dem Glauben
schwer zu werden.
Wenn die klösterlichen Gemeinschaften dieses
Glaubensleben in exemplarischer Weise führen,

könnten sie nicht dadurch den bedrängten,

ringenden Menschen Hilfe leisten? Sollten
sie nicht ihre Pforten öffnen für Einkehrtage,
für «Kloster auf Zeit»? Die heutigen
Menschen sollten sehen, dass es solche gibt, die
Gott suchen, seinem Dienst nichts vorziehen,
ihm zuliebe auf allerlei verzichten und auch für
den Mitmenschen Zeit haben, seine Nöte
verstehen und zu helfen nach Möglichkeit bereit
sind, weil sie in jedem Menschen Christus
erkennen.

Ehrfurcht
Nach St. Benedikt wird das Leben schöner,

wenn in allen seinen Bereichen Ehrfurcht waltet.

Ehrfurcht setzt Ehrerweis voraus und dieser
äussert sich durch konventionelle Zeichen, die
je nach Zeit, Ort und Kultur verschieden sein
können.
Ehrerweis ist Anerkennung und Bezeugung
eines Vorzuges, einer hervorragenden
Leistung, eines Ranges oder Standes.
Jesus Sirach (10, 30) wusste, dass es Leute gibt,
die wegen ihres Reichtums geehrt werden.
Diese alttestamentliche Beobachtung können
wir alle auch heute bestätigen. Man macht viel
Aufhebens bei sportlichen Spitzenleistungen.
Man zeichnet mit dem Nobelpreis aus, wer sich
erfolgreich für den Weltfrieden eingesetzt oder
die Wissenschaft wesentlich gefördert hat.
Dichtern, Künstlern, Komponisten errichtet
man Standbilder wie den siegreichen Feldherren.

Wem schulden wir Ehrfurcht?
Hier stossen wir auf eine gewisse Schwierigkeit.

Ist nicht das Wort zusammengesetzt aus
zwei Begriffen, die in entgegengesetzte Richtung

deuten?
Zu Ehrerweisen fühlen wir uns irgendwie spontan

angeregt, bei Massenehrungen werden wir
«hingerissen» und spenden frenetischen Beifall.

Aber «Furcht»? Die hält uns zurück, kann uns
sogar zu Flucht antreiben.
Wie reagieren wir nun in Wirklichkeit?
Ueberlegenheit weckt in jedem, der noch natürlich

empfindet, Aufmerksamkeit, Respekt, ja
Staunen und Bewunderung. Je höher die
Ueberlegenheit, desto kleiner, unzulänglicher
kommen wir uns vor. Desto eher treten wir in
den Hintergrund — wir fliehen. Das ungefähr
will in diesem Zusammenhang das Wort
«Furcht» sagen. Der Ehrfürchtige lebt in einer
gewissen Spannung: Hochachtung, Bewunderung

— Scheu, Zurückhaltung.
Unübertrefflich hat der wortgewaltige hl.
Augustin das ausgedrückt, als er seine
Gotterfahrung schilderte: Inhorrui — inferbui. Ein



95

unzertrennliches Sowohl — Als auch. Vor Gottes

Grösse erschauerte er — in Furcht. Er
spürte den Abgrund, der das Geschöpf vom
Schöpfer trennt. Aber an den gleichen Worten
erglüht er «in Hoffnung und Frohlocken» über
die Erbarmung Gottes, des Vaters. Die Gnade
hatte ihn berührt.
Ehrfurcht ist mehr als Anstand und Höflichkeit.

Ehrfurcht ist heilige Scheu, Bewusstsein, dass

man ganz Grossem gegenüber steht. Mag sein,
dass man es mehr ahnt als ergründet.

Wie kann St. Benedikt Ehrfurcht für alle
fordern?

Der hl. Thomas von Aquin lehrt, Ehrfurcht
bringe man einem entgegen, weil in ihm etwas
Göttliches verborgen sei: Gnade, Tugend oder
doch wenigstens eine Spur seiner Allmacht und
Weisheit, das natürliche Ebenbild Gottes (S.
Th. 2—2, q. 19, a. 3 ad 1). Nach Göttlichem
greift man nicht mit unreinen Händen. Wir
reden von «heiliger» Scheu.
Sieht man das Göttliche? Leider nicht. Man
muss daran glauben. Wir sahen, dass der hl.
Benedikt den Glauben als die Kraft betrachtet,
die das ganze Leben umgestaltet. Er fordert
Ehrfurcht für alle, sie ist naturnotwendige
Konsequenz aus dem Glauben.
Man spürt die göttliche Atmosphäre, wenn
man besinnlich liest, was in der hl. Regel
geschrieben wird über den Gottesdienst, dem man
nichts vorziehen darf, über Stimmstärke, Ge-
stus und Haltung beim Gebet, über das Schweigen,

das immer im Gotteshaus zu herrschen hat
und in das man nur eintreten darf zur
Zwiesprache mit dem Allerhöchsten (K 8—20).
Aber auch Menschen schulden wir
Ehrfurcht.

Jeder wird von Gott geliebt, in jedem wirkt der
Herr, denn das Gute, das wir tun, vermag keiner

aus eigener Kraft zu leisten, sondern es
geschieht vom Herrn (Pr). Alle sind zur
Teilnahme an Gottes Leben und Seligkeit berufen,
und wer weiss, ob nicht «der andere» an der

himmlischen Tafel weiter hinaufrücken darf?
Jedenfalls soll sich keiner über den andern
erheben (Pr. K 7).
Wen St. Benedikt nicht vom Segen der
Ehrfurcht überzeugt, der mag nachdenklich werden,

wenn er Tun und Lassen eines Ehrfurchtslosen

sieht.
Wer ist das? Das ist ein Mensch, der das Staunen

verlernt hat, der sich dessen schämen
würde, wenn es über ihn kommen möchte. Ein
solcher Mensch ist schnell fertig mit seinem
Werturteil. Er versteht alles besser als andere.
Er ist blasiert, wird frech. Ihn interessiert nur,
was ihm nützt. Rücksicht auf andere kennt er
nicht. Er ist Egoist und Materialist.
Wer fördert Fortschritt und Freude an der Ge
meinschaft?
Wer macht das Zusammenleben froh und
erfolgreich? Der Ehrfurchtslose trägt kaum dazu
bei.
Die Frage scheint berechtigt zu sein, ob nicht
ein Zusammenhang bestehe zwischen
Glaubensschwund und Formzerfall, die man beide
heute beobachtet. Auch die Frage steigt auf, ob
uns nicht der Mangel an Ehrfurcht beängstigen,

müsse. Man denke an Antiautoritäre.
Gewiss, es gibt zeitbedingte Zeichen der
Ehrfurcht, die den ursprünglichen Sinn nach und
nach nicht mehr erkennen lassen. Sie muten
uns steif, schwulstig, erzwungen, unnatürlich
an. Wenn man solche Zeichen aufgibt, ist
nichts verloren. Weniger, aber durchschaubare,

aufrichtige Zeichen leisten bessern
Dienst. Hat aber ihr Abbau (ohne Ersatz) nicht
doch gewisse Grenzen? Der hl. Benedikt hat in
einer rohen Zeit mit der Ehrfurcht wirkliche
Werte gerettet.
Ungezählte Psalmstellen sagen uns, dass
Ehrfurcht vereinbar ist mit Freude und Frohsinn.
Die Apostel fühlten sich in Jesu Nähe wohl.
Christus lehrt die echte Ehrfurcht und St. Benedikt

will, dass uns die Liebe zu Christus über
alles gehe (K 5, 72).
Wenn andere uns mit Ehrfurcht entgegenkommen

sollen, müssen zuerst wir ihnen so begeg-



96

beaeöiGTU-s b>on nutzsrs

6ttahleaDe®ui$entifô^âicns
roudlfcn auô b cteriO er ütiUc,
©runnenKammemties
tntJcr uccDurJtcaDon®dt
Öatcr uriD <jfulitcr im tëjdjîr
tcaafftiu0dhncurû5'3ôoitier
ûUôtJorigrancn3ûfaU
übertue öuirodlcticrpÄX.
ÎFlacbtig entfalteter$>clbaum
antien céxojaflim "0es Çfpimûs-
Sclla.incriDotinentJarf
jîngcriD mtiünan $xajt1
rq^lxe? hxuseß





98

nen, schlicht, ehrlich, überzeugt. Ehrfurcht
schulden wir auch den Vertrautesten und
immer, auch in der Freizeit.
Etwas Göttliches, etwas von seiner Allmacht,
Weisheit, Güte, Langmut trifft man in jedem
Menschen.

Diskretion
Charakteristisch für die Benediktusregel ist
nach dem Zeugnis Gregors d. Gr. die Diskretion.

Man übersetzt dieses aus dem Latein
stammende Wort gern mit «weise Mässigung».
Ist Diskretion wirklich ein Grundwert? Auch
heute noch?
Jetzt preist man die Höchstleistung. Sie wird
mit Edelmetall ausgezeichnet. Meisterschaft
macht weltberühmt.
Nehmen wir uns indes Zeit und sehen wir
einmal, was man mit Diskretion überhaupt meint
und sehen wir, wie St. Benedikt sie übte. Erst
dann können wir sagen, ob sie in unsere Zeit
noch passt.
Das ominöse «dis» setzt im allgemeinen eine
Vielheit voraus und dann beginnt man zu
teilen, zu zerlegen, zu spalten. Der Diskrete steht
auch vor einer Vielfalt, aber er arbeitet nicht
mit Atomkraft, er zertrümmert nicht. Er sieht
alles gut an, möchte auf den Grund sehen, er
sichtet, unterscheidet, scheidet aus. Dann erst
entscheidet er sich.
Diskretion ist eine Tugend, verwandt mit der
Kardinalstugend der Mässigung. Der Diskrete
ist niemals masslos. Er ist jeder Uebertreibung
abhold. Er verfolgt aber keineswegs grundsätzlich

die weiche Linie. Er ist zäh und harrt
geduldig aus, wenn Höchstes auf dem Spiele
steht. Das macht ihn tapfer. Wie der Gerechte
ist der Diskrete immer darauf bedacht, gutes
Recht anderer zu respektieren. Er hat Achtung
vor fremder Eigenart und lässt sie gewähren,
sofern sie nicht stört. Er wägt nicht mit Unzen.
Er kann grosszügig sein. Wie der Kluge sucht
auch der Diskrete nach dem sichersten Weg
und nach den vorzüglichsten Mitteln, um ans

Ziel zu kommen. Er ist nie unklug. Während
aber der «nur» Kluge im allgemeinen kühl und
berechnend ist, sagt man dem Diskreten ein
gewisses Wohlwollen, feines Empfinden und
Einfühlen nach.
Wenn man einem Indiskretion vorwirft, meint
man nicht, dass er ein Fehlurteil gefällt habe.
Man will ausdrücken, dass er es an Rücksichtnahme,

an Takt fehlen liess.
Man wird aus diesen kurzen Worten den
Schluss ziehen dürfen, Diskretion sei keine
einfache Sache. Man wird sie nicht von einem Tag
auf den andern erwerben. Sie setzt viel Erfahrung

voraus. Aber man wird zugeben, dass
Diskretion das offenbart, was man «Kern der
Persönlichkeit» nennt (vgl. S. th. 2—2, q. 47, a. 1,
ad 1).
St. Benedikt hat keine theoretische Abhandlung

über die Diskretion hinterlassen. Wo und
wie hat er sie gepflegt?

Beispiele der Diskretion
Der hl. Benedikt setzt gerne an die Spitze der
Regelvorschriften einen Grundsatz, der im
Keim ein monastisches Ideal enthält. Der
Grundsatz kann der Heiligen Schrift entnommen

sein, auch einer allbekannten Erfahrung.
Benedikt prüft dann, wie man diesem Grundsatz

im Kloster entsprechen kann. Er legt
auseinander, legt beiseite und dann wählt er, aber
nicht unbedingt das Idealste. Er entscheidet
sich für das, das jetzt und hier durchführbar ist,
was alle leisten können.

Grundsatz: «Dem Gottesdienst darf nichts
vorgezogen werden» (K 43). Damit ist der Gottesdienst

im engsten Wortsinn gemeint, der Kult,
das Gotteslob.
Wieviel Stunden sollen nun diesem vornehmsten

Dienst eingeräumt werden?
Benedikt selbst hat als Eremit tagelang sich
dem Gebet gewidmet. Er las, dass Wüstenväter
jeden Tag das ganze Psalterium beteten. Dazu
braucht man mehrere Stunden. Er hatte aber
auch beobachtet, dass die Menschen des



99

Abendlandes anders eingestellt sind als die
Orientalen. Er wusste, dass die Häufung von
gleichen Gebeten ermüdet. Mit Berücksichtigung

all dieser Umstände setzte er das klösterliche

Gebetspensum so fest, dass es fruchtbar
werden kann. Er unterbricht den Gesang der
Psalmen und streut Antiphonen, Leitverse,
Lesungen, Responsorien, Hymnen, Versikel ein.
Sie sollen helfen, die Psalmen und Lesungen
auszukosten, zu vertiefen, sie sollen helfen,
Gedanken des Offiziums dem Gedächtnis
einzuprägen. Man nimmt sie mit und denkt untertags

wieder an sie. Das liturgische Gebet wird
auf mehrere Tagzeiten verteilt. So wird das
Tagwerk geheiligt; beten und arbeiten ist
unsere Aufgabe.
Nochmals verrät St. Benedikt seine Diskretion
mit der Bemerkung: Wenn einem (Abt) die
Gebetsdisposition, die er mit so grosser Umsicht
und Sorgfalt festgelegt hat, nicht entsprechen
sollte, so dürfe er sie abändern, nur bittet er
noch, man sollte im Laufe jeder Woche das

ganze Psalterium verrichten, damit man nicht
den Vorwurf der Lauheit verdiene (K 18). Der
Diskrete ist nicht stur, er lässt auch eine fremde
Ansicht gelten.

Ein anderer Grundsatz: «Der Müssiggang ist
der Feind der Seele.» Die Erfahrung bestätigt
den Satz. Daher gleich die praktische Anordnung:

«Deshalb müssen sich die Brüder zu
bestimmten Zeiten mit Handarbeit beschäftigen,
zu bestimmten Stunden hinwieder mit heiliger
Lesung» (K 48). Also mit Mass und Abwechslung!

Der Diskrete weiss, dass man so weniger
überdrüssig wird. Er weiss auch, dass nicht jede
Tageszeit gleich geeignet ist für jede Arbeit. Im
Winter beginnt das Tagwerk mit Studium, mit
Lesung; aufs Feld und in den Garten geht man
erst, wenn es wärmer wird. Im Sommer macht
man es gerade umgekehrt.
Nicht jeder kann jede Arbeit verrichten. Robusten

weise man die schwereren zu, die weniger
Starken darf man nicht überlasten. Nicht jede
Arbeit ist gleich wichtig und gleich dringend.

Der Verwalter hat einen bedeutsamen Posten,
daher wird er vom Küchendienst befreit. Auch
andere können von dieser oder jener Arbeit
dispensiert werden im Interesse einer
dringenden (K 35). In Stosszeiten sollen den
verantwortlichen Brüdern Gehilfen gegeben werden,

«damit sie ohne Murren dienen» (K 53)
und «das anvertraute Amt mit Gleichmut erfüllen»

(K 31). Friede und Freude tragen viel zum
Erfolg bei.

Ein dritter Grundsatz: «Ein jeder hat seine

eigene Gabe von Gott, der eine so, der andere
so» (1. Kor. 7, 7). Dieser Tatsache trägt St.
Benedikt auch in natürlichen Belangen Rechnung.

Er will im Kloster die urchristliche Praxis

durchführen. Von der Gemeinde in Jerusalem

lesen wir: «Auch gab es keine Bedürftigen
unter ihnen es wurde jedem zugeteilt, je
nachdem er bedürftig war» (Apg. 4, 34f). Der
eine braucht mehr, der andere kommt mit
weniger aus. «Wer weniger braucht, danke
Gott, wer mehr braucht, soll es bekommen,
aber er erhebe sich nicht ob der Nachsicht» (K
34).
Bekanntlich ist es schwierig, den Speisezettel
für eine Gemeinschaft aufzusetzen. St. Benedikt

beteuert denn auch, dass er nur mit einer
gewissen Aengstlichkeit das Mass von Nahrung

und Trank für andere festsetze (K 40).
Vermutlich hat er erst nach «Vernehmlassung»

angeordnet, dass man zur Hauptmahlzeit
zwei verschiedene gekochte Speisen

auftrage, damit man das Bekömmliche wählen
kann. Wenn immer möglich, soll man Obst und
frisches Gemüse geben. (Also Vitamine!)
Höchst diskret ist St. Benedikts Verfügung
bezgl. Wein. Asketen meinen, die Mönche sollten

überhaupt auf den Genuss von Wein völlig
verzichten. Das wäre zweifelsohne ein Ideal.
Aber Benedikt wagt es nicht, zu diesem Ideal
alle zu verpflichten. «Wem Gott jedoch die
Enthaltsamkeit verleiht, der wisse, dass er dafür

einen besonderen Lohn empfängt.» Es kann
auch sein, dass in einer bestimmten Gegend gar



IOO

kein Wein wächst. Import war damals
umständlich und teuer. Was dann? «Jene, die dort
wohnen, sollen Gott preisen und nicht
murren.» Wo man Wein bekommen kann, darf man
ihn geniessen, aber «nicht bis zur Sättigung».
Zur Erntezeit, in der Sommerhitze, mag der
Abt nach Gutdünken eine Zubusse gewähren
(K 40).
Es Hessen sich noch viele Beispiele «weiser
Mässigung» aus der hl. Regel anführen, doch
sehen wir nur noch, wo St. Benedikts Diskretion

am schönsten kund wird.
Der hl. Benedikt hat das Kloster nie als eine
Gemeinschaft von Vollkommenen betrachtet.
Er rechnet durchaus mit allerlei Schwächen
und Fehlern bei den Mönchen und mahnt auch
den Abt immer auf der Hut zu sein. «Er schaue
immer mit Misstrauen auf seine eigene
Gebrechlichkeit» (K 64).
Der hl. Benedikt hat daher einen eigenen
Strafkodex in seiner Regel aufgenommen. Auch in
diesem Kapitel fehlt der Grundsatz nicht. Er
lautet kurz: «Der Abt hasse die Fehler» (K
64).
Er übersehe sie nicht. «Sobald sie zu entstehen
beginnen, schneide er sie mit der Wurzel aus»
(K 2). Wie heilig ernst es ihm mit der Disziplin
im Kloster ist, erhellt die Forderung, dass
Vornehme, die einen Sohn im Kloster haben, sich
eidlich verpflichten müssen, Missstände im
Kloster keinen Vorschub zu leisten (K 59). St.
Benedikt sagt kategorisch: «Wir erlauben
nicht» (K 6), und «Wir verdammen mit ewigem

Ausschluss allerorts» (K 6). Kurzum: «In
allem sollen demnach alle der Regel als
Meisterin folgen und keiner soll vermessentlich von
ihr abweichen» (K 3).
Um seinen Worten mehr Nachachtung zu
verschaffen, droht St. Benedikt auch mit Strafen
(K 23, 24, 25, 26).
Das ganze klösterliche Strafverfahren ist
ausschliesslich dem Abt vorbehalten (K 70). Man
glaube aber ja nicht, dass irgendwelche sadistische

Gelüste ihn reizen. St. Benedikt weist
wiederholt und immer sehr eindringlich und ernst

darauf hin, dass beim fürchterlichen Gericht
Gott Rechenschaft verlangt sowohl über die
Lehre des Abtes wie auch über den Gehorsam
der Schüler. «Und wissen soll der Abt, dass
dem Hirten zur Last fällt, wann immer der Hausvater

an den Schafen weniger Nutzen findet».
Aber auch die Mönche stehen eines Tages vor
dem Richterstuhl des Allwissenden und diesen
Tag soll man fürchten (K 4,7). Sinn und Zweck
der monastischen Disziplin ist also, dass Abt
und Mönche nicht die ewige Seligkeit verscherzen.

St. Benedikt weiss, dass es eine «schwierige und
mühevolle Sache» ist, Seelen zu leiten. Er überlegt

lange, wie er vorgehen soll und schaut vor
allem auf Christus, der ihm hier der einzige
Lehrmeister ist.
Im Geiste Christi stellt Benedikt
Ausführungsbestimmungen auf.
Den obersten Grundsatz: «Der Abt hasse die
Fehler» ergänzt er selbst sogleich, indem er
zufügt: «Er liebe die Brüder.» Das eine darf das
andere nicht ausschliessen. Dann mahnt er, der
Abt «rotte die Fehler klug und mit Liebe aus»
(K 64). «Er denke daran, dass man das
geknickte Rohr nicht vollends knicken darf (Mt.
12, 20). «Er strafe nicht zu sehr, damit das Ge-
fäss nicht zerbreche, wenn er den Rost zu sehr
abzuschaben versucht» (K 64). «Immer stelle er
die Barmherzigkeit höher als das Gericht» (Jk.
2, .13, K 64).
Man sieht, St. Benedikt schont die Delinquenten,

er sucht ihr Bestes, will sie retten.
Nicht jeder Verstoss gegen Hausordnung und
Regelvorschrift ist gleich schwerwiegend (K 24,
25, 44). St. Benedikt trifft daher auch ganz
verschiedene Vorkehrungen, um sie abzustellen.
Er wendet zuerst Mahnung, Zurechtweisung,
Tadel unter vier Augen an.
Wenn diese nichts erreichen und wenn der
Schlendrian auch andern auffällt, dann wird
der Fehlende öffentlich gerügt. Man soll nicht
den Eindruck bekommen, man dulde die
Unordnung.
Auch die Strafen sind gestuft. Sie sollen nicht



IOI

nur der Grösse des Vergehens entsprechen —
Sühnecharakter — sie sollen auch der Sinnesart

des Straffälligen angepasst werden, sollen zu
seiner Besserung beitragen. Daher sollen
Zuchtlose und Unruhige härter gerügt werden,
während Gehorsame und Demütige eher einer
Aufmunterung, ja einer «Beschwörung» bedürfen.

«Gleichgültige mahnen wir zu tadeln und
zu strafen» (K 2).
Eine harte Strafe verhängen hat nur dann einen
Sinn, «wenn der Schuldige einsieht, was für
eine schwere Strafe das ist» (K 23). Die
empfindlichste Ahndung der hl. Regel ist die
zeitweilige Ausschliessung aus der klösterlichen
Gemeinschaft. Italienern, für solche wurde die
Regel in erster Linie geschrieben, ist es nur
wohl, wenn sie beisammen sein dürfen. Daher
leiden sie mehr als andere, wenn sie nirgends
Anschluss finden. Nur für die gröbsten Verfehlungen

darf die klösterliche Absonderung
verhängt werden.
Der Ausgeschlossene darf erst zu späterer
Stunde essen — muss also fasten, und auf
Gesellschaft verzichten. Er muss allein arbeiten
und im Chor darf er keine Antiphon und
keinen Psalm anstimmen, auch keine Lesung
übernehmen, muss in demütiger Haltung die
Brüder um Verzeihung bitten. Allen ist verboten,

mit ihm zu reden (K 24, 25).
Im 27. Kapitel der hl. Regel lässt uns St. Benedikt

in sein Herz schauen. Es ist überschrieben
mit den Worten: «Wie der Abt um die
Ausgeschlossenen besorgt sein soll.»
Wer nicht an der klösterlichen Gemeinschaft
teilnehmen darf, der kann verzagt, verbittert
werden. Daher bittet der Abt ältere, kluge,
erfahrene Brüder, dass sie sich um einen solchen
liebevoll annehmen. Sie sollen unvermerkt —
ohne Aufsehen zu machen — ihn aufsuchen,
mit ihm reden, ihn reden lassen, sollen ihn
trösten, aufrichten, sollen ihm zeigen, dass nicht
alles verloren ist, ihre Vermittlung beim Abt
und den andern Brüdern anbieten, kurz, sie sollen

ihm den Weg zur Gemeinschaft zurück weisen

und ihm dabei helfen. Und unterdessen sol¬

len alle für den hart Gemassregelten beten. «Es
soll sich an ihm die Liebe bewähren» (2 Kor. 2,
8).
Für den Fall, dass die Ausschliessung auf einen
Bruder keinen Eindruck machen sollte, würde
körperliche Züchtigung vielleicht ihn eher zu
Reue führen. Auch diese ist vorgesehen. In der
rohen Zeit, in der Benedikt lebte, beurteilte
man Rutenschläge anders als heute.
Bei allen seinen Anordnungen muss dem Abt
das Bild des guten Hirten vorschweben, das
Christus selbst gezeichnet hat. Er geht dem in
die Wüste verirrten Schäfchen nach und kehrt
nicht zurück, bis er es findet. Dann trägt er es
auf seinen Schultern zu den andern heim (K
27). Diese Mühe darf den Abt nicht verdries-
sen. Er hat ja die Leitung von kranken Seelen
und keine Tyrannis über diese inne.
Was aber, wenn einmal ein Mönch in wichtigen

Belangen den Gehorsam versagt, halsstarrig,

stolz auftritt, auf keinen hört, murrt und
gar noch andere aufwiegelt? An diese Möglichkeit

denkt der hl. Benedikt auch noch. Dann
käme das Wohl des ganzen Klosters in Gefahr.
Dann, aber wirklich erst dann, wenn alle
Versuche, den Verblendeten zurückzuholen,
umsonst gewesen wären, dann müsste der
Unverbesserliche entlassen werden, «damit nicht das

räudige Schaf die ganze Herde anstecke» (K
28). Aber selbst in diesem Fall wäre die
Klosterpforte nicht zugeschlagen. Den ehrlich
Reumütigen nimmt St. Benedikt wieder auf,
wie den verlorenen Sohn in der Bibel (K 29).
Die Bussdisziplin der Benediktusregel ist
offensichtlich der allgemeinen kirchlichen Busspraxis

des 6. Jahrhundert nachgebildet. Wie diese
hat sich auch die klösterliche im Laufe der
Jahrhunderte, vor allem seit dem zweiten Vati-
kanum geändert. Sie ist milder geworden.
Fehler werden aber immer wieder vorkommen
und somit bleibt die Pflicht der Sühne und der
Lebensbesserung.
Ist Diskretion zeitgemäss?
Jetzt, wo das Kollektiv alles und der einzelne
nur als Nummer gilt, werden die Päpste nicht





103

Das viele Reden nicht lieben.

Heilige Lesung gern hören.
Dem Gebet häufig obliegen.
Sicher wissen, dass uns Gott an jedem Ort im Auge behält.

Nichts der Liebe Christi vorziehen.
Das ewige Leben mit der ganzen Innigkeit
geistigen Verlangens herbeisehnen.

Aus der Heiligen Regel, viertes Kapitel.



104

müde, Rechte und Würde der menschlichen
Person hervorzuheben und sich für sie
einzusetzen. Auch St. Benedikt tut das. Und schimmert

nicht Glaube und Ehrfurcht durch alle
seine Forderungen der Diskretion? Wäre nicht
jeder Schuldbare dankbar, wenn Eltern, Lehrer,

Vorgesetzte, auch Behörden, im Geiste St.
Benedikts mit ihm verfahren würden?
Diskretion bürgt für Ordnung, Ruhe, Frieden,
Liebe und auch für Erfolg jeglicher Gemeinschaft.

Schweigsamkeit
Wer erstmals ein Kloster besucht, dem fällt eine
gewisse Stille auf. Man redet nicht
unterschiedslos in allen Räumen. Es gibt eigene
Sprechzimmer und es gibt eine Klausur, zu der
man nicht ohne weiteres Zutritt hat. Wenn man
dort in den Gängen einem Mönch begegnet,
grtisst er wohl mit freundlichem Kopfnicken,
aber er geht schweigend am Fremden
vorüber.

St. Benedikt hat in seinen Klöstern nicht «ewiges

Schweigen» angeordnet, er hat das Sprechen

rationiert, auf das Notwendige
eingeschränkt, Zeit und Ort dafür bestimmt.
Allerlei Gründe haben ihn dazu veranlasst.
Auch hier entnimmt er der Heiligen Schrift
Grundsätze. Er zitiert das Buch der Sprüche:
«Beim Vielreden wirst du der Sünde nicht
entgehen» (10, 9) und: «Tod und Leben sind in
der Gewalt der Zunge» (18, 21). Auch im
Neuen Testament ist die Rede von Zungensünden.

Der hl. Jakob weist vor allem darauf hin:
«Aus demselben Munde geht Segen und Fluch
hervor» (Jak. 3, 10). Wer viel und schnell
redet, überlegt zu wenig. Vor dieser Gefahr will
St. Benedikt die Seinen fern halten.
Ein anderer Grund: «Reden und Lehren
geziemt dem Meister, Schweigen und Hören
kommt dem Schüler zu» (K 6). Man wird bei
diesen Worten an die alten Philosophenschulen

erinnert. Die kannten noch keinen Schülerrat
und wussten nichts von einem

Mitbestimmungsrecht der Jünger bei der Wahl des Lehr¬

stoffes und der Lehrmethode. Der Schüler
rnusste sich sogar eine Zeitlang im Schweigen
üben. Tempi passati!
St. Benedikts Klosterregel beginnt mit dem
Wort: «Horch, mein Sohn.» Der Mönchspatriarch

hat dem Neuling viel zu sagen. Er muss
ja in ein ganz ungewohntes Leben eingeführt
werden. Er soll wirklich Lehrling sein. Man
erteilt ihm Unterricht, er wird mit mannigfaltigen

Uebungen vertraut gemacht.
Wichtiger ist für St. Benedikt das Horchen auf
den Heiligen Geist. Gott ist der beste Lehrmeister.

Er spricht zu uns in der Liturgie und in
der «göttlichen Lesung». Dieser wird viel Zeit
eingeräumt. Sie verlangt Nachdenken. Dabei
soll man nicht gestört werden. Im Interesse der
Geistessammlung wird das Reden im Kloster
rationiert. Mit Gott darf man allezeit und
allerorten ins Gespräch kommen. Davon sollen uns
Menschen nicht abhalten.
Auffallend strenges Schweigen ist im Kloster
angeordnet in der Zeit nach der Komplet bis
zur Morgenfrühe. Wer dieses Schweigen ohne
hinreichenden Grund bricht, verfällt der
Strafe.
Klosterleute wissen, dass dieses nächtliche
Schweigen — auch grosses Schweigen wird es

genannt — eine wahre Wohltat ist. «Endlich
allein», möchte der eine und andere seufzen.
Jetzt gehört man sich selbst, kann dies und
jenes noch fertig machen, kann den scheidenden
Tag überdenken, den kommenden vorbereiten.
Kostbar ist ein letztes Zwiegespräch mit Gott,
ein stilles Gedenken an Hingeschiedene.
St. Benedikt weiss aus Erfahrung, dass
erfolgreiches Schaffen nur dem möglich ist, der «dabei»

bleibt, der sich nicht ablenken lässt. Der
Plauderer richtet nicht viel aus, er kommt zu
spät und übersieht manches (K 48).
Man überlege, ob St. Benedikts Anordnungen
nicht doch viel Lebensweisheit enthalten. Wird
ihre Befolgung — den Umständen entsprechend

— nicht auch den Menschen in der Welt
zum Segen gereichen?
Der moderne Mensch wird gehetzt. Er sehnt



io5

sich nach Ruhe, nach Stille. Er möchte auch
wieder einmal sich selbst gehören. Auch
aussprechen möchte er sich, Klarheit bekommen
will er über viele Fragen, die ihn bedrängen.
Das wusste das zweite Vatikanische Konzil. Es
verlangt auch von den Ordensleuten apostolischen

Einsatz und empfiehlt immer wieder den
Dialog. Die Abteien des hl. Benedikt dürften
sich dafür eignen, unter völliger Wahrung ihrer
Eigenart, auf die das Konzil Rücksicht
nimmt.
Einen fruchtbaren Dialog führen ist nicht leicht.
Das muss man lernen und man lernt es schneller,

wenn man sich zuerst im Schweigen geübt
hat. Der hl. Basil, den Benedikt oft um Rat
gefragt hat und den er dankbar und ehrfürchtig
«unsern Vater Basilius» nennt, gibt uns Winke.
Er schrieb im vierten Jahrhundert. Seine Worte
sind immer noch aktuell. «Auch auf den Punkt
muss man achtgeben, zu lernen, wie man ein
Gespräch zu führen hat; zu fragen, ohne
übertriebenen Ernst; Antwort zu geben ohne das
Verlangen zu prunken; einen lehrreichen Redner

nicht zu unterbrechen noch vom ehrgeizigen

Verlangen beseelt zu sein, ein eigenes Wort
einfliessen zu lassen; massvoll im Sprechen und
Hören zu sein; sich nicht zu schämen,
Ratschläge anzunehmen; noch unwillig, solche zu
geben; noch das, was man an Kenntnissen
andern schuldet, nicht anzuerkennen Zuerst

soll einer, ehe er etwas ausspricht, überlegen,

was er sagen will. Er sei höflich, wenn er
angesprochen wird, er sei gütig im Verkehr mit
andern. Nie soll er durch Wissen zu gefallen
suchen, sondern sich der Ruhe und Milde mit
gütigem Mahnen befleissen.
Barsches Wesen muss stets, sogar beim
Tadeln, vermieden werden» (Migne, PG 32,
230).
Besser wird kaum ein Autor des 20. Jahrhunderts

sagen können, auf was es beim Dialog
ankommt.

Der hl. Benedikt hat eine Mönchsregel
geschrieben, er wollte klösterliches Leben ordnen.

Wer jedoch aufmerksam diese Regel liest, wird
zugeben, dass auch das Leben in der Welt
anders — ruhiger, friedlicher, menschlicher —
würde, wenn man es nach den Grundsätzen St.
Benedikts gestaltete.
Es kommt hier nicht auf die Befolgung des
Buchstabens an. Zeitbedingte Anordnungen
darf man übergehen oder durch zeitgemässe
ersetzen.

Der Geist ist es, der lebendig macht.


	Grundwerte der Benediktusregel

