Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 4

Artikel: Grundwerte der Benediktusregel
Autor: Niederberger, Basilius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

88

Grundwerte der Benediktus-
regel

Altabt Dr. Basilius Niederberger

Die Regel, die der hl. Benedikt vor mehr als
1400 Jahren fiir Monche geschrieben hat,
zeichnet sich durch zdhe Lebenskraft aus. Sie
hat sich jahrhundertelang Geltung verschafft.
Pipste spendeten ihr hohes Lob. Selbst weltli-
che Herrscher lernten aus ihr.

Auf was legt St. Benedikt besondern Wert?
Kein Zweifel, den ersten Platz in der Wertska-
la des hl. Benedikt erhilt

der christliche Glaube.

Ohne Glauben ist klosterliches Leben iiber-
haupt nicht moglich, denn es ist im Grunde gar
nichts anderes als konsequentes Leben aus dem
Glauben.

Der Glaube ist ein Geschenk Gottes. Er wird
dem Menschen bei der Taufe als Keim in die
Seele gesenkt und muss alsdann wachsen. St.
Benedikt nennt ihn «Licht». Er ist eine hohere
Sehkraft, ein Licht, das den Menschen alles so
sehen lasst, wie Gott es siecht und beurteilt. Der
Mensch sieht desto weiter und desto tiefer, je
heller das Glaubenslicht wird. Und desto mehr
beurteilt er dann auch alles so wie Gott es be-
wertet. Unseren Heiligen steht nicht an, den
Glauben «vergottlichendes Licht» zu nennen
(Pr).

Der Glaube macht auch hellhérig (Is. 50,5 Ps.
40,7).

Solcher Glaube wurde im Elternhaus des hl.
Benedikt zu Nursia sorgfiltig gehegt und ge-
pflegt, inmitten eines Volkleins, das ob seiner
Sittenstrenge allenthalben angesehen war. Sol-
cher Glaube bewahrte denn auch den jungen
Benedikt vor unzdhligen Gefahren, als er zum
Studium in der Weltstadt Rom weilte. Und es
war dieser Glaube, der ihn schliesslich in die
Einsamkeit trieb.

Hoch iiber dem See im Aniotal lebte er drei
Jahre lang als Einsiedler in einer Felsenhohle.
Nur der Monch Romanus aus einem benach-
barten Kloster wusste um ihn. Er versah den
Anachoret mit Nahrung. Sonst war Gott sein
einziges Du. Betrachtung und Gebet fiillten den
Tag und oft auch die stillen Stunden der Nacht
aus. In dieser Verborgenheit gewann Benedikt



ganz tiefe Einsichten. Er reifte zum Lehrmei-
ster heran, freilich nicht ohne Schmerzen, wie
Alleinsein und Versuchungen sie verursa-
chen.

Ganz vom Glaubenslicht erhellt, ging St. Bene-
dikt daran, klosterliches Leben zu organisie-
ren. Fiir Monche, die in Gemeinschaft leben
wollten, schrieb er die Regel, nachdem er sie
jahrzehntelang versuchsweise durchgefiihrt und
erprobt hatte.

Wer darf ins Kloster eintreten?

Ins Kloster gehen darf nur, wen Gott ruft und
Gottes Ruf vernimmt nur, wer glaubt.

Nicht voreilig soll man die Klosterpforten auf-
machen, ja man darf sogar etwas skeptisch sein,
wenn ein Kandidat um Aufnahme nachsucht.
Der dltere Monch, der sich dem Ankommling
anzunehmen hat, hat sich zu vergewissern, ob
ihn Gott gerufen hat und ob er wirklich Gott
suche (K 58, 61). Man sage ihm klipp und klar,
um was es im Kloster geht: «umgiirten wir also
unsere Lenden mit dem Glauben ... und wan-
deln wir unter der Fiihrung des Evangeliums
seine Wege, damit wir den zu schauen verdie-
nen, der uns in Sein Reich berufen hat» (Pr).

In diesem einen Satz wird das Ziel des kloster-
lichen Lebens aufgezeigt: Das Reich Gottes,
letztlich die ewige Seligkeit, sodann der Weg
der dorthin fiihrt: Die Grundsatze des Evange-
liums, die man ausfihren muss und der Ini-
tiant: Gott, «der uns in Seiner Giite den Weg
des Lebens zeigt» (Pr). Gott ruft meistens nur

leise, man muss ihn wirklich suchen (K 58).

Der Glaube ldsst ihn finden.

Die bildliche Ausdrucksweise «die Lenden um-
glirten» erinnert an Ex. 12, 11, wo Jahwe den
Israeliten sagt: «So sollt ihr es (das Oster-
lamm) essen: eure Lenden gegiirtet, eure
Schuhe an euren Fiissen und euren Stab in
euren Hidnden.» Also marschfertig miissen sie
sein, unverziiglich sollen sie aufbrechen kon-
nen.

Die heutige Jugend wird fiir diese Redewen-
dung Verstindnis haben. Sie giirtet sich ja auch

mit der unentbehrlichen Windjacke und dem
Regenschutz, ehe sie wandern geht.

Klosterleben ist Leben aus dem Glauben.

Es mag den Neuling seltsam anmuten, wenn er
nunmehr Tag fiir Tag in aller Friihe aufstehen
und dann gemeinsam ein bis zwei Stunden lang
im Oratorium das Gotteslob singen soll. Auch
untertags legt man wiederholt die Arbeit bei-
seite und widmet sich dem Gebet. Ehe man sich
zur Ruhe begibt, finden sich wiederum alle
nochmals im Oratorium ein. Diesem Gottes-
dienst darf gar nichts vorgezogen werden. Dem
Weltmensch will das als Zeitverschwendung
vorkommen. Der Monch aber hat im Glauben
erkannt, dass Gott der Schopfer, unumschrank-
ter Herr ist und Anrecht hat auf unsere Huldi-
gung. Thm schulden wir auch Dank und
Siihne.

Es dringt den Monch, diesen Gott immer bes-
ser kennenzulernen.

Stundenlang vertieft er sich im Sommer wie im
Winter in Gottes Wort, ldsst Gott zu sich spre-
chen, ndhrt seinen Glauben in der Liturgie
und in der gottlichen Lesung. Besorgt wacht
der hl. Benedikt dariiber, dass nur rechtglau-
bige Schrifterkldrer beigezogen werden (K 9).
Die Zeit der Glaubenskdmpfe war noch nicht
vorbei.

Je starker der Glaube, desto leichter geht man
den Weg der gottlichen Gebote, desto eher
tiberwindet man die Schwierigkeiten, die auch
im Kloster nicht ausbleiben (Pr).

Der Glaube lasst uns nicht nur das ewige Le-
ben mit aller geistlichen Begierde ersehnen (K
4), er zeigt uns auch die Umwelt — Menschen
und Dinge — in anderem Licht und ldsst sie
uns anders bewerten.

Auch die Menschen im Kloster bleiben Men-
schen, sind trotz edlen Strebens mit Schwa-
chen und Fehlern behaftet. Was macht ihnen,
die verschieden sind an Alter, Herkommen,
Temperament, Begabung und Bildung das Zu-
sammenleben  ertraglich, ja  schliesslich
schon? Es ist der Glaube.



00

St. Benedikt hat mit staunenswertem Scharf-
blick das Christusgeheimnis erfasst, das der hl.
Paulus darstellt, und hat daraus die letzten
Konsequenzen gezogen. Christus lebt durch den
Glauben in unsern Herzen (vgl. Eph. 3, 17),
nicht miissig, er wirkt in uns. Dafiir miissen wir
ihm dankbar sein und IHM, nicht uns miussen
wir die guten Werke zuschreiben, die wir mit
seiner Hilfe vollbringen (Pr). Christus ist es,
der uns zum ewigen Leben fiihrt (K 72). Alles
Bemiihen der Klosterleute muss aus der Ueber-
natur hervorgehen und ihr dienen.

Christus ist der Weg durch seine Gnadenbhilfen.
Christus ist uns Weg durch jedes seiner Worte,
denn sie sind die geradeste Richtschnur fiir das
menschliche Leben (K 73).

Christus ist unser Weg durch sein Beispiel. Klo-
sterleben ist nichts anderes als Nachahmung
des Lebens Jesu, vor allem Nachahmung sei-
nes Gehorsams, denn Gehorsam bis zum Tod
am Kreuz war letzter Sinn und Hohepunkt sei-
nes Lebens. Wer durch Geduld im Kloster bis
zum Tode ausharrt, der nimmt am Leiden
Christi teil (Pr).

Wissen muss man aber, dass wir Christus nicht
nur in der Liturgie und in der Meditation fin-
den. Wir begegnen Christus Schritt auf Schritt
— im Menschen. Das will der hl. Benedikt
ganz anschaulich zeigen.

Er sieht Christus im Abt. Dieser nimmt im Klo-
ster das Amt Christi ein. Das entdeckt freilich
nur, der glaubt. Zweimal betont das die hl. Re-
gel (K 2, 63). Man gehorcht dem Abt, als ki-
men seine Befehle von Gott selbst (K 5). Die
Ehren, die man dem Abt erweist, gelten Chri-
stus. Der Abt muss sich dessen immer bewusst
sein und dieser Gedanke sei ithm Impuls zu
einer entsprechenden Lebensfithrung (K 63).
Der Gedanke an den im Menschen fortleben-
den Christus hat den hl. Benedikt mit auffallen-
der Sorge um die Kranken erfiillt. Thnen ge-
wihrt er grossziigig Dispens von Regelvor-
schriften. Sie haben Anrecht auf gepflegte Nah-
rung, auf eine ruhige Zelle, auf Béder, auf
einen eigenen Pfleger. Dem Abt und dem Ver-

walter bindet Benedikt auf das Gewissen, dass
sie sich immer wieder vergewissern, ob den
Kranken wirklich nichts abgehe. Auch schrulli-
gen und anspruchsvollen Patienten schuldet
man immer Geduld (K 36).

Warum das alles?

«Der Kranke verkorpert den leidenden Herrn,
den Mann der Schmerzen» (B. Steidle). Wenn
Christus einst zum Gericht kommt, wird er sich
mit den Kranken identifizieren und erkldren:
«Ich war krank und ihr habt mich besucht»,
oder auch «Ich war krank und ihr habt mich
nicht besucht» (Mt. 25, 36).

Achnliche Ueberlegungen sind massgebend
auch bei der Aufnahme von Gisten.

Zur Zeit des hl. Benedikt gab es auf dem Land
noch nicht Gaststitten wie heute. Mit Vorliebe
suchten Hochgestellte, Pilger und Arme Unter-
kunft in den Kldstern. Auch landfahrendes
Volk trieb sich wihrend der Volkerwanderung
herum. Man musste daher in den Klostern zu
jeder Tageszeit auf Besuche gefasst sein. Sie
konnten auch unangemeldet noch zu spiter
Stunde kommen, wenn sich die Monche zur
Ruhe begeben wollten. Damit Stérungen mog-
lichst vermieden werden, ordnete der hl. Bene-
dikt an, dass man fiir Giste ausserhalb der
Monchwohnung gut eingerichtete Rdaume mit
separater Kiiche habe. Es sollte auch jederzeit
jemand zur Stelle sein, der Ankommende emp-
fangen konnte. St. Benedikt hat ein eigenes
Empfangszeremoniel erarbeitet oder iibernom-
men, denn allen sollte entsprechende Ehre und
Aufmerksamkeit zuteil werden. Auch wenn der
Pfortner gar nicht wusste, wer anklopfte, hatte
er mit «Gott sei Dank» zu antworten und «in
aller Freundlichkeit der Furcht Gottes hurtig
im Eifer der Liebe Bescheid» zu geben (K 66).
Die Begriindung fiir alle diese Anordnungen
heisst wieder: «Ich war Gast, und ihr habt mich
aufgenommen» (Mt. 25, 35, K 53).

In diesem Zusammenhang fallt die Bemerkung
St. Benedikts auf: «der Aufnahme der Armen
und Fremden widme man besonders gewissen-
haft Sorge, weil in ihnen noch mehr Christus



aufgenommen wird». Diesen Appell an den
Glaubensgeist halt er hier fiir angebracht, «weil
das herrische Auftreten der Reichen sich selbst
Ansehen verschafft» (K 53). Die Armen und
Bedringten waren Benedikts Lieblinge. Sie fan-
den, wie Gregor d. G. in seinen Dialogen be-
richtet, an ihm stets einen viterlichen Freund
und Wohltiter.

Glaubensgeist gibt auch materiellen Dingen
gegeniiber eine neue Einstellung. Der Verwal-
ter, und nicht nur gerade er, alle, die in Kiiche,
Garten, Werkstitten und auf dem Feld zu han-
tieren haben, miissen zu allem Gerit Sorge tra-
gen als wire es heiliges Altargerit (K 31). Das
Kloster ist Gottes Eigentum, ist «Gotteshaus»
und den Monchen nur zur Nutzniessung iiber-
lassen. Mit allem, auch mit Materiellem muss
Gott verherrlicht werden (K 57).

Wenn man alle diese Stellen der hl. Regel tiber-
denkt, wird man zugeben miissen, dass St. Be-
nedikt dem Glauben eine umgestaltende Kraft
zuschreibt. Wird nicht das ganze Leben anders,
wenn es vom Glauben bestimmt wird?

Aber wenn man nur gerade diese Stellen liest,
wird man dann nicht versucht zu fragen:

War St. Benedikt nicht doch Utopist?

Wausste er um die Bedenken und Widerreden
der Menschen, denen man solch ein Leben aus
dem Glauben zumutet?

St. Benedikt kannte das Leben so wie es wirk-
lich ist. Er, der echte und niichterne Romer,
dachte durchaus realistisch, wenn er Richtli-
nien fiir die Verwaltung aufstellte. Seine Dis-
kretion — das werden wir noch sehen — sagt
zur Geniige, dass er kein Pseudosupernatura-
list war und sein Strafkodex beweist vollends,
dass 1hm Widerstande gegen konsequentes
Glaubensleben keineswegs fremd waren. Auch
die Vorschrift, die Geister zu priifen (K 58) wie
auch die Mahnung zu einer gewissen Vorsicht
bei der Aufnahme von Unbekannten (K 53)
verrit seinen kritischen Sinn.

Trotzdem war St. Benedikt tief davon iiber-
zeugt, dass der Glaube die Welt zu besiegen

oI

vermag (vgl. 1. Jo. 5, 4), und er suchte gerade
im Kloster, diesen Sieg anzubahnen. Er horte
nicht auf, das Ideal aufzuzeigen, wenn er sich
auch bewusst war, dass seine ginzliche Ver-
wirklichung nicht jedem jederzeit gelingen
wird. Aber wenigstens unverdrossen darnach
streben muss der Monch.

Einige Schlussfolgerungen

Man hat Kardinal Bengsch, Erzbischof von
Berlin, in einem Interview («Vaterland», Lu-
zern, 17. November 1972) die Frage vorgelegt:
«Welchen Sinn und welche Bedeutung haben in
der heutigen Zeit noch die religiosen Or-
den?»

Der Kardinal antwortete: «Ich glaube, dass
diese Frage gleichzeitig die Frage nach dem
Sinn und dem Wert der Kirche in der heutigen
Zeit stellt. Und die Unsicherheit iiber den Sinn
des Ordenslebens kommt aus der Unsicherheit
iiber die eigentliche Aufgabe der Kirche in der
heutigen Welt. Unwillkiirlich sind wir heute
alle versucht, Sinn und Wert jeder Institution
daran zu messen, ob sie zur Vermenschlichung
des Menschen, zur Verbesserung der Welt, zur
notwendigen Umgestaltung der Gesellschaft
beitrdgt. Ohne Zweifel kann und soll das auch
die Kirche; aber diese Sinnbestimmung kann
fiir die Kirche nicht die erste sein, wie fiir
andere gesellschaftliche Gruppierungen und
Institutionen.»

Und dann fihrt der Kardinal im Anschluss an
das zweite Vatikanum (Kirche 8) fort: «Die
Kirche muss die Gemeinschaft der Glauben-
den sein, das heisst, Thr Sinn kommt zuerst aus
der Antwort auf die Berufung Gottes, auf sein
Evangelium.»

Kann man aber nicht heute weithin einen ge-
wissen Glaubensschwund feststellen? Ist dieser
Umstand vielleicht einer der Griinde, weshalb
Ordensberufe seltener geworden sind?

Ein anderer Gedanke mag die Ordensleute zu
ciner ernsten Gewissenserforschung ermahnen.
nen.

Kardinal Bengsch hialt fiir die primidre Auf-



02

Man kann sich St. Benedikt, diesen auf bauenden Menschen
nicht vergegenwirtigen, ohne eine tiefe Sehnsucht nach seiner
Nihe zu empfinden. Ein unstillbares Heimweh nach
benediktinischer Geistigkeit beginnt sich zu regen, die etwas
vom Frieden Christi widerspiegelt, die hoher als alle

Vernunft ist.

Kein unbestimmtes Gefithl, das nach wenigen Minuten
wieder vergeht, sondern ein verzehrendes Verlangen nach dem
Gesegneten nimmt iiberhand und fingt in den Eingeweiden
formlich zu brennen an, wie es in den Psalmen heisst.

Je tiefer man sich mit dem Verfasser der Regula einlisst,

um so stirker ballt sich der Wunsch: Wenn es doch nur zu
ciner geistigen Wiederkehr Benedikts kime!

Walter Nigg, Vom Geheimnis der Ménche



Drer
ol v Tt L




94

gabe der Kirche die Verkiindigung, «dass der
Mensch berufen und befdhigt ist, sich im Akt
‘des Glaubensgehorsams Gott ganz zu iibereig-
nen». Und dann sagt der Kardinal: «Die Auf-
gabe der Orden aber ist es, diese eigentliche
Berufung der Kirche in exemplarischer Weise
zu leben.» Sich Gott iibereignen heisst, sich
Gott ganz und gar zur Verfiigung stellen, auf
seine Pline eingehen. Das soll ermoglicht wer-
den, indem die Ordensleute die sogenannten
evangelischen Rate befolgen und dadurch frei
bleiben von Bindungen, die an und fiir sich be-
rechtigt sind. Sie verzichten nicht aus Selbst-
sucht, sondern aus hoheren Interessen, um der
Kirche, «um des Himmelreiches willen» (Mt.
19, 12).

Wie erfiillen die Ordensleute, die mitten in
einer Wohlstandsgemeinde leben und Tag fiir
Tag den Verlockungen dieser Wohlstandsge-
sellschaft ausgesetzt sind, ihre eigentliche Auf-
gabe? Gegen den Strom schwimmen setzt viel
Kraft voraus. St. Benedikt liess sich im Kampf
mit dem damals noch michtigen Heidentum
nicht ermiiden.

Und noch eine Frage stellt sich in diesem Zu-
sammenhang ein. Wird nicht hier eine Zu-
kunftsaufgabe der Kloster avisiert? Dem Men-
schen, der mitten in einer saekularisierten Welt
lebt, scheint ein Leben aus dem Glauben
schwer zu werden.

Wenn die klosterlichen Gemeinschaften dieses
Glaubensleben in exemplarischer Weise fiih-
ren, konnten sie nicht dadurch den bedring-
ten, ringenden Menschen Hilfe leisten? Sollten
sie nicht ihre Pforten 6ffnen fiir Einkehrtage,
fiir «Kloster auf Zeit»? Die heutigen Men-
schen sollten sehen, dass es solche gibt, die
Gott suchen, seinem Dienst nichts vorziehen,
ihm zuliebe auf allerlei verzichten und auch fiir
den Mitmenschen Zeit haben, seine Note ver-
stehen und zu helfen nach Moglichkeit bereit
sind, weil sie in jedem Menschen Christus er-
kennen.

Ehrfurcht
Nach St. Benedikt wird das Leben schoner,

wenn in allen seinen Bereichen Ehrfurcht wal-
tet.

Ehrfurcht setzt Ehrerweis voraus und dieser
dussert sich durch konventionelle Zeichen, die
je nach Zeit, Ort und Kultur verschieden sein
konnen.

Ehrerweis ist Anerkennung und Bezeugung
eines Vorzuges, einer hervorragenden Lei-
stung, eines Ranges oder Standes.

Jesus Sirach (10, 30) wusste, dass es Leute gibt,
die wegen ihres Reichtums geehrt werden.
Diese alttestamentliche Beobachtung koénnen
wir alle auch heute bestitigen. Man macht viel
Aufhebens bei sportlichen Spitzenleistungen.
Man zeichnet mit dem Nobelpreis aus, wer sich
erfolgreich fiir den Weltfrieden eingesetzt oder
die Wissenschaft wesentlich geférdert hat.
Dichtern, Kiinstlern, Komponisten errichtet
man Standbilder wie den siegreichen Feldher-
o1

Wem schulden wir Ehrfurcht?

Hier stossen wir auf eine gewisse Schwierig-
keit. Ist nicht das Wort zusammengesetzt aus
zwel Begriffen, die in entgegengesetzte Rich-
tung deuten?

Zu Ehrerweisen fiihlen wir uns irgendwie spon-
tan angeregt, bei Massenehrungen werden wir
«hingerissen» und spenden frenetischen Bei-
fall.

Aber «Furcht»? Die hilt uns zuriick, kann uns
sogar zu Flucht antreiben.

Wie reagieren wir nun in Wirklichkeit?
Ueberlegenheit weckt in jedem, der noch natiir-
lich empfindet, Aufmerksamkeit, Respekt, ja
Staunen und Bewunderung. Je hdoher die
Ueberlegenheit, desto kleiner, unzuldnglicher
kommen wir uns vor. Desto eher treten wir in
den Hintergrund — wir fliehen. Das ungefidhr
will in diesem Zusammenhang das Wort
«Furcht» sagen. Der Ehrfiirchtige lebt in einer
gewissen Spannung: Hochachtung, Bewunde-
rung — Scheu, Zuriickhaltung.

Uniibertrefflich hat der wortgewaltige hl.
Augustin das ausgedriickt, als er seine Gotter-
fahrung schilderte: Inhorrui — inferbui. Ein



unzertrennliches Sowohl — Als auch. Vor Got-
tes Grosse erschauerte er — in Furcht. Er
spiirte den Abgrund, der das Geschopf vom
Schopfer trennt. Aber an den gleichen Worten
erglitht er «in Hoffnung und Frohlocken» iiber
die Erbarmung Gottes, des Vaters. Die Gnade
hatte ihn beriihrt.

Ehrfurcht ist mehr als Anstand und Hoflich-
keit.

Ehrfurcht ist heilige Scheu, Bewusstsein, dass
man ganz Grossem gegeniiber steht. Mag sein,
dass man es mehr ahnt als ergriindet.

Wie kann St. Benedikt Ehrfurcht fiir alle for-
dern?

Der hl. Thomas von Aquin lehrt, Ehrfurcht
bringe man einem entgegen, weil in ihm etwas
Gottliches verborgen sei: Gnade, Tugend oder
doch wenigstens eine Spur seiner Allmacht und
Weisheit, das natiirliche Ebenbild Gottes (S.
Th. 2—2, q. 19, a. 3 ad 1). Nach Gottlichem
greift man nicht mit unreinen Handen. Wir re-
den von «heiliger» Scheu.

Sieht man das Gottliche? Leider nicht. Man
muss daran glauben. Wir sahen, dass der hl.
Benedikt den Glauben als die Kraft betrachtet,
die das ganze Leben umgestaltet. Er fordert
Ehrfurcht fiir alle, sie ist naturnotwendige Kon-
sequenz aus dem Glauben.

Man spiirt die gottliche Atmosphire, wenn
man besinnlich liest, was in der hl. Regel ge-
schrieben wird iiber den Gottesdienst, dem man
nichts vorziehen darf, Uiber Stimmstarke, Ge-
stus und Haltung beim Gebet, iiber das Schwei-
gen, das immer im Gotteshaus zu herrschen hat
und in das man nur eintreten darf zur Zwie-
sprache mit dem Allerhochsten (K 8—20).
Aber auch Menschen schulden wir Ehr-
furcht.

Jeder wird von Gott geliebt, in jedem wirkt der
Herr, denn das Gute, das wir tun, vermag kei-
ner aus eigener Kraft zu leisten, sondern es ge-
schieht vom Herrn (Pr). Alle sind zur Teil-
nahme an Gottes Leben und Seligkeit berufen,
und wer weiss, ob nicht «der andere» an der

95

himmlischen Tafel weiter hinaufriicken darf?
Jedenfalls soll sich keiner iiber den andern er-
heben (Pr. K 7).

Wen St. Benedikt nicht vom Segen der Ehr-
furcht iiberzeugt, der mag nachdenklich wer-
den, wenn er Tun und Lassen eines Ehrfurchts-
losen sieht.

Wer ist das? Das ist ein Mensch, der das Stau-
nen verlernt hat, der sich dessen schimen
wiirde, wenn es iiber ihn kommen mochte. Ein
solcher Mensch ist schnell fertig mit seinem
Werturteil. Er versteht alles besser als andere.
Er ist blasiert, wird frech. Ihn interessiert nur,
was ihm niitzt. Riicksicht auf andere kennt er
nicht. Er ist Egoist und Materialist.

Wer fordert Fortschritt und Freude an der Ge
meinschaft?

Wer macht das Zusammenleben froh und er-
folgreich? Der Ehrfurchtslose tragt kaum dazu
beli.

Die Frage scheint berechtigt zu sein, ob nicht
ein Zusammenhang bestehe zwischen Glau-
bensschwund und Formezerfall, die man beide
heute beobachtet. Auch die Frage steigt auf, ob
uns nicht der Mangel an Ehrfurcht bedngsti-
gen miisse. Man denke an Antiautoritire.
Gewiss, es gibt zeitbedingte Zeichen der Ehr-
furcht, die den urspriinglichen Sinn nach und
nach nicht mehr erkennen lassen. Sie muten
uns steif, schwulstig, erzwungen, unnatiirlich
an. Wenn man solche Zeichen aufgibt, ist
nichts verloren. Weniger, aber durchschau-
bare, aufrichtige Zeichen Ileisten bessern
Dienst. Hat aber ihr Abbau (ohne Ersatz) nicht
doch gewisse Grenzen? Der hl. Benedikt hat in
einer rohen Zeit mit der Ehrfurcht wirkliche
Werte gerettet.

Ungezihlte Psalmstellen sagen uns, dass Ehr-
furcht vereinbar ist mit Freude und Frohsinn.
Die Apostel fiihlten sich in Jesu Nidhe wohl.
Christus lehrt die echte Ehrfurcht und St. Bene-
dikt will, dass uns die Liebe zu Christus tiber
alles gehe (K 5, 72).

Wenn andere uns mit Ehrfurcht entgegenkom-
men sollen, miissen zuerst wir ihnen so begeg-



benEDICTUS YON NURSIA

Gteahloide Burgen ves Fridma
wudfo aus bt ee Otille,
Brwmmkammen ves Hjals
e vedurftoD o Ydt.

$iatee und e im Hae
tragff du Gmuﬂﬁmta‘
aus on éu:oﬁmj cefall

e vic Odjwdle D pxx.
Wadtig otfalicte Odbaum
QU O djun v Yiimmds:
Odig we wohnmuarf
fngao o wum Geaffl
TALTER hruser




97




nen, schlicht, ehrlich, iberzeugt. Ehrfurcht
schulden wir auch den Vertrautesten und
immer, auch in der Freizeit.

Etwas Gottliches, etwas von seiner Allmacht,
Weisheit, Giite, Langmut trifft man in jedem
Menschen.

Diskretion

Charakteristisch fiir die Benediktusregel ist
nach dem Zeugnis Gregors d. Gr. die Diskre-
tion.

Man iibersetzt dieses aus dem Latein stam-
mende Wort gern mit «weise Massigung>».

Ist Diskretion wirklich ein Grundwert? Auch
heute noch?

Jetzt preist man die Hochstleistung. Sie wird
mit Edelmetall ausgezeichnet. Meisterschaft
macht weltberiihmt.

Nehmen wir uns indes Zeit und sehen wir ein-
mal, was man mit Diskretion tiberhaupt meint
und sehen wir, wie St. Benedikt sie iibte. Erst
dann konnen wir sagen, ob sie in unsere Zeit
noch passt.

Das ominose «dis» setzt im allgemeinen eine
Vielheit voraus und dann beginnt man zu tei-
len, zu zerlegen, zu spalten. Der Diskrete steht
auch vor einer Vielfalt, aber er arbeitet nicht
mit Atomkraft, er zertriimmert nicht. Er sieht
alles gut an, mochte auf den Grund sehen, er
sichtet, unterscheidet, scheidet aus. Dann erst
entscheidet er sich.

Diskretion ist eine Tugend, verwandt mit der
Kardinalstugend der Missigung. Der Diskrete
ist niemals masslos. Er ist jeder Uebertreibung
abhold. Er verfolgt aber keineswegs grundsitz-
lich die weiche Linie. Er ist zdh und harrt ge-
duldig aus, wenn Hochstes auf dem Spiele
steht. Das macht ihn tapfer. Wie der Gerechte
ist der Diskrete immer darauf bedacht, gutes
Recht anderer zu respektieren. Er hat Achtung
vor fremder Eigenart und ldsst sie gewdhren,
sofern sie nicht stort. Er wagt nicht mit Unzen.
Er kann grossziigig sein. Wie der Kluge sucht
auch der Diskrete nach dem sichersten Weg
und nach den vorziiglichsten Mitteln, um ans

Ziel zu kommen. Er ist nie unklug. Wihrend
aber der «nur» Kluge im allgemeinen kiihl und
berechnend ist, sagt man dem Diskreten ein ge-
wisses Wohlwollen, feines Empfinden und Ein-
fithlen nach.

Wenn man einem Indiskretion vorwirft, meint
man nicht, dass er ein Fehlurteil gefillt habe.
Man will ausdriicken, dass er es an Riicksicht-
nahme, an Takt fehlen liess.

Man wird aus diesen kurzen Worten den
Schluss ziehen diirfen, Diskretion sei keine ein-
fache Sache. Man wird sie nicht von einem Tag
auf den andern erwerben. Sie setzt viel Erfah-
rung voraus. Aber man wird zugeben, dass Dis-
kretion das offenbart, was man «Kern der Per-
sonlichkeit» nennt (vgl. S. th. 2—2, q. 47, a. 1,
ad 1).

St. Benedikt hat keine theoretische Abhand-
lung iiber die Diskretion hinterlassen. Wo und
wie hat er sie gepflegt?

Beispiele der Diskretion

Der hl. Benedikt setzt gerne an die Spitze der
Regelvorschriften einen Grundsatz, der im
Keim ein monastisches Ideal enthdlt. Der
Grundsatz kann der Heiligen Schrift entnom-
men sein, auch einer allbekannten Erfahrung.
Benedikt priift dann, wie man diesem Grund-
satz im Kloster entsprechen kann. Er legt aus-
einander, legt beiseite und dann wihlt er, aber
nicht unbedingt das Idealste. Er entscheidet
sich fiir das, das jetzt und hier durchfiihrbar ist,
was alle leisten kdnnen.

Grundsatz: «Dem Gottesdienst darf nichts vor-
gezogen werden» (K 43). Damit ist der Gottes-
dienst im engsten Wortsinn gemeint, der Kult,
das Gotteslob.

Wieviel Stunden sollen nun diesem vornehm-
sten Dienst eingerdaumt werden?

Benedikt selbst hat als Eremit tagelang sich
dem Gebet gewidmet. Er las, dass Wiistenviter
jeden Tag das ganze Psalterium beteten. Dazu
braucht man mehrere Stunden. Er hatte aber
auch beobachtet, dass die Menschen des



Abendlandes anders eingestellt sind als die
Orientalen. Er wusste, dass die Haufung von
gleichen Gebeten ermiidet. Mit Beriicksichti-
gung all dieser Umstédnde setzte er das klosterli-
che Gebetspensum so fest, dass es fruchtbar
werden kann. Er unterbricht den Gesang der
Psalmen und streut Antiphonen, Leitverse, Le-
sungen, Responsorien, Hymnen, Versikel ein.
Sie sollen helfen, die Psalmen und Lesungen
auszukosten, zu vertiefen, sie sollen helfen, Ge-
danken des Offiziums dem Geddchtnis einzu-
prigen. Man nimmt sie mit und denkt unter-
tags wieder an sie. Das liturgische Gebet wird
auf mehrere Tagzeiten verteilt. So wird das
Tagwerk geheiligt; beten und arbeiten ist
unsere Aufgabe.

Nochmals verrdt St. Benedikt seine Diskretion
mit der Bemerkung: Wenn einem (Abt) die Ge-
betsdisposition, die er mit so grosser Umsicht
und Sorgfalt festgelegt hat, nicht entsprechen
sollte, so diirfe er sie abandern, nur bittet er
noch, man sollte im Laufe jeder Woche das
ganze Psalterium verrichten, damit man nicht
den Vorwurf der Lauheit verdiene (K 18). Der
Diskrete ist nicht stur, er ldasst auch eine fremde
Ansicht gelten.

Ein anderer Grundsatz: «Der Miissiggang ist
der Feind der Seele.» Die Erfahrung bestitigt
den Satz. Daher gleich die praktische Anord-
nung: «Deshalb miissen sich die Briider zu be-
stimmten Zeiten mit Handarbeit beschiftigen,
zu bestimmten Stunden hinwieder mit heiliger
Lesung» (K 48). Also mit Mass und Abwechs-
lung! Der Diskrete weiss, dass man so weniger
tiberdriissig wird. Er weiss auch, dass nicht jede
Tageszeit gleich geeignet ist fiir jede Arbeit. Im
Winter beginnt das Tagwerk mit Studium, mit
Lesung; aufs Feld und in den Garten geht man
erst, wenn es warmer wird. Im Sommer macht
man es gerade umgekehrt.

Nicht jeder kann jede Arbeit verrichten. Robu-
sten weise man die schwereren zu, die weniger
Starken darf man nicht iiberlasten. Nicht jede
Arbeit ist gleich wichtig und gleich dringend.

99

Der Verwalter hat einen bedeutsamen Posten,
daher wird er vom Kiichendienst befreit. Auch
andere konnen von dieser oder jener Arbeit
dispensiert werden im Interesse einer drin-
genden (K 35). In Stosszeiten sollen den ver-
antwortlichen Briidern Gehilfen gegeben wer-
den, «damit sie ohne Murren dienen» (K 53)
und «das anvertraute Amt mit Gleichmut erfil-
len» (K 31). Friede und Freude tragen viel zum
Erfolg bei.

Ein dritter Grundsatz: «Ein jeder hat seine
eigene Gabe von Gott, der eine so, der andere
so» (1. Kor. 7, 7). Dieser Tatsache trigt St. Be-
nedikt auch in natiirlichen Belangen Rech-
nung. Er will im Kloster die urchristliche Pra-
xis durchfiihren. Von der Gemeinde in Jerusa-
lem lesen wir: «Auch gab es keine Bediirftigen
unter ihnen ... es wurde jedem zugeteilt, je
nachdem er bediirftig war» (Apg. 4, 34f). Der
eine braucht mehr, der andere kommt mit
weniger aus. «Wer weniger braucht, danke
Gott, wer mehr braucht, soll es bekommen,
aber er erhebe sich nicht ob der Nachsicht» (K
34).

Bekanntlich ist es schwierig, den Speisezettel
fiir eine Gemeinschaft aufzusetzen. St. Bene-
dikt beteuert denn auch, dass er nur mit einer
gewissen Aengstlichkeit das Mass von Nah-
rung und Trank fiir andere festsetze (K 40).
Vermutlich hat er erst nach «Vernehmlas-
sung» angeordnet, dass man zur Hauptmahl-
zeit zwei verschiedene gekochte Speisen auf-
trage, damit man das Bekommliche wéhlen
kann. Wenn immer moglich, soll man Obst und
frisches Gemiise geben. (Also Vitamine!)
Hochst diskret ist St. Benedikts Verfiigung
bezgl. Wein. Asketen meinen, die Monche soll-
ten iiberhaupt auf den Genuss von Wein vollig
verzichten. Das wire zweifelsohne ein Ideal.
Aber Benedikt wagt es nicht, zu diesem Ideal
alle zu verpflichten. «Wem Gott jedoch die
Enthaltsamkeit verleiht, der wisse, dass er da-
fiir einen besonderen Lohn empfingt.» Es kann
auch sein, dass in einer bestimmten Gegend gar



100

kein Wein wichst. Import war damals um-
standlich und teuer. Was dann? «Jene, die dort
wohnen, sollen Gott preisen und nicht mur-
ren.» Wo man Wein bekommen kann, darf man
ihn geniessen, aber «nicht bis zur Sittigung».
Zur Erntezeit, in der Sommerhitze, mag der
Abt nach Gutdiinken eine Zubusse gewidhren
(K 40).

Es liessen sich noch viele Beispiele «weiser
Maissigung» aus der hl. Regel anfiihren, doch
sehen wir nur noch, wo St. Benedikts Diskre-
tion am schonsten kund wird.

Der hl. Benedikt hat das Kloster nie als eine
Gemeinschaft von Vollkommenen betrachtet.
Er rechnet durchaus mit allerlei Schwichen
und Fehlern bei den Monchen und mahnt auch
den Abt immer auf der Hut zu sein. «Er schaue
immer mit Misstrauen auf seine eigene Ge-
brechlichkeit» (K 64).

Der hl. Benedikt hat daher einen eigenen Straf-
kodex in seiner Regel aufgenommen. Auch in
diesem Kapitel fehlt der Grundsatz nicht. Er
lautet kurz: «Der Abt hasse die Fehler» (K
64).

Er iibersehe sie nicht. «Sobald sie zu entstehen
beginnen, schneide er sie mit der Wurzel aus»
(K 2). Wie heilig ernst es ihm mit der Disziplin
im Kloster ist, erhellt die Forderung, dass Vor-
nehme, die einen Sohn im Kloster haben, sich
eidlich verpflichten miissen, Missstinde im
Kloster keinen Vorschub zu leisten (K 59). St.
Benedikt sagt kategorisch: «Wir erlauben
nicht» (K 6), und «Wir verdammen mit ewi-
gem Ausschluss allerorts» (K 6). Kurzum: «In
allem sollen demnach alle der Regel als Mei-
sterin folgen und keiner soll vermessentlich von
ihr abweichen» (K 3).

Um seinen Worten mehr Nachachtung zu ver-
schaffen, droht St. Benedikt auch mit Strafen
(K 23, 24, 25, 26).

Das ganze klosterliche Strafverfahren ist aus-
schliesslich dem Abt vorbehalten (K 70). Man
glaube aber ja nicht, dass irgendwelche sadisti-
sche Geliiste ihn reizen. St. Benedikt weist wie-
derholt und immer sehr eindringlich und ernst

darauf hin, dass beim fiirchterlichen Gericht
Gott Rechenschaft verlangt sowohl iiber die
Lehre des Abtes wie auch iiber den Gehorsam
der Schiiler. «Und wissen soll der Abt, dass
dem Hirten zur Last fillt, wann immer der Haus-
vater an den Schafen weniger Nutzen findet».
Aber auch die Monche stehen eines Tages vor
dem Richterstuhl des Allwissenden und diesen
Tag soll man fiirchten (K 4,7). Sinn und Zweck
der monastischen Disziplin ist also, dass Abt
und Monche nicht die ewige Seligkeit verscher-
Zen.

St. Benedikt weiss, dass es eine «schwierige und
miihevolle Sache» ist, Seelen zu leiten. Er liber-
legt lange, wie er vorgehen soll und schaut vor
allem auf Christus, der ihm hier der einzige
Lehrmeister ist.

Im Geiste Christi stellt Benedikt Ausfiihrungs-
bestimmungen auf.

Den obersten Grundsatz: «Der Abt hasse die
Fehler» ergidnzt er selbst sogleich, indem er zu-
fligt: «Er liebe die Briider.» Das eine darf das
andere nicht ausschliessen. Dann mahnt er, der
Abt «rotte die Fehler klug und mit Liebe aus»
(K 64). «Er denke daran, dass man das ge-
knickte Rohr nicht vollends knicken darf (Mt.
12, 20). «Er strafe nicht zu sehr, damit das Ge-
fass nicht zerbreche, wenn er den Rost zu sehr
abzuschaben versucht» (K 64). «Immer stelle er
die Barmherzigkeit hoher als das Gericht» (Jk.
2,13, K 64).

Man sieht, St. Benedikt schont die Delinquen-
ten, er sucht ihr Bestes, will sie retten.

Nicht jeder Verstoss gegen Hausordnung und
Regelvorschrift ist gleich schwerwiegend (K 24,
25, 44). St. Benedikt trifft daher auch ganz ver-
schiedene Vorkehrungen, um sie abzustellen.
Er wendet zuerst Mahnung, Zurechtweisung,
Tadel unter vier 'Augen an.

Wenn diese nichts erreichen und wenn der
Schlendrian auch andern auffillt, dann wird
der Fehlende offentlich gertigt. Man soll nicht
den Eindruck bekommen, man dulde die Un-
ordnung.

Auch die Strafen sind gestuft. Sie sollen nicht



nur der Grosse des Vergehens entsprechen —
Stihnecharakter — sie sollen auch der Sinnes-
art des Straffalligen angepasst werden, sollen zu
seiner Besserung beitragen. Daher sollen
Zuchtlose und Unruhige harter geriigt werden,
wihrend Gehorsame und Demiitige eher einer
Aufmunterung, ja einer «Beschworung» bediir-
fen. «Gleichgiiltige mahnen wir zu tadeln und
zu strafen» (K 2).

Eine harte Strafe verhdngen hat nur dann einen
Sinn, «wenn der Schuldige einsiecht, was fiir
eine schwere Strafe das ist» (K 23). Die emp-
findlichste Ahndung der hl. Regel ist die zeit-
weilige Ausschliessung aus der klosterlichen
Gemeinschaft. Italienern, fiir solche wurde die
Regel in erster Linie geschrieben, ist es nur
wohl, wenn sie beisammen sein diirfen. Daher
leiden sie mehr als andere, wenn sie nirgends
Anschluss finden. Nur fiir die grobsten Verfeh-
lungen darf die klosterliche Absonderung ver-
hingt werden.

Der Ausgeschlossene darf erst zu spiterer
Stunde essen — muss also fasten, und auf Ge-
sellschaft verzichten. Er muss allein arbeiten
und im Chor darf er keine Antiphon und
keinen Psalm anstimmen, auch keine Lesung
ubernehmen, muss in demiitiger Haltung die
Briider um Verzeihung bitten. Allen ist verbo-
ten, mit ihm zu reden (K 24, 25).

Im 27. Kapitel der hl. Regel ldsst uns St. Bene-
dikt in sein Herz schauen. Es ist iiberschrieben
mit den Worten: «Wie der Abt um die Ausge-
schlossenen besorgt sein soll.»

Wer nicht an der klosterlichen Gemeinschaft
teilnechmen darf, der kann verzagt, verbittert
werden. Daher bittet der Abt iltere, kluge, er-
fahrene Briider, dass sie sich um einen solchen
liebevoll annehmen. Sie sollen unvermerkt —
ohne Aufsehen zu machen — ihn aufsuchen,
mit ihm reden, ihn reden lassen, sollen ihn tro-
sten, aufrichten, sollen ihm zeigen, dass nicht
alles verloren ist, ihre Vermittlung beim Abt
und den andern Briidern anbieten, kurz, sie sol-
len ihm den Weg zur Gemeinschaft zuriick wei-
sen und ihm dabei helfen. Und unterdessen sol-

I01

len alle fiir den hart Gemassregelten beten. «Es
soll sich an ihm die Liebe bewéhren» (2 Kor. 2,
8).
Fiir den Fall, dass die Ausschliessung auf einen
Bruder keinen Eindruck machen sollte, wiirde
korperliche Ziichtigung vielleicht ihn eher zu
Reue fiithren. Auch diese ist vorgesehen. In der
rohen Zeit, in der Benedikt lebte, beurteilte
man Rutenschldge anders als heute.

Bei allen seinen Anordnungen muss dem Abt
das Bild des guten Hirten vorschweben, das
Christus selbst gezeichnet hat. Er geht dem in
die Wiiste verirrten Schifchen nach und kehrt
nicht zuriick, bis er es findet. Dann tréagt er es
auf seinen Schultern zu den andern heim (K
27). Diese Miihe darf den Abt nicht verdries-
sen. Er hat ja die Leitung von kranken Seelen
und keine Tyrannis iiber diese inne.

Was aber, wenn einmal ein Monch in wichti-
gen Belangen den Gehorsam versagt, halsstar-
rig, stolz auftritt, auf keinen hort, murrt und
gar noch andere aufwiegelt? An diese Moglich-
keit denkt der hl. Benedikt auch noch. Dann
kdme das Wohl des ganzen Klosters in Gefahr.
Dann, aber wirklich erst dann, wenn alle Ver-
suche, den Verblendeten zuriickzuholen, um-
sonst gewesen waren, dann miisste der Unver-
besserliche entlassen werden, «damit nicht das
riaudige Schaf die ganze Herde anstecke» (K
28). Aber selbst in diesem Fall wire die
Klosterpforte nicht zugeschlagen. Den ehrlich
Reumiitigen nimmt St. Benedikt wieder auf,

- wie den verlorenen Sohn in der Bibel (K 29).

Die Bussdisziplin der Benediktusregel ist offen-
sichtlich der allgemeinen kirchlichen Busspra-
xis des 6. Jahrhundert nachgebildet. Wie diese
hat sich auch die klosterliche im Laufe der
Jahrhunderte, vor allem seit dem zweiten Vati-
kanum gedndert. Sie ist milder geworden.
Fehler werden aber immer wieder vorkommen
und somit bleibt die Pflicht der Siihne und der
Lebensbesserung.

Ist Diskretion zeitgemass?

Jetzt, wo das Kollektiv alles und der einzelne
nur als Nummer gilt, werden die Papste nicht






103

Das viele Reden nicht lieben.

Heilige Lesung gern horen.

Dem Gebet hiufig obliegen.

Sicher wissen, dass uns Gott an jedem Ort im Auge behilt.
Nichts der Liebe Christi vorziehen.

Das ewige Leben mit der ganzen Innigkeit

geistigen Verlangens herbeisehnen.

Aus der Heiligen Regel, viertes Kapitel.



104

miide, Rechte und Wiirde der menschlichen
Person hervorzuheben und sich fiir sie einzu-
setzen. Auch St. Benedikt tut das. Und schim-
mert nicht Glaube und Ehrfurcht durch alle
seine Forderungen der Diskretion? Wire nicht
jeder Schuldbare dankbar, wenn Eltern, Leh-
rer, Vorgesetzte, auch Behorden, im Geiste St.
Benedikts mit ihm verfahren wiirden?
Diskretion biirgt fiir Ordnung, Ruhe, Frieden,
Liebe und auch fiir Erfolg jeglicher Gemein-
schaft.

Schweigsamkeit

Wer erstmals ein Kloster besucht, dem fallt eine
gewisse Stille auf. Man redet nicht unter-
schiedslos in allen Raumen. Es gibt eigene
Sprechzimmer und es gibt eine Klausur, zu der
man nicht ohne weiteres Zutritt hat. Wenn man
dort in den Giangen einem Monch begegnet,
griisst er wohl mit freundlichem Kopfnicken,
aber er geht schweigend am Fremden vor-
tiber.

St. Benedikt hat in seinen Klostern nicht «ewi-
ges Schweigen» angeordnet, er hat das Spre-
chen rationiert, auf das Notwendige einge-
schriankt, Zeit und Ort dafiir bestimmt.

Allerlei Griinde haben ihn dazu veranlasst.
Auch hier entnimmt er der Heiligen Schrift
Grundsitze. Er zitiert das Buch der Spriiche:
«Beim Vielreden wirst du der Siinde nicht ent-
gehen» (10, 9) und: «Tod und Leben sind in
der Gewalt der Zunge» (18, 21). Auch im
Neuen Testament ist die Rede von Zungensiin-
den. Der hl. Jakob weist vor allem darauf hin:
«Aus demselben Munde geht Segen und Fluch
hervor» (Jak. 3, 10). Wer viel und schnell re-
det, iiberlegt zu wenig. Vor dieser Gefahr will
St. Benedikt die Seinen fern halten.

Ein anderer Grund: «Reden und Lehren ge-
ziemt dem Meister, Schweigen und Horen
kommt dem Schiiler zu» (K 6). Man wird bei
diesen Worten an die alten Philosophenschu-
len erinnert. Die kannten noch keinen Schiiler-
rat und wussten nichts von einem Mitbestim-
mungsrecht der Jiinger bei der Wahl des Lehr-

stoffes und der Lehrmethode. Der Schiiler
musste sich sogar eine Zeitlang im Schweigen
iiben. Tempi passati!

St. Benedikts Klosterregel beginnt mit dem
Wort: «Horch, mein Sohn.» Der Monchspa-
triarch hat dem Neuling viel zu sagen. Er muss
ja in ein ganz ungewohntes Leben eingefiihrt
werden. Er soll wirklich Lehrling sein. Man er-
teilt ihm Unterricht, er wird mit mannigfalti-
gen Uebungen vertraut gemacht.

Wichtiger ist fiir St. Benedikt das Horchen auf
den Heiligen Geist. Gott ist der beste Lehrmei-
ster. Er spricht zu uns in der Liturgie und in
der «gottlichen Lesung». Dieser wird viel Zeit
eingeraumt. Sie verlangt Nachdenken. Dabei
soll man nicht gestort werden. Im Interesse der
Geistessammlung wird das Reden im Kloster
rationiert. Mit Gott darf man allezeit und aller-
orten ins Gespriach kommen. Davon sollen uns
Menschen nicht abhalten.

Auffallend strenges Schweigen ist im Kloster
angeordnet in der Zeit nach der Komplet bis
zur Morgenfrithe. Wer dieses Schweigen ohne
hinreichenden Grund bricht, verfillt der
Strafe.

Klosterleute wissen, dass dieses nichtliche
Schweigen — auch grosses Schweigen wird es
genannt — eine wahre Wohltat ist. «Endlich
allein», mochte der eine und andere seufzen.
Jetzt gehort man sich selbst, kann dies und je-
nes noch fertig machen, kann den scheidenden
Tag iiberdenken, den kommenden vorbereiten.
Kostbar ist ein letztes Zwiegespriach mit Gott,
ein stilles Gedenken an Hingeschiedene.

St. Benedikt weiss aus Erfahrung, dass erfolg-
reiches Schaffen nur dem moglich ist, der «da-
bei» bleibt, der sich nicht ablenken ldsst. Der
Plauderer richtet nicht viel aus, er kommt zu
spit und iibersieht manches (K 48).

Man {iberlege, ob St. Benedikts Anordnungen
nicht doch viel Lebensweisheit enthalten. Wird
ihre Befolgung — den Umstinden entspre-
chend — nicht auch den Menschen in der Welt
zum Segen gereichen?

Der moderne Mensch wird gehetzt. Er sehnt



sich nach Ruhe, nach Stille. Er mochte auch
wieder einmal sich selbst gehodren. Auch aus-
sprechen mochte er sich, Klarheit bekommen
will er iiber viele Fragen, die ihn bedringen.
Das wusste das zweite Vatikanische Konzil. Es
verlangt auch von den Ordensleuten apostoli-
schen Einsatz und empfiehlt immer wieder den
Dialog. Die Abteien des hl. Benedikt diirften
sich dafiir eignen, unter volliger Wahrung ihrer
Eigenart, auf die das Konzil Riicksicht
nimmt.

Einen fruchtbaren Dialog fiihren ist nicht leicht.
Das muss man lernen und man lernt es schnel-
ler, wenn man sich zuerst im Schweigen geiibt
hat. Der hl. Basil, den Benedikt oft um Rat ge-
fragt hat und den er dankbar und ehrfiirchtig
«unsern Vater Basilius» nennt, gibt uns Winke.
Er schrieb im vierten Jahrhundert. Seine Worte
sind immer noch aktuell. «Auch auf den Punkt
muss man achtgeben, zu lernen, wie man ein
Gesprich zu fiihren hat; zu fragen, ohne iiber-
triecbenen Ernst; Antwort zu geben ohne das
Verlangen zu prunken; einen lehrreichen Red-
ner nicht zu unterbrechen noch vom ehrgeizi-
gen Verlangen beseelt zu sein, ein eigenes Wort
einfliessen zu lassen; massvoll im Sprechen und
Horen zu sein; sich nicht zu schimen, Rat-
schlige anzunehmen; noch unwillig, solche zu
geben; noch das, was man an Kenntnissen
andern schuldet, nicht anzuerkennen... Zu-
erst soll einer, ehe er etwas ausspricht, iiberle-
gen, was er sagen will. Er sei hoflich, wenn er
angesprochen wird, er sei giitig im Verkehr mit
andern. Nie soll er durch Wissen zu gefallen su-
chen, sondern sich der Ruhe und Milde mit gii-
tigem Mahnen befleissen.

Barsches Wesen muss stets, sogar beim Ta-
deln, vermieden werden» (Migne, PG 32,
230,

Besser wird kaum ein Autor des 20. Jahrhun-
derts sagen konnen, auf was es beim Dialog an-
kommt.

105

Der hl. Benedikt hat eine Monchsregel ge-
schrieben, er wollte klosterliches Leben ord-
nen.

Wer jedoch aufmerksam diese Regel liest, wird
zugeben, dass auch das Leben in der Welt
anders — ruhiger, friedlicher, menschlicher —
wiirde, wenn man es nach den Grundsitzen St.
Benedikts gestaltete.

Es kommt hier nicht auf die Befolgung des
Buchstabens an. Zeitbedingte Anordnungen
darf man iibergehen oder durch zeitgemaisse er-
setzen.

Der Geist ist es, der lebendig macht.



	Grundwerte der Benediktusregel

