
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 3

Artikel: Der Gottesbund am Sinai in seiner geschichtlichen Entwicklung

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54

Der Gottesbund am
Sinai in seiner geschichtlichen
Entwicklung
P. Andreas Stadelmann

1. Das Bundesthema im Neuen Testament
Beim «Bund» handelt es sich um ein
bibeltheologisches Kernwort, geht es um einen
zentralen Begriff alt- wie neutestamentlicher
Botschaft. So lautet denn die Grundaussage der
ntl. Schriften dahin, dass Gott in Christus den
von den Propheten verheissenen Neuen Bund
Jer 31, 31 ff; Ez 36, 26 ff) endgültig mit der
Menschheit geschlossen hat. Der Bund in Christus

löst den Sinaibund für immer ab und
Macht ihn zum «Alten Bund» (2 Kor 3, 14).
Dieser neue und unüberholbare Bund wird
proklamiert in den Abendmahlsberichten (1
Kor 11, 23—26; Mk 14, 22—25par). Dabei ist
die Beobachtung wichtig, dass das Kelchwort
eindeutig in Bezug zum Alten Testament steht:
«Bundesblut» weist auf Ex 24, 8 zurück, den
rechtskräftigen Abschluss des Sinaibundes
durch das Bundesopfer; auch das Wort vom
«Ausgiessen» des Blutes knüpft an den sinaitischen

Blutritus an (Ex 24, 6. 8). Der theologische

Zusammenhang mit der Sinaiperikope ist
also offensichtlich.

2. Formen des Bundes in der Umwelt Alt-
Israels

Das hebräische Wort für «Bund» ist «berith».
Im weitesten Sinn ist damit jegliche Art stärkster

Zusicherung gemeint. Diese Zusicherung
kann sich verschieden äussern:

a. Berith wird nur einseitig zugestanden und
kann in die Nähe eines Eides rücken, wodurch
einer einem andern eine Zusicherung bekräftigt

(vgl. 1 Sam 18, 3f: der Königssohn schenkt
dem Hirten einen Freundschaftsbund). Solche
berith bildet die Grundlage, diesen oder jenen
Liebeserweis zu erbitten. Die Annahme der
berith verpflichtet aber auch den Empfänger
(vgl. 1 Sam 20, 14—17).

b. Eine andere Möglichkeit von berith zeigt Jos
9, 1—15: Die unterlegenen Gibeoniten erbitten

ein Bündnis mit dem Gegenangebot, Israels



55

Knechte zu werden. Was dieser Bund bewirkt,
ist schalom (V. 15), d. h. heilvoller Zustand,
gedeihliche Beziehung. Die Zusicherung wird
durch einen Eid unterstrichen. Die berith ist
unwiderruflich und unaufhebbar.

c. Eine weitere Spielart von berith bilden
gegenseitige Zusicherungen unter Gleichgestellten.

Eine solche Abmachung kann sich auf die
verschiedensten Gegenstände beziehen.
Begleitet werden solche berith-Abschlüsse von
(Dank-)Opfern mit anschliessendem Mahl. Ein
anderer Ritus besteht im Schenken oder
Austausch von Waffen und Kleidern (1 Sam
18, 4). Wichtig ist, dass Gott selber als Zeuge
und Wächter über der berith steht (vgl. Gen 31,
53; Jos 9, 20; Mal 2, 14). All diesen Riten ist
gemeinsam, dass ihnen etwas zutiefst Persönliches

und Menschliches anhaftet. Solche
Bräuche deuten jedenfalls auf das Wesen jeder
berith hin, die nicht einfach eine vertragliche
Zusicherung in Bezug auf einen x-beliebigen
Gegenstand ist, sondern die innersten Strebungen,

Gefühle und Wünsche eines Menschen
einholt, welche die beiden berith-Partner persönlich

engagieren will. Berith reicht also weit
über ein bloss formelles, juridisches, rechtliches

Verhältnis hinaus und betrifft stets das
Miteinander- und Füreinander-Dasein verschiedener

Menschen zum gemeinsamen Heil.

3. Vorsinaitische «Bündnisse» Gottes

Weil berith die Ordnung eines
zwischenmenschlichen Verhältnisses im Sinne hilfreicher

Zusammengehörigkeit und dauernder
Freundschaft meint, kann dieser Begriff nun
auch für die verschiedenen Verhaltensweisen
Gottes den Menschen gegenüber verwendet
werden. So versteht die priesterschriftliche
Ueberlieferung die Zusicherung Gottes, nach
der Sintflut die Erde nicht mehr zu verderben,
als eine berith (Gen 9); der Jahwist hingegen
spricht bloss von einer Verheissung (Gen 8,
21f)! Die erste wichtige berith ist der Abra¬

hamsbund (Gen 17), worin dem Patriarchen
Nachkommen, Land, Bedeutung für die Völker

und eine besondere Bindung Gottes an
Israel (V. 8) zugesprochen werden, ohne dass
irgendeine Gegenleistung gefordert wird (reine
Zusicherung!). Allerdings ergeben sich aus der
Annahme dieses reinen Geschenkes doch auch
gewisse Konsequenzen: treuer Wandel vor Gott
(V. 1).
Im jahwistischen Text Gen 15, 18 hat berith
die Bedeutung von «Landverheissungseid».
Allen Bündnissen, die Gott gewährt, ist
allerdings immer eigen, dass sie einseitig von Gott
angeboten werden, die Partner also ungleich
sind. Wohl wird eine enge und persönliche
Bindung angestrebt. Bei der Gottesberith soll
diese Bindung zwischen dem sterblichen
Menschen und dem grossen, mächtigen, unsterblichen

Gott aufrechterhalten bleiben. Das muss
auf Seite des Menschen zu schier unerträglichen

Spannungen führen, denn die Einhaltung
solcher berith ist ungeheur schwierig (vgl. Jos
24, 14—24; Hos).

4. Jahwe, der bundeswillige Gott

Der Gottesname «Jahwe» steht leuchtend und
verheissend als der Name des Bundes- und
Befreiergottes über den Ereignissen der Herausführung

aus Aegypten, des Bundesschlusses am
Sinai und der Landnahme. Wer dieser Gott ist
und was sein Name bedeutet, erfahren wir in
Ex 3, 13—15: Mose hält sich als Flüchtling im
Lande Midian auf. Plötzlich wird er von Gott
angesprochen, berufen und zu seinen Leuten
zurückgesandt, um sie aus Aegypten herauszuführen.

Mose sprach zu Gott: «Wenn ich zu
den Israeliten komme und sage 'Der Gott eurer
Väter hat mich zu euch gesandt', und sie mich
dann fragen 'Wie lautet sein Name?', was soll
ich ihnen antworten?» (V. 13). Mose äussert
deshalb Bedenken, weil er meint, die Stammesbrüder

würden von ihm verlangen, ihnen den
Namen seines Gottes so zu erschliessen und so

zugänglich zu machen, dass sie diesen Gott
wirksam anrufen, ihn gewissermassen beschwö-



56

ren könnten. Denn den Namen eines Gottes
kennen, heisst Macht über ihn haben, über ihn
verfügen, ihn in den Griff bekommen (vgl. Gen
17, 5; noch Mk 5, 9). Im Alten Orient gilt der
Name als ILesementhüllung und Wesensbt-
zeichnung. Der Name dient also nicht bloss
dazu, die benannten Personen voneinander zu
unterscheiden. Der Name ist vielmehr die nach
aussen tretende, aussagbare und erfassbare
Seite des Geheimnisses, das jeder Person
eignet. So steht der Name für das Wesen einer
Person, ja für die Person selber (dieselbe
Bedeutung liegt noch irgendwie vor in unserer
Redewendung «die Sache beim Namen
nennen» das Wesen einer Sache genau erfassen
und unverhüllt aussagen).
Mose erfragt also den ihm erscheinenden Gott
nach dem Namen, um seinen Leuten gegenüber

etwas in der Hand zu haben. Im Auftrag
dieses Gottes soll er sie ja in die Wüste führen.
Wer da jedoch mitmacht, lässt sich auf alle
Fälle in ein gefährliches Abenteuer ein. In dieser

Lage muss man doch wissen, mit wem man
es zu tun hat und geht auf sicher! Einem
Unbekannten vertraut man sich nicht an. Dieser
Gott soll zuerst seinen Namen nennen (sein
Gesicht zeigen), bevor man sich auf ihn ein-
lässt.
Die Frage nach dem Namen erhält einen zweiten

Sinn noch von einem anderen Gesichtspunkt

her: Das Herrenvolk der Aegypter war
der Ueberzeugung, dass sein oberster Gott ihm
unter vielen Namen bekannt sei; seinen eigentlichen

Namen aber hätte er nicht offenbart, um
sich nicht magischer Beschwörung preiszugeben.

Aus diesem Grunde ist die Namensoffenbarung

des Mose-Gottes an das Fronvolk
Israel schon als solche eine besondere Gnade
und Auszeichnung, ein unerhörter Vertrauenserweis.

Der Frage des Mose folgt die Antwort Gottes:
«Ich bin der Ich-bin.» Und er fuhr fort: «So
sollst du zu den Israeliten sprechen: Der Ichbin

hat mich zu euch gesandt» (V. 14). In dieser

gedrängten Aussage finden sich Mitteilung,

Erklärung und Verkündigungsauftrag des
Namens des Mose-Gottes. Er sagt seinen Namen
— und sagt ihn doch nicht. Die Tautologie
«Ich bin der 'Ich-bin'» verhüllt mehr als sie
offenbart. Gott legt das Geheimnis seines Wesens

eben nicht offen hin, dass der Mensch es
erfassen und manipulieren könnte. Aber man
weiss fortan doch, mit wem man es zu tun hat.
Das hinter «Ich-bin» liegende hebräische Verb
bedeutet «werden», «geschehen», «sich ereignen»

mit dem Effekt, dann «da» zu sein; es
schliesst Gegenwart und Zukunft ein. Von der
grammatikalischen Form her kann also «Ichbin»

auch heissen «Ich werde sein». Der
Gottesname «Ich-bin» bedeutet also kein
statisches Sein, sondern ein dynamisches Wirksamsein;

vom Mose-Gott kann demnach tatkräftige,

wirksame Existenz, wirkende Macht in
vollem Masse ausgesagt werden. Das Wesen
dieses Gottes ist eine einzige Einheit von Sein,
Werden und Wirken. Im Namen «Ich-bin» findet

sich also die gebündeltste und dichteste
Selbstoffenbarung Gottes. «Ich-bin» ist
UrEvangelium, Frohbotschaft, dass der Mose-
Gott sich unwiderruflich zum Gott für Welt
und Menschen macht. Die fundamentale Linie
geht also nicht wie in den «Religionen der Völker»

vom Menschen zu Gott, sondern umgekehrt

von Gott zu den Menschen. Es handelt
sich beim Gott des Mose nicht um einen «Gott
an sich» (Theodizee), sondern um einen «Gott
für uns» (vgl. «Immanuel» des Jes!). Diese
Offenbarung des Namens Gottes wird im
hohenpriesterlichen Gebet Jesu ihren Höhepunkt
erreichen (Joh 17, 26: agâpe).
Der Name «Ich-bin» beinhaltet weiter, dass er
allein der erste und einzige und letzte Gott ist.
Die Mose-Schar kennt und anerkennt in
Zukunft eben nur diesen Namen ihres Gottes,
während beispielsweise die Babylonier ihren
Gott Marduk gleich mit 50 Namen als Sieger
über die Göttin Tiamat feierten und ebenso die
Aegypter dem Ra viele Namen als Ergebnis
einer ausgeformten theologischen Spekulation
beilegten.



57

Und weiter sagte Gott zu Mose: «So sollst du
zu den Israeliten sprechen: Jahwe, der Gott eurer

Väter, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks
und der Gott Jakobs, hat mich zu euch gesandt.
Dies ist mein Name für alle künftige Zeit und
dies meine Benennung von Geschlecht zu
Geschlecht» (V. 15). Der Gottesname «Ich-bin»
wird jetzt übersetzt, gedeutet in Vergangenheit
und Zukunft hinein; aber es geschieht um der
Gegenwart willen. Der Mose-Gott behauptet
nicht, dass er unbedingt und dass er ewig sei
(keine metaphysische Probleme!). Er legt sich
auch nicht auf irgendeine bestimmte
Erscheinungsweise fest, sondern sagt einfach, dass er
bei Mose und seiner Schar bleiben werde, dass

er mitgehen und führen wolle. Deshalb fordert
er gerade jetzt, in der Gegenwart, totales
Vertrauen und das Risiko absoluten Gehorsams.

Die Antwort auf die Frage nach dem Wesen
dieses Gottes lautet also: Wer ich bin, werdet
ihr sehen und erfahren, wenn ihr vertraut,
aufbrecht und auf mein Wort hin in die Wüste
zieht. Erst wenn ihr euch entscheidet und handelt,

könnt ihr meines Namens inne werden. An
dem, was ich euch dann tun will, könnt ihr
ablesen, wer, wie und was ich bin, nämlich ein
fürsorgender und liebender Gott, der sich aber
vom Menschen nicht umgreifen und erfassen
lässt (vgl. auch Ex 33, 19; 34, 6. 14).
Jahwe handelt machtvoll nur für die, welche
ihm zu vertrauen wagen, welche ihr Leben und
ihre Zukunft einzig auf sein Wort stellen. Wer
zuerst intellektuelle Sicherheit und «Gottesbeweise»

will, erfährt Gottes Namen (Wesen)
nicht. Der Gott des Mose lässt sich vom
Menschen nicht begreifen, sondern umgekehrt wird
der Mensch von ihm ergriffen.

5. Der Bund am Sinai

Mose und seine Nomadengruppe haben ihren
Gott demnach als Befreier und Führer erfahren.

Nach der Eröffnung seines Namens
(Wesens) und der Errettung vor dem tödlichen Zu¬

griff der Aegypter ist diese Mose-Schar dem
Gott Jahwe mit einer gewiss nicht bei allen
gleichmässigen, aber bei einem Teil davon doch
bis zur Leidenschaft gesteigerten Ausschliesslichkeit

ergeben. Alles, was man von ihm als
dem mitgehenden Gott zubereitet empfindet,
wird als seine Gabe empfangen. Am Gottesberg

angekommen verbindet Mose seine Leute
auf Gedeih und Verderben dem Gott, der sich
ihrer so einzigartig angenommen hat. Bedeutsam

ist, dass die Initiative zum berlth-Ab-
schluss wiederum von Jahwe ausgeht und dass
das Volk lediglich Empfänger des Gnadenangebotes

Jahwes bleibt. Der Sinaibund ist kein
blosser Vertrag zweier gleichgestellter Partner.
Vielmehr geht es dabei um etwas, das ein
liebender Starker einem heillos Schwachen
gewährt. Die berlth ist nun eben die vom Mose-
Gott ausdrücklich gegebene Garantie, immer
hilfreich gegenwärtig sein zu wollen. Ein gross-
mütiger, erbarmender, aber mächtiger Gott
nimmt einen minder Mächtigen in Pflicht. Man
konnte sich in Israel, diese den Friedenszustand

und das harmonische Gleichgewicht
herbeiführende und sichernde Sinai-berfth nicht
anders vorstellen, als dass von Seiten des Volkes

gewisse Bedingungen erfüllt werden muss-
ten. Deshalb werden im Sinaibund die sich
ergebenden Konsequenzen so stark betont (in Ex
20 — ethische Forderungen; in Ex 34 — kultische

Forderungen).
Aeusserst wichtig und auch für das ntl.
Bundesverständnis relevant ist neben dem Opfer eben
der Blutritus als eigene Bundesschliessungszeremonie

(Ex 24, 6. 8). Beide Bundespartner
(Jahwe, durch den Altar vertreten, und das

Volk) werden mit Blut besprengt. Dieser uralte
Ritus bedeutet: Mit Jahwe eins bleiben und
auch untereinander verbunden sein,
dementsprechend die Einheit untereinander bewahren.

Die durch ein Gemeinschaftsmahl gefeierte
Bindung Jahwes an Israel (Ex 24, 9—11) erfordert

von Israel die Meidung aller möglichen,
dem Bundesgott verhasster Verhaltensweisen



58

Wenn Gott euch seinen Geist gibt, wenn mit Händen zu greifen ist,
wie nahe euch Gott ist und wie gewaltig er unter euch am Werk ist — ich

frage noch einmal: Tut er es, weil ihr das jüdische Gesetz so korrekt erfüllt —

oder weil ihr von Christus gehört und an ihn geglaubt habt

Es war doch schon bei ABRAHAM so Er verliess sich auf Gott. Er glaubte
seinem Wort. Er vertraute sich und sein ganzes Geschick ihm an.

Und so liess Gott ihn gelten, und es war alles klar und rein zwischen Gott
und ihm. Versteht doch: Kinder Gottes wie Abraham sind die, die Gott
vertrauen.

Galater 3,5-7





6o

und das Tun dessen, was er liebt. Von allem
Anfang an spürt das Volk die Schwere dieser
Verpflichtungen, aber unter dem Eindruck der
gewaltigen Gotteserscheinung geht man sie
dennoch ein. Hier liegt mit ein Grund, warum
man in der Bundestheologie die Sinai-berith in
gewissen Kreisen und zu gewissen Zeiten mehr
als einen Vertrag denn als Gnadertakt verstanden

hat.

6. Zur literarischen Ausformung des Bundes-
schlusses

Die biblischen Berichte über den Bundes-
schluss am Sinai und der späteren Bundeserneuerung

(vgl. Jos 24) stellen das Geschehen
im nachhinein in einer Form dar, die weitgehend

der Weise entspricht, in der man im
14./13. Jahrhundert vor Chr. bei den Hethitern,

einer Völkerschaft im Gebiet der heutigen

Ost-Türkei, Verträge rechtsgültig und
verbindlich abschloss. In solchen Verträgen wurden

zwischenmenschliche Beziehungen
angeknüpft und geregelt (zwischen verschiedenen
Königen, bzw. Völkern oder Stämmen). In
Israel schien man ebenfalls mit Hilfe dieses
Vertragsmodells das Bundesverhältnis zwischen
Jahwe und seinem Volk literarisch gestaltet zu
haben. Der Abschluss eines Vertrages, resp.
Bundes erfolgte also nach der festgelegten
Form des Vertrags-, resp. Bundesformulars. Es
bestand aus folgenden Elementen:

a. Einleitung oder Namennennung der Vertrag-
schliessenden (vgl. Ex 20, 2; Jos. 24, 2)

b. historischer Prolog: Aufzählung der vom
Bundesherrn dem Vertragspartner bis jetzt
erwiesenen Wohltaten und Gunsterweise (vgl. Ex
19, 4; 20, 2; Jos 24, 2—13)

c. Grundsatzforderung: Verpflichtung zur
Gefolgschaftstreue (Hauptgebot) (vgl. Ex 20, 3;
Jos 24, 14)

d. konkrete Ausführungsbestimmungen der
Grundsatzforderung (vgl. Ex 20, 4—17; Jos 24,
23)

e. Ratifizierungsbedingungen: schriftliche
Ausfertigung des Vertrages, Aufbewahrung im
Tempel, öffentliche Vorlesung (vgl. Ex 24, 4. 7;
34, 7f)

f. Anrufung von Zeugen (vgl. Jos 24, 22. 27)

g. Segens-, bzw. Fluchformeln für jene, die die
Vertragsbestimmungen halten, resp. missachten

(vgl. Lev 26, 3—39 ; Dtn 27f).
Die Vorstellungswelt des Bundes und dessen
literarische Ausgestaltung entstammen also
eindeutig dem Bereich des damaligen
«politischen», nicht-israelitischen und nicht-religiösen

Lebens.

7. Die konkreten Bundesbestimmungen

Zu allen Zeiten hat Israel im Sinaigeschehen
die Grundlage seines besonderen Gottesverhältnisses

gesehen. Sollte der Sinaibund jedoch
nicht zu einem vielleicht noch historisch
interessanten Requisit werden, musste er immer
wieder neu durchdacht und den jeweiligen
Generationen nahegebracht werden lebendige,

mündliche Tradition!). Aber so wird
durchaus verständlich, warum der grosse
Sinaikomplex Ex 19, 1 bis Num 10, 10 im Laufe
der Jahrhunderte zu einem vielschichtigen
literarischen Gebilde zusammengewachsen ist.
Von den vielen Gesetzen nun, welche in den 5

Büchern Mose an den Sinai zurückverlegt werden,

stehen wohl höchstens die 10 Gebote
historisch mit der ersten Bundesschliessung im
Zusammenhang. Der Sinn dieser «Zehn
Worte», deshalb auch «Dekalog» (überliefert in
Ex 20, 1—17 und Dtn 5, 6—21), wie der atl.
Gesetze und Gebote überhaupt, wird erst klar,
wenn im «Bundesformular» der Schritt von der
«Aufzählung der Wohltaten» zu den
«Forderungen» einsichtig wird. Was im histori-



61

sehen Prolog berichtet wird, sind die bereits
vorausgegangenen Wohltaten des Bundesherrn.

Der Vertragsschliessung gehen also die
Gnadenakte Jahwes voraus. Aufgrund dieser
«Voraus-Taten» kann der Herr verlangen, dass
der Vasall sein Leben treu in die Absichten und
Ziele des einen Bund gewährenden Herrn
einordnet gemeinschaftsgemässes Verhalten!).
Somit ist das Halten von Geboten nur
Ausdruck dankbarer Antwort (vgl. in diesem
Zusammenhang Ex 20, 2; Dtn 5, 6: Die Gebotsreihe

wird beide Male mit dem Hinweis auf die
Herausführung aus Aegypten eingeleitet). Es ist
der Gott, dem Israel seine völkische und
religiöse Existenz verdankt, der jetzt fordernd zu
ihm spricht. Der Dekalog steht innerhalb des
Bundesgeschehens. Die Bundesvorstellung selber

wird zum beliebtesten und wichtigsten Bild,
mit dem Israel sein besonderes Gottesverhält-
nis über Jahrhunderte hinweg versteht und zum
Ausdruck bringt.
Die beiden Fassungen der 10 Gebote weichen
nur leicht voneinander ab; z. B. wird das
Sabbatgebot je anders begründet: in Dtn 5, 15
wird das Sabbatgebot mit der Befreiung aus der
Fron Aegyptens zusammengebracht; nach Ex
20, 11 soll Israel am Schöpfungssabbat Gottes
(Gen 2, 2f) Anteil haben.
Das 1. Gebot (Grundsatzforderung!) lautet:
»«Nicht sei dir anderes Göttertum mir ins Angesicht»

(Ex 20, 3). Der atl. Mensch glaubte noch
weitgehend an die Existenz anderer Götter.
Jahwe aber fordert Israels ganze Liebe exklusiv

für sich! Diese Forderung steht im Alten
Orient einzig da. Nach der Landnahme fiel
dieses Gebot schwer, denn die Erfahrungen mit
dem Wüsten- und Nomadengott Jahwe waren
noch keine Garantie dafür, dass er auch für die
Fruchtbarkeit und reiche Ernte im Kulturland
sorgen würde; dafür schienen die Fruchtbarkeitsgötter

Kanaans (Baale und Astarten)
zuständig.

Das 2. Gebot lautet: «Du sollst dir kein
geschnitztes Bild machen, kein Abbild von dem,
was im Himmel droben oder unten auf der

Erde oder im Wasser unter der Erde ist» (E>
20, 4). Es verbietet die Anfertigung und Verehrung

eines Götterbildes. Ein solches Verbot findet

sich sonst nirgends in der Umwelt Alt-Is-
raels. Ursprünglich wurde damit untersagt
Jahwe bildlich darzustellen; der Mensch
verfügt nun einmal nicht über Gott! Vom Bilc
oder von der Statue eines Gottes glaubte mar
gemeinhin, dass eine Kraft ausgehe (Batterie)
Bei Unzufriedenheit und Enttäuschungen mi
dem Gott zerstörte und verbrannte man seir
Bild. So rächte man sich an ihm. Aber der
Bundesgott Israels ist unverfügbar und unräch-
bar.
In der jetzigen Form verbietet dieses Gebot nui
noch die Anfertigung von Bildnissen fremde]
Gottheiten und deren Verehrung (das Gebot isi
also inhaltlich identisch mit dem ersten;
tatsächlich wird es oft mit ihm zusammen als eir
einziges Verbot verstanden; daher rührt auch
der Unterschied der verschiedenen Zählweisc
bei Katholiken und Protestanten). Der
ursprüngliche Sinn des Gebotes ist bereits ir
Fleisch und Blut übergegangen; noch immei
aber bestand die Fremdgöttergefahr.
Die Strafe bei Missachtung des Gebotes
erstreckt sich nur über vier Geschlechter (Ur-
grossvater — Grossvater — Vater — Sohn
Grossfamilie); der Lohn der Erfüllung hingegen

über tausend Geschlechter. Selbst der Goti
der Gebote und Verbote ist eben doch mehr eir
Gott der Liebe als des strafenden Zornes.
Das 3. (unser 2.) Gebot heisst: «Du sollst der
Namen Jahwes, deines Gottes, nicht missbrauchen;

denn Jahwe lässt den nicht ungestraft
der seinen Namen missbraucht» (Ex 20, 7). Damit

soll die Verwendung des göttlichen
Namens (Wesen!) zu allerhand Zauberei verhindert

werden. Wohl hat Jahwe seinen Namen
geoffenbart, der Mensch wird deswegen abei
noch nicht dieses Gottes habhaft. Das Verboi
bannt folglich die Gefahr, Gottes Namen (Wesen)

für Dinge und Interessen einzuspannen
die nichts mit ihm zu tun haben.
Das 4. (unser 3.) Gebot «Gedenke des Sabbat-



62

tags, dass du ihn heiligst» (Ex 20, 8) ist im
Unterschied zu den bisherigen nun positiv
formuliert. Begründet wird der Sabbat an dieser
Stelle mit dem Schöpfungssabbat Gottes (vgl.
V. 9—11).
Das 5. (unser 4.) Gebot ordnet die Beziehung
der Söhne und Töchter zu ihren Eltern: «Ehre
deinen Vater und deine Mutter, damit du lange
lebst in dem Land, das Jahwe, dein Gott, dir
geben will» (Ex 20, 12). «Ehren» meint sowohl
die pietätvolle Haltung als auch entsprechendes

Tun. Ehrfurcht vor den Alten garantiert
Ordnung in der Sippe und im Staat, verschafft
dem Volk dauerhaftes Wohl. Das hebräische
Wort für «ehren» steht fast immer im
Zusammenhang mit Gott selber oder mit Gott
nahestehenden Dingen (Engel, König,
Gottesfürchtige, Jerusalem, Tempel, Sabbat). Auch
Eltern stehen demnach in besonderer Beziehung

zu Gott und müssen deshalb besonders
heilig gehalten werden.
Das 6. (unser 5.) Gebot «Du sollst nicht töten»
(Ex 20, 13) untersagt jedes willkürliche,
selbstherrliche, den Grundsätzen des Volkes
widersprechende Töten. Dieses Verbot gilt immer
und für alle, für einen König wie für einen
Knecht (vgl. z. B. 2 Sam 12). Dennoch ist
damit nicht unterschiedslos jedes Töten verboten;

vgl. etwa die Todesstrafe, den «heiligen
Krieg» usw. in der Offenbarungsreligion
selbst!
Das 7. (unser 6.) Gebot «Du sollst nicht
ehebrechen» (Ex 20, 14) schützt somit die eheliche

Treue. Auch ausserhalb Israels wird der
Ehebruch als Verbrechen angesehen und verurteilt.

Das 8. (unser 7.) Gebot «Du sollst nicht stehlen»

(Ex 20, 15) schützt die Freiheit und den
Lebensraum des freien Mannes; er darf weder
zum Sklaven gemacht noch als solcher
verkauft werden (vgl. auch Ex 21, 16; Dtn 24,
v).
Das 9. (unser 8.) Gebot «Du sollst nicht als
falscher Zeuge gegen deinen Nächsten auftreten»
(Ex 20, 16) verbietet Falschaussagen vor Ge¬

richt und damit den Schutz des Lebens eines
Volksgenossen. Im Alten Orient stellt das
Gerichtsurteil viel stärker als bei uns auf die
Aussagen der Zeugen ab. Zwei Zeugen genügten
bei Uebereinstimmung zum Erweis der Schuld
oder Unschuld; vgl. 1 Kön 21, wo ein unliebsamer,

aber unschuldiger Gegner auf «legalem»
Weg beseitigt wird (V. 10. 13!).
Das 10. (unser 9. und 10.) Gebot endlich
schützt das zum Leben notwendige Eigentum
des Nächsten: «Du sollst nicht begehren das
Haus deines Nächsten. Du sollst nicht begehren

das Weib deines Nächsten, noch seinen
Knecht, noch seine Magd, noch sein Rind,
noch seinen Esel, noch irgend etwas, was
deinem Nächsten gehört» (Ex 20, 17). Das hebräische

Wort für «begehren» meint nicht nur die
Gesinnung, sondern vor allem die äussere Tat,
den Raub.
Der Dekalog als Sammlung der Bundessatzungen

ordnet somit die elementarsten Beziehungen

zu Gott und zum Nächsten, Verstösse
gegen diese Vertragsbestimmungen sind
Kapitalverbrechen und ziehen die Todesstrafe nach
sich (z. B. Ex 21, 16f). Ursprünglich war der
Wortlaut des Dekalogs wohl äusserst knapp. Er
wurde aber immer wieder neu formuliert und
anders begründet (z. B. das Sabbatgebot). Vor
allem wuchs mit der Zeit auch die Erkenntnis,
dass diese Gebots-, resp. Verbotsreihe mit ihrer
grundsätzlichen Formulierung den ganzen
Menschen in Ordnung und Heil halten will.
Von allen atl. Gesetzessammlungen reicht wohl
nur der Dekalog in die Wüstenzeit zurück. Die
übrigen Gesetze setzen nämlich bereits das
sesshafte Leben im Kulturland voraus.
Wollte man hinter den «mosaischen» Gesetzen
allerdings nur die Sorge für ein erspriessliches
Zusammenleben der Volksmitglieder sehen,
würde man sie grundsätzlich missverstehen. Es
geht nicht in erster Linie um soziale und nationale

Wohlfahrt, sondern um die Folgen des am
Sinai in Freiheit geschlossenen Bundes. Aus
dieser Bundesvorstellung heraus wird das
gesamte Volksleben gestaltet. Sämtliche Gebote



63

mit ihren Ausfächerungen bis in die kleinsten
Einzelheiten des Alltags hinein gründen nach
dem Bundesgedanken darauf, dass Jahwe zum
Volk steht, eben ein treuer Gott ist. Deshalb
musste man jederzeit auf die Beobachtung der
Gesetze dringen.

8. Kultischer Nachvollzug des Sinaibundes im
Bundeserneuerungsfest

In Israel gedachte man schon sehr bald in
gewissen Zeitabständen in einem eigenen
Bundeserneuerungsfest jenes Volk, Religion und Glauben

begründenden Geschehens am Sinai. Nach
Ansicht vieler Exegeten fiel dieses Fest mit dem
Laubhüttenfest zusammen und wurde als
Wallfahrtsfest begangen. Man las dabei die
Sinaierzählung als Festperikope vor. Nach Jos 24
scheint das Bundeserneuerungsfest zuerst in
Sichern, und zwar alle 7 Jahre (vgl. Dtn 31, lOf)
gefeiert worden zu sein. Ueber den liturgischen
Ablauf vernehmen wir einiges aus Dtn 6—28;
Ps 50 und Ps 81: Auf einen paränetischen
Vorspruch folgte die feierliche Verkündigung der
Gebote (Dekalog), daran schloss sich der Bun-
desschluss mit abschliessenden Fluch- und
Segenssprüchen.
Die Bedeutung eines eigenen Bundeserneuerungsfestes

erhellt aus der stetigen Aktualität
der Gottesoffenbarung am Sinai für alle
nachfolgenden Generationen. Jedes Bundeserneuerungsfest

bedeutet somit die Bejahung der am
Sinai durch Jahwe geschehenen Beschlagnahme

und eine Aktualisierung des Bundesverhältnisses

zwischen Jahwe, dem geschichts-
mächtigen Bundesgott, und Israel als dem heiligen

Eigentumsvolk Gottes. Das ist sicher mit
ein Grund, warum der Dekalog im Judentum
wie Christentum bis heute seine Bedeutung im
Rahmen der Unterweisung beibehalten hat.

9. Die prophetische Reflexion des Bundes

Wegen der beim Bundesschluss am Sinai
ergangenen Inpflichtnahme, ausformuliert in den

konkreten Satzungen, betrachtete und deutete
das Israel der Frühzeit die berith unter einem
eher juridischen Gesichtspunkt, als einen Vertrag

zwischen Jahwe und seinem Volk. Die
Propheten nun durchdringen dieses vorwiegend

vertragliche Verständnis mit der ganzen
Kraft des Gemütes und suchen in der menschlichen

Erfahrung nach weiteren Analogien, um
die gegenseitigen Liebesbeziehungen zwischen
Jahwe und Volk verständlich zu machen und zu
vertiefen.
Jahwe ist Vater, Israel der Sohn. Der Prophet
Hosea hat um 750 v. Chr. die Botschaft vom
liebenden Bundeswillen Jahwes auf eine Weise
im Elternbild vorgestellt, die an Intensität, ja
an Innigkeit in der ganzen Bibel ihresgleichen
sucht (11, 1—9), und die auch durch die neu-
bundliche Offenbarung keineswegs an Leuchtkraft

verliert.
In der prophetischen Verkündigung erscheint
Jahwe weiter als Hirt und Israel als seine
Herde. Der Hirtentitel scheint schon sehr früh
auf Jahwe übertragen worden zu sein (vgl. Gen
48, 15; 49, 24). Unter den Propheten ist es
vornehmlich Ezechiel, der zu Beginn des Exils die
Hirtschaft Jahwes gleichsam ins Hochrelief
bringt (vgl. Kap. 34), wobei in dessen Hirtenbild

alles Herrscherliche und Autoritäre zugunsten

des Fürsorglichen und Dienmütigen
zurücktritt. So erscheint gerade im Hirtenbild das
«Für-andere-Dasein» Gottes (vgl. die Grundbedeutung

des «Jahwe»-Namens!), seine bundeswillige

Zuwendung zu Welt und Mensch, in
hellstem Licht. Von diesem Glanz umleuchtet
betete man in Israel fortan den Hirtenpsalm 23.
Und gerade auch die ntl. Hirtengleichnisse
entlehnen Linien und Farben dem Propheten
Ezechiel. Diese Bezugnahme ist deswegen theologisch

höchst bedeutsam, weil dadurch die
Hirtschaft Jesu mit der Jahwes identifiziert wird.
Vollends wird der Sinaibund als eine Sache der
Liebe, der zuvorkommenden und ungeschulde-
ten Liebe Gottes verstanden, die Gegenliebe
heischt und sich im Gehorsam des Geliebten
bewähren muss, wenn die Propheten Jahwe mit



64

einem Gemahl vergleichen und Israel als seine
Braut verstehen (vgl. Hosea, Ez 16). Angesichts

der Offenbarungstatsache, dass Jahwe ein
«übergeschlechtlicher» Gott ist, erscheint das
Bild des Bräutigams geradezu kühn und
unerwartet. Aber es gehört offenbar zum Paradox
des bundeswilligen Gottes Israels, dass er die
zentrale Idee des Mythos von der «heiligen
Hochzeit», in der kanaanäischen Umwelt weit
verbreitet und tief verwurzelt, als Vorentwurf
für die äusserste Selbstoffenbarung aufgreift
und in die prophetische Bundesreflexion
hineinholt. Seit Hoseas Tagen ist das Bild der
Gemahlschaft Ausdruck der entschiedenen
Zuwendung Jahwes zu Mensch und Volk,
Ausdruck des gemeinschaftsgerechten Gottes und
seiner treuen Liebe.

10. Der ständig gefährdete Bund

Von demselben Exodus-Buch an, das die
Bundesstiftung bezeugt, zeigt das Alte Testament
immer wieder, dass Israel Gottes Angebot,
seine Freundschaft und Treue und die dadurch
grundgelegte Freundschaft und Treue untereinander,

oftmals nicht durchgestanden hat. Von
Anfang an reiht sich Glied um Glied zu einer
langen Kette von Bundesbrüchen (Ex 32), die
wiederum Unheil und Fluch über das Volk
bringen. Die Ueberlieferung lässt bereits Josua
das Wagnis und die Schwierigkeit aussprechen,
in die Israel mit Jahwe geraten ist (J°s 24,
14—24). Als erster hat wohl Hosea um 750 v.
Chr. die Misslichkeit des Dilemmas zwischen
dem treuen Gott und dem untreuen Volk
zutiefst empfunden (vgl. 2, 4—25; 11, 1—9).
In die gefährlichste Krise geriet das Bundesverhältnis

586 v. Chr. (Verlust des Landes, der
heiligen Stadt und des Tempels, Exil und
Zerstreuung). Die Vorfälle waren der greifbare
«Beweis» dafür, dass Jahwe nicht mehr zu
seinem Volk stand, es den Heiden preisgab, sich
als Bundesherr dem untreu gewordenen Volk
gegenüber nicht mehr verpflichtet fühlte. Man
war sich zwar bewusst, dass die Schuld beim

Volk lag. Durch ständiges Liebäugeln mit fremden

Göttern dauerndes Attentat auf das

Hauptgebot!) und Missachtung der Thora war
der Bund schon längst gebrochen und vom
Menschen her aufgekündigt. In dieser wieder
heillos gewordenen Situation erwachte jedoch
die Sehnsucht nach einem Neuen Bund, der
ewig dauert und unzerbrechlich ist (Jer 31,
3Iff). Unter dem Einfluss der im Exil gemachten

Erfahrungen rückte wieder stärker ins Be-
wusstsein, dass die berith keine Selbstverständlichkeit,

sondern doch Gnade und Geschenk
ist. Ezechiel redet von einem ewigen «Friedensbund»

Gottes mit Israel (37, 26). Und Deutero-
Jesaja macht den Gottesknecht zum «Bund für
das Volk», sein Sühnetod wird «die Vielen»
rechtfertigen (53, lOff). Auf diese Weise erhält
das im Jahwebund angebotene Heil eine
wunderbare Ausweitung. Der Ratschluss des Bundes,

der zunächst nur Israel angeboten ist,
drängt noch einem Höhepunkt entgegen, um
am Ende der Zeiten die gesamte Menschheit zu
beherrschen. Im Sinaibund erst unvollkommen
kundgeworden, wird die berith nach Auskunft
der Propheten durch das Mittlertum des
Knechtes Jahwes eine vollkommene, innerliche
und gleichzeitig allumfassende Verwirklichung
finden.

11. Verheissung und Wesen eines Neuen Bundes

Von Jahwe geradezu zu einem Leidenden
gemacht und geschlagen, blieb es dem Propheten
Jeremia vorbehalten, die wohl tiefste atl. Ver-
heissung eines neuen Gnadenbundes auszusprechen.

Obschon in Israel die Institutionen, von
denen man dachte, dass Jahwe darin für immer
gewissermassen verfügbar und manipulierbar
erschienen sei, zusammenbrachen (Verlust des
Landes, Untergang des Volkes als Nation,
Ende des Königtums, Zerstörung des Tempels),

durfte Jeremia doch immer wieder
sagen: Es kann nicht das Endgültige, nicht das
Ende sein; die berith bleibt! In der Gefühls-



65

tiefe mit Hosea verwandt, vermochte Jeremia
als einziger und erster Prophet die Lehre vom
Neuen Bund so ausdrücklich zu formulieren:
«Siehe, es kommen Tage, spricht Jahwe, da
werde ich mit dem Hause Israel und mit dem
Hause Juda einen neuen Bund schliessen. Nicht
wie der Bund, den ich mit ihren Vätern
geschlossen habe, damals, als ich sie bei der Hand
nahm und aus dem Lande Aegypten herausführte,

diesen meinen Bund: Sie haben ihn
gebrochen, obwohl ich ihr Herr war, spricht
Jahwe. Sondern das ist der Bund, den ich mit
dem Haus Israel nach jenen Tagen schliessen
werde, spricht Jahwe: Ich werde mein Gesetz in
ihr Inneres legen und ihnen ins Herz
hineinschreiben, und ich werde ihr Gott sein und sie
werden mein Volk sein. Dann brauchen sie sich
nicht mehr gegenseitig zu belehren und einer
dem andern zu sagen: 'Erkennet Jahwe!' Sondern

sie alle werden mich erkennen, klein und
gross, spricht Jahwe. Denn ich vergebe ihre
Schuld und denke nicht mehr an ihre Sünde»
(Jer 31, 31—34).
Die zwei Grundvorstellungen der Sinai-berith
bleiben auch dem Neuen Bund erhalten; die
frei geschenkte Gegenwart Gottes, die dem
Menschen Frieden und Wohlstand sichert, und
die Treue des Menschen zum göttlichen
Gesetz. Doch das bislang eher juridisch verstandene

Bundesverhältnis deutet Jeremia jetzt geistig

und persönlich, indem er die neue berith
nicht mehr auf nationaler Zugehörigkeit,
sondern auf dem persönlichen Verhältnis zu Gott,
auf persönlicher Verantwortlichkeit gründen
lässt. Ferner gibt es keine äusseren Gebote,
Gesetze und Verpflichtungen mehr, weil sich der
Neue Bund nicht einfangen lässt in Paragraphen,

nicht mehr einzwängen in vorgegebene
gesellschaftliche Rahmen, nicht mehr festhalten

in konventionellen, von Menschen geschaffenen

Institutionen; vielmehr wird das neue
Gesetz dem Menschen ins Innere gelegt, «ins
Herz geschrieben» (V. 33). Als letzte unerhörte

Neuerung in dem von Jeremia angekündigten

Bund ist die göttliche Initiative zur Sün¬

denvergebung zu nennen (V. 34). Endlich ist der
Inhalt des Neuen Bundes, «Gott kennen», so

unbegrenzt wie die Liebe. Lind wie die Liebe
von Innen kommt, so wird auch der neubundli-
che Mensch von innen heraus aus tiefster
persönlicher Ueberzeugung, Gottes Gesetz erfüllen.

In dem Neuen Bund in Kraft setzenden
Becherwort des Herrn sind denn auch die zwei
atl. Bünde vereinigt und in ihren Grundanliegen

für immer eingeholt und «rechtskräftig»
gemacht worden: Der Sinaibund mit seiner
Forderung des Blutvergiessens und der Jeremia-
bund mit seiner Verheissung der Sündenvergebung:

«Das ist mein Blut des Bundes, das für
viele vergossen wird zur Vergebung der
Sünden» (Mt 26, 28).
So verkehrt und heillos die Welt eh wie je
erscheinen mag, so unversöhnlich die Gegensätze

stetig aufeinanderprallen, Mose und Jeremia

zeigen den Menschen in je ihrer Zeit, dass
das ganze menschliche Schicksal eingefangen
und getragen ist im Liebesratschluss Gottes,
der sich in seinem Namen («Jahwe»!) und in
seinem Bund als ein Gott «für» Mensch,
Schöpfung, Welt und Zeit erwiesen hat und
noch immer als solcher zeigt. Im Namen dieses
bundeswilligen und unendlich guten Gottes
durfte Jeremia verkünden: «Mit ewiger Liebe
habe ich dich geliebt, darum habe ich dich an
mich gezogen in Huld» (31, 3).



66

Also sprach Mose: Nicht weil ihr alle Völker an Zahl überträfet, neigte
sich Jahwe euch zu und erwählte euch — denn ihr seid das kleinste von allen

Völkern, — sondern weil Jahwe euch liebte und weil er den Schwur
halten wollte, den er euren Vätern geschworen, führte euch Jahwe mit starker
Hand heraus und erlöste dich aus dem Sklavenhause, aus der Hand Pharaos,
des Königs von Ägypten. So sollst du denn erkennen, dass Jahwe,
dein Gott, der wahre Gott ist, der treue Gott, der den Bund und die Huld
bis auf tausend Geschlechter denen bewahrt, die ihn lieben und seine

Gebote halten.
Deuteronomium 7, 7-9




	Der Gottesbund am Sinai in seiner geschichtlichen Entwicklung

