Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 51 (1974)

Heft: 3

Artikel: Der Gottesbund am Sinai in seiner geschichtlichen Entwicklung
Autor: Stadelmann, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

y4

Der Gottesbund am
Sinai in seiner geschichtlichen
Entwicklung

P. Andreas Stadelmann

1. Das Bundesthema im Neuen Testament

Beim «Bund» handelt es sich um ein
bibeltheologisches Kernwort, geht es um einen
zentralen Begriff alt- wie neutestamentlicher
Botschaft. So lautet denn die Grundaussage der
ntl. Schriften dahin, dass Gott in Christus den
von den Propheten verheissenen Neuen Bund
Jer 31, 31 ff; Ez 36, 26 ff) endgiiltig mit der
Menschheit geschlossen hat. Der Bund in Chri-
stus 10st den Sinaibund fiir immer ab und
Macht ihn zum «Alten Bund» (2 Kor 3, 14).
Dieser neue und uniiberholbare Bund wird
proklamiert in den Abendmahlsberichten (1
Kor 11, 23—26; Mk 14, 22—25par). Dabei ist
die Beobachtung wichtig, dass das Kelchwort
eindeutig in Bezug zum Alten Testament steht:
«Bundesblut» weist auf Ex 24, 8 zuriick, den
rechtskriftigen Abschluss des Sinaibundes
durch das Bundesopfer; auch das Wort vom
«Ausgiessen» des Blutes kniipft an den sinaiti-
schen Blutritus an (Ex 24, 6. 8). Der theologi-
sche Zusammenhang mit der Sinaiperikope ist
also offensichtlich.

2. Formen des Bundes in der Umwelt Alt-
Israels

Das hebriische Wort fiir «Bund» ist «berith».
Im weitesten Sinn ist damit jegliche Art stiark-
ster Zusicherung gemeint. Diese Zusicherung
kann sich verschieden dussern:

a. Berith wird nur einseitig zugestanden und
kann in die Nihe eines Eides riicken, wodurch
einer einem andern eine Zusicherung bekrif-
tigt (vgl. 1 Sam 18, 3f: der K6nigssohn schenkt
dem Hirten einen Freundschaftsbund). Solche
berith bildet die Grundlage, diesen oder jenen
Liebeserweis zu erbitten. Die Annahme der
berith verpflichtet aber auch den Empfianger
(vgl. 1 Sam 20, 14—17).

b. Eine andere Moglichkeit von berith zeigt Jos
9, 1—15: Die unterlegenen Gibeoniten erbit-
ten ein Biindnis mit dem Gegenangebot, Israels



Knechte zu werden. Was dieser Bund bewirkt,
ist schalém (V. 15), d. h. heilvoller Zustand,
gedeihliche Beziehung. Die Zusicherung wird
durch einen Eid unterstrichen. Die berith ist
unwiderruflich und unaufhebbar.

c. Eine weitere Spielart von berith bilden
gegenseitige Zusicherungen unter Gleichgestell-
ten. Eine solche Abmachung kann sich auf die
verschiedensten Gegenstidnde beziehen.
Begleitet werden solche berith-Abschliisse von
(Dank-)Opfern mit anschliessendem Mahl. Ein
anderer Ritus besteht im Schenken oder
Austausch von Waffen und Kleidern (1 Sam
18, 4). Wichtig ist, dass Gott selber als Zeuge
und Wichter iiber der berith steht (vgl. Gen 31,
53; Jos 9, 20; Mal 2, 14). All diesen Riten ist
gemeinsam, dass ihnen etwas zutiefst Person-
liches und Menschliches anhaftet. Solche
Brauche deuten jedenfalls auf das Wesen jeder
berith hin, die nicht einfach eine vertragliche
Zusicherung in Bezug auf einen x-beliebigen
Gegenstand ist, sondern die innersten Strebun-
gen, Gefiihle und Wiinsche eines Menschen ein-
holt, welche die beiden berith-Partner person-
lich engagieren will. Berith reicht also weit
tiber ein bloss formelles, juridisches, rechtli-
ches Verhiltnis hinaus und betrifft stets das
Miteinander- und Fiireinander-Dasein verschie-
dener Menschen zum gemeinsamen Heil.

3. Vorsinaitische «Biindnisse» Gottes

Weil berith die Ordnung eines zwischen-
menschlichen Verhiltnisses im Sinne hilfrei-
cher Zusammengehorigkeit und dauernder
Freundschaft meint, kann dieser Begriff nun
auch fiir die verschiedenen Verhaltensweisen
Gottes den Menschen gegeniiber verwendet
werden. So versteht die priesterschriftliche
Ueberlieferung die Zusicherung Gottes, nach
der Sintflut die Erde nicht mehr zu verderben,
als eine berith (Gen 9); der Jahwist hingegen
spricht bloss von einer Verheissung (Gen 8,
21f)! Die erste wichtige berith ist der Abra-

55

hamsbund (Gen 17), worin dem Patriarchen
Nachkommen, Land, Bedeutung fiir die Vol-
ker und eine besondere Bindung Gottes an Is-
rael (V. 8) zugesprochen werden, ohne dass ir-
gendeine Gegenleistung gefordert wird (reine
Zusicherung!). Allerdings ergeben sich aus der
Annahme dieses reinen Geschenkes doch auch
gewisse Konsequenzen: treuer Wandel vor Gott
(V. 1).

Im jghwistischen Text Gen 15, 18 hat berith
die Bedeutung von «Landverheissungseid».
Allen Biindnissen, die Gott gewihrt, ist aller-
dings immer eigen, dass sie einseitig von Gott
angeboten werden, die Partner also ungleich
sind. Wohl wird eine enge und personliche Bin-
dung angestrebt. Bei der Gottesberith soll
diese Bindung zwischen dem sterblichen Men-
schen und dem grossen, michtigen, unsterbli-
chen Gott aufrechterhalten bleiben. Das muss
auf Seite des Menschen zu schier unertrigli-
chen Spannungen fiihren, denn die Einhaltung
solcher berith ist ungeheur schwierig (vgl. Jos
24, 14—24; Hos).

4. Jahwe, der bundeswillige Gott

Der Gottesname «Jahwe» steht leuchtend und
verheissend als der Name des Bundes- und Be-
freiergottes iiber den Ereignissen der Heraus-
fiihrung aus Aegypten, des Bundesschlusses am
Sinai und der Landnahme. Wer dieser Gott ist
und was sein Name bedeutet, erfahren wir in
Ex 3, 13—15: Mose hailt sich als Fliichtling im
Lande Midian auf. Plotzlich wird er von Gott
angesprochen, berufen und zu seinen Leuten
zurlickgesandt, um sie aus Aegypten herauszu-
fiihren. Mose sprach zu Gott: «Wenn ich zu
den Israeliten komme und sage ‘Der Gott eurer
Viter hat mich zu euch gesandt’, und sie mich
dann fragen 'Wie lautet sein Name?’, was soll
ich ihnen antworten?» (V. 13). Mose #ussert
deshalb Bedenken, weil er meint, die Stammes-
briider wiirden von ihm verlangen, ihnen den
Namen seines Gottes so zu erschliessen und so
zuginglich zu machen, dass sie diesen Gott
wirksam anrufen, ihn gewissermassen beschwo-



ren konnten. Denn den Namen eines Gottes
kennen, heisst Macht iiber ihn haben, tiber ihn
verfiigen, ihn in den Griff bekommen (vgl. Gen
17, 5; noch Mk 5, 9). Im Alten Orient gilt der
Name als Wesensenthiillung und Wesensbe-
zeichnung. Der Name dient also nicht bloss
dazu, die benannten Personen voneinander zu
unterscheiden. Der Name ist vielmehr die nach
aussen tretende, aussagbare und erfassbare
Seite des Geheimnisses, das jeder Person eig-
net. So steht der Name fiir das Wesen einer
Person, ja fiir die Person selber (dieselbe Be-
deutung liegt noch irgendwie vor in unserer
Redewendung «die Sache beim Namen nen-
nen» = das Wesen einer Sache genau erfassen
und unverhillt aussagen).

Mose erfragt also den ihm erscheinenden Gott
nach dem Namen, um seinen Leuten gegen-
iiber etwas in der Hand zu haben. Im Auftrag
dieses Gottes soll er sie ja in die Wiiste fiihren.
Wer da jedoch mitmacht, ldsst sich auf alle
Fille in ein gefdhrliches Abenteuer ein. In die-
ser Lage muss man doch wissen, mit wem man
es zu tun hat und geht auf sicher! Einem Unbe-
kannten vertraut man sich nicht an. Dieser
Gott soll zuerst seinen Namen nennen (sein Ge-
sicht zeigen), bevor man sich auf ihn ein-
lasst.

Die Frage nach dem Namen erhilt einen zwei-
ten Sinn noch von einem anderen Gesichts-
punkt her: Das Herrenvolk der Aegypter war
der Ueberzeugung, dass sein oberster Gott thm
unter vielen Namen bekannt sei; seinen eigent-
lichen Namen aber hitte er nicht offenbart, um
sich nicht magischer Beschworung preiszuge-
ben. Aus diesem Grunde ist die Namensoffen-
barung des Mose-Gottes an das Fronvolk Is-
rael schon als solche eine besondere Gnade
und Auszeichnung, ein unerhorter Vertrauens-
erweis.

Der Frage des Mose folgt die Antwort Gottes:
«Ich bin der Ich-bin.» Und er fuhr fort: «So
sollst du zu den Israeliten sprechen: Der Ich-
bin hat mich zu euch gesandt» (V. 14). In die-
ser gedringten Aussage finden sich Mitteilung,

Erklarung und Verkiindigungsauftrag des Na-
mens des Mose-Gottes. Er sagt seinen Namen
— und sagt ihn doch nicht. Die Tautologie
«Ich bin der ’Ich-bin’» verhiillt mehr als sie of-
fenbart. Gott legt das Geheimnis seines We-
sens eben nicht offen hin, dass der Mensch es
erfassen und manipulieren kénnte. Aber man
weiss fortan doch, mit wem man es zu tun hat.
Das hinter «Ich-bin» liegende hebriische Verb
bedeutet «werden», «geschehen», «sich ereig-
nen» mit dem Effekt, dann «da» zu sein; es
schliesst Gegenwart und Zukunft ein. Von der
grammatikalischen Form her kann also «Ich-
bin» auch heissen «Ich werde sein». Der Got-
tesname «Ich-bin» bedeutet also kein stati-
sches Sein, sondern ein dynamisches Wirksam-
sein; vom Mose-Gott kann demnach tatkraf-
tige, wirksame Existenz, wirkende Macht in
vollem Masse ausgesagt werden. Das Wesen
dieses Gottes ist eine einzige Einheit von Sein,
Werden und Wirken. Im Namen «Ich-bin» fin-
det sich also die gebiindeltste und dichteste
Selbstoffenbarung Gottes. «Ich-bin» ist Ur-
Evangelium, Frohbotschaft, dass der Mose-
Gott sich unwiderruflich zum Gott fiir Welt
und Menschen macht. Die fundamentale Linie
geht also nicht wie in den «Religionen der Vol-
ker» vom Menschen zu Gott, sondern umge-
kehrt von Gott zu den Menschen. Es handelt
sich beim Gott des Mose nicht um einen «Gott
an sich» (Theodizee), sondern um einen «Gott
flir uns» (vgl. «Immanuel» des Jes!). Diese Of-
fenbarung des Namens Gottes wird im hohen-
priesterlichen Gebet Jesu ihren Hohepunkt er-
reichen (Joh 17, 26: agape).

Der Name «Ich-bin» beinhaltet weiter, dass er
allein der erste und einzige und letzte Gott ist.
Die Mose-Schar kennt und anerkennt in Zu-
kunft eben nur diesen Namen ihres Gottes,
wihrend beispielsweise die Babylonier ihren
Gott Marduk gleich mit 50 Namen als Sieger
iiber die Go6ttin Tiamat feierten und ebenso die
Aegypter dem Ra viele Namen als Ergebnis
einer ausgeformten theologischen Spekulation
beilegten.



Und weiter sagte Gott zu Mose: «So sollst du
zu den Israeliten sprechen: Jahwe, der Gott eu-
rer Viter, der Gott Abrahams, der Gott Isaaks
und der Gott Jakobs, hat mich zu euch gesandt.
Dies ist mein Name fiir alle kiinftige Zeit und
dies meine Benennung von Geschlecht zu Ge-
schlecht» (V. 15). Der Gottesname «Ich-bin»
wird jetzt Uibersetzt, gedeutet in Vergangenheit
und Zukunft hinein; aber es geschieht um der
Gegenwart willen. Der Mose-Gott behauptet
nicht, dass er unbedingt und dass er ewig sei
(keine metaphysische Probleme!). Er legt sich
auch nicht auf irgendeine bestimmte Erschei-
nungsweise fest, sondern sagt einfach, dass er
bei Mose und seiner Schar bieiben werde, dass
er mitgehen und fiihren wolle. Deshalb fordert
er gerade jetzt, in der Gegenwart, totales Ver-
trauen und das Risiko absoluten Gehor-
sams.

Die Antwort auf die Frage nach dem Wesen
dieses Gottes lautet also: Wer ich bin, werdet
ihr sehen und erfahren, wenn ihr vertraut, auf-
brecht und auf mein Wort hin in die Wiiste
zieht. Erst wenn ihr euch entscheidet und han-
delt, konnt ithr meines Namens inne werden. An
dem, was ich euch dann tun will, konnt 1thr ab-
lesen, wer, wie und was ich bin, ndmlich ein
flirsorgender und liebender Gott, der sich aber
vom Menschen nicht umgreifen und erfassen
lasst (vgl. auch Ex 33, 19; 34, 6. 14).

Jahwe handelt machtvoll nur fiir die, welche
ihm zu vertrauen wagen, welche ihr Leben und
thre Zukunft einzig auf sein Wort stellen. Wer
zuerst intellektuelle Sicherheit und «Gottesbe-
weise» will, erfdhrt Gottes Namen (Wesen)
nicht. Der Gott des Mose ldsst sich vom Men-
schen nicht begreifen, sondern umgekehrt wird
der Mensch von ihm ergriffen.

5. Der Bund am Sinai

Mose und seine Nomadengruppe haben ihren
Gott demnach als Befreier und Fiihrer erfah-
ren. Nach der Eroffnung seines Namens (We-
sens) und der Errettung vor dem tddlichen Zu-

57

griff der Aegypter ist diese Mose-Schar dem
Gott Jahwe mit einer gewiss nicht bei allen
gleichmissigen, aber bei einem Teil davon doch
bis zur Leidenschaft gesteigerten Ausschliess-
lichkeit ergeben. Alles, was man von ihm als
dem mitgehenden Gott zubereitet empfindet,
wird als seine Gabe empfangen. Am Gottes-
berg angekommen verbindet Mose seine Leute
auf Gedeih und Verderben dem Gott, der sich
ihrer so einzigartig angenommen hat. Bedeut-
sam ist, dass die Initiative zum berith-Ab-
schluss wiederum von Jahwe ausgeht und dass
das Volk lediglich Empfinger des Gnadenange-
botes Jahwes bleibt. Der Sinaibund ist kein
blosser Vertrag zweier gleichgestellter Partner.
Vielmehr geht es dabei um etwas, das ein lie-
bender Starker einem heillos Schwachen ge-
wihrt. Die berith ist nun eben die vom Mose-
Gott ausdriicklich gegebene Garantie, immer
hilfreich gegenwirtig sein zu wollen. Ein gross-
miitiger, erbarmender, aber maichtiger Gott
nimmt einen minder Michtigen in Pflicht. Man
konnte sich in Israel, diese den Friedenszu-
stand und das harmonische Gleichgewicht her-
beifithrende und sichernde Sinai-berith nicht
anders vorstellen, als dass von Seiten des Vol-
kes gewisse Bedingungen erfiillt werden muss-
ten. Deshalb werden im Sinaibund die sich er-
gebenden Konsequenzen so stark betont (in Ex
20 — ethische Forderungen; in Ex 34 — kulti-
sche Forderungen).

Acusserst wichtig und auch fiir das ntl. Bundes-
verstandnis relevant ist neben dem Opfer eben
der Blutritus als eigene Bundesschliessungsze-
remonie (Ex 24, 6.8). Beide Bundespartner
(Jahwe, durch den Altar vertreten, und das
Volk) werden mit Blut besprengt. Dieser uralte
Ritus bedeutet: Mit Jahwe eins bleiben und
auch untereinander verbunden sein, dement-
sprechend die Einheit untereinander bewah-
ren.

Die durch ein Gemeinschaftsmahl gefeierte Bin-
dung Jahwes an Israel (Ex 24, 9—11) erfor-
dert von Israel die Meidung aller mdglichen,
dem Bundesgott verhasster Verhaltensweisen



Wenn Gott euch seinen Geist gibt, wenn mit Hinden zu greifen ist,

wie nahe euch Gott ist und wie gewaltig er unter euch am Werk ist — ich
frage noch einmal: Tut er es, weil ihr das jiidische Gesetz so korreke erfiillt —
oder weil ihr von Christus gehort und an ihn geglaubt habt?

Es war doch schon bei ABRAHAM so! Er verliess sich aut Gott. Er glaubte
seinem Wort. Er vertraute sich und sein ganzes Geschick ihm an.

Und so liess Gott ihn gelten, und es war alles klar und rein zwischen Gott
und ihm. Versteht doch: Kinder Gottes wie Abraham sind die, die Gott

vertrauen.
Galater 3, 5-7



59




60

und das Tun dessen, was er liebt. Von allem
Anfang an spiirt das Volk die Schwere dieser
Verpflichtungen, aber unter dem Eindruck der
gewaltigen Gotteserscheinung geht man sie
dennoch ein. Hier liegt mit ein Grund, warum
man in der Bundestheologie die Sinai-berith in
gewissen Kreisen und zu gewissen Zeiten mehr
als einen Vertrag denn als Gnadenakt verstan-
den hat.

6. Zur literarischen Ausformung des Bundes-
schlusses

Die biblischen Berichte iiber den Bundes-
schluss am Sinai und der spiteren Bundeser-
neuerung (vgl. Jos 24) stellen das Geschehen
im nachhinein in einer Form dar, die weitge-
hend der Weise entspricht, in der man im
14./13. Jahrhundert vor Chr. bei den Hethi-
tern, einer Volkerschaft im Gebiet der heuti-
gen Ost-Tiirkei, Vertrige rechtsgiiltig und ver-
bindlich abschloss. In solchen Vertragen wur-
den zwischenmenschliche Beziehungen ange-
kniipft und geregelt (zwischen verschiedenen
Konigen, bzw. Volkern oder Stimmen). In Is-
rael schien man ebenfalls mit Hilfe dieses Ver-
tragsmodells das Bundesverhiltnis zwischen
Jahwe und seinem Volk literarisch gestaltet zu
haben. Der Abschluss eines Vertrages, resp.
Bundes erfolgte also nach der festgelegten
Form des Vertrags-, resp. Bundesformulars. Es
bestand aus folgenden Elementen:

a. Einleitung oder Namennennung der Vertrag-
schliessenden (vgl. Ex 20, 2; Jos. 24, 2)

b. historischer Prolog: Aufzdahlung der vom
Bundesherrn dem Vertragspartner bis jetzt er-
wiesenen Wohltaten und Gunsterweise (vgl. Ex
19, 4; 20, 2; Jos 24, 2—13)

c. Grundsatzforderung: Verpflichtung zur Ge-
folgschaftstreue (Hauptgebot) (vgl. Ex 20, 3;
Jos 24, 14)

d. konkrete Ausfithrungsbestimmungen der
Grundsatzforderung (vgl. Ex 20, 4—17; Jos 24,
23)

e. Ratifizierungsbedingungen: schriftliche Aus-
fertigung des Vertrages, Aufbewahrung im
Tempel, 6ffentliche Vorlesung (vgl. Ex 24, 4. 7;
34, 71)

f. Anrufung von Zeugen (vgl. Jos 24, 22. 27)

g. Segens-, bzw. Fluchformeln fiir jene, die die
Vertragsbestimmungen halten, resp. missach-
ten (vgl. Lev 26, 3—39; Dtn 27f).

Die Vorstellungswelt des Bundes und dessen
literarische Ausgestaltung entstammen also ein-
deutig dem Bereich des damaligen «politi-
schen», nicht-israelitischen und nicht-religio-
sen Lebens.

7. Die konkreten Bundesbestimmungen

Zu allen Zeiten hat Israel im Sinaigeschehen
die Grundlage seines besonderen Gottesverhalt-
nisses gesehen. Sollte der Sinaibund jedoch
nicht zu einem vielleicht noch historisch inter-
essanten Requisit werden, musste er immer
wieder neu durchdacht und den jeweiligen Ge-
nerationen nahegebracht werden (= leben-
dige, miindliche Tradition!). Aber so wird
durchaus verstindlich, warum der grosse Si-
naikomplex Ex 19, 1 bis Num 10, 10 im Laufe
der Jahrhunderte zu einem vielschichtigen lite-
rarischen Gebilde zusammengewachsen ist.

Von den vielen Gesetzen nun, welche in den 5
Biichern Mose an den Sinai zuriickverlegt wer-
den, stehen wohl hochstens die 10 Gebote
historisch mit der ersten Bundesschliessung im
Zusammenhang. Der Sinn dieser «Zehn
Worte», deshalb auch «Dekalog» (iiberliefert in
Ex 20, 1—17 und Dtn 5, 6—21), wie der atl.
Gesetze und Gebote iiberhaupt, wird erst klar,
wenn im «Bundesformular» der Schritt von der
«Aufzihlung der Wohltaten» zu den «For-
derungen» einsichtig wird. Was im histori-



schen Prolog berichtet wird, sind die bereits
vorausgegangenen Wohltaten des Bundes-
herrn. Der Vertragsschliessung gehen also die
Gnadenakte Jahwes voraus. Aufgrund dieser
«Voraus-Taten» kann der Herr verlangen, dass
der Vasall sein Leben treu in die Absichten und
Ziele des einen Bund gewidhrenden Herrn ein-
ordnet (= gemeinschaftsgemisses Verhalten!).
Somit ist das Halten von Geboten nur Aus-
druck dankbarer Antwort (vgl. in diesem Zu-
sammenhang Ex 20, 2; Dtn 5, 6: Die Gebots-
reihe wird beide Male mit dem Hinweis auf die
Herausfiihrung aus Aegypten eingeleitet). Es ist
der Gott, dem Israel seine volkische und reli-
giose Existenz verdankt, der jetzt fordernd zu
ihm spricht. Der Dekalog steht innerhalb des
Bundesgeschehens. Die Bundesvorstellung sel-
ber wird zum beliebtesten und wichtigsten Bild,
mit dem Israel sein besonderes Gottesverhalt-
nis iiber Jahrhunderte hinweg versteht und zum
Ausdruck bringt.

Die beiden Fassungen der 10 Gebote weichen
nur leicht voneinander ab; z. B. wird das Sab-
batgebot je anders begriindet: in Dtn 5, 15
wird das Sabbatgebot mit der Befreiung aus der
Fron Aegyptens zusammengebracht; nach Ex
20, 11 soll Israel am Schopfungssabbat Gottes
(Gen 2, 2f) Anteil haben.

Das I. Gebot (Grundsatzforderung!) lautet:
»«Nicht sei dir anderes Gottertum mir ins Ange-
sicht» (Ex 20, 3). Der atl. Mensch glaubte noch
weitgehend an die Existenz anderer Gotter.
Jahwe aber fordert Israels ganze Liebe exklu-
siv fiir sich! Diese Forderung steht im Alten
Orient einzig da. Nach der Landnahme fiel
dieses Gebot schwer, denn die Erfahrungen mit
dem Wiisten- und Nomadengott Jahwe waren
noch keine Garantie dafiir, dass er auch fiir die
Fruchtbarkeit und reiche Ernte im Kulturland
sorgen wiirde; dafiir schienen die Fruchtbar-
keitsgotter Kanaans (Baale und Astarten) zu-
standig.

Das 2. Gebot lautet: «Du solist dir kein ge-
schnitztes Bild machen, kein Abbild von dem,
was im Himmel droben oder unten auf der

61

Erde oder im Wasser unter der Erde ist» (E»
20, 4). Es verbietet die Anfertigung und Vereh-
rung eines Gotterbildes. Ein solches Verbot fin-
det sich sonst nirgends in der Umwelt Alt-Is-
raels. Urspriinglich wurde damit untersagt
Jahwe bildlich darzustellen; der Mensch ver-
fligt nun einmal nicht iiber Gott! Vom Bilc
oder von der Statue eines Gottes glaubte mar
gemeinhin, dass eine Kraft ausgehe (Batterie)
Bei Unzufriedenheit und Enttduschungen mi
dem Gott zerstorte und verbrannte man seir
Bild. So rachte man sich an ihm. Aber der Bun-
desgott Israels ist unverfiigbar und unrich-
bar.

In der jetzigen Form verbietet dieses Gebot nui
noch die Anfertigung von Bildnissen fremde:
Gottheiten und deren Verehrung (das Gebot is
also inhaltlich identisch mit dem ersten; tat-
séchlich wird es oft mit ihm zusammen als eir
einziges Verbot verstanden; daher riihrt auct
der Unterschied der verschiedenen Zahlweise
bei Katholiken und Protestanten). Der ur-
spriingliche Sinn des Gebotes ist bereits ir
Fleisch und Blut iibergegangen; noch immer
aber bestand die Fremdgottergefahr.

Die Strafe bei Missachtung des Gebotes er-
streckt sich nur iiber vier Geschlechter (Ur-
grossvater — Grossvater — Vater — Sohn =
Grossfamilie); der Lohn der Erfiillung hinge-
gen iiber tausend Geschlechter. Selbst der Gott
der Gebote und Verbote ist eben doch mehr eir
Gott der Liebe als des strafenden Zornes.

Das 3. (unser 2.) Gebot heisst: «Du sollst der
Namen Jahwes, deines Gottes, nicht missbrau-
chen; denn Jahwe ldsst den nicht ungestraft
der seinen Namen missbraucht» (Ex 20, 7). Da-
mit soll die Verwendung des gottlichen Na-
mens (Wesen!) zu allerhand Zauberei verhin-
dert werden. Wohl hat Jahwe seinen Namen ge-
offenbart, der Mensch wird deswegen aber
noch nicht dieses Gottes habhaft. Das Verbot
bannt folglich die Gefahr, Gottes Namen (We-
sen) fiir Dinge und Interessen einzuspannen,
die nichts mit ihm zu tun haben.

Das 4. (unser 3.) Gebot «Gedenke des Sabbat-



62

tags, dass du ihn heiligst» (Ex 20, 8) ist im
Unterschied zu den bisherigen nun positiv for-
muliert. Begriindet wird der Sabbat an dieser
Stelle mit dem Schopfungssabbat Gottes (vgl.
V. 9—11).

Das 5. (unser 4.) Gebot ordnet die Bezichung
der Sohne und Tochter zu ihren Eltern: «Ehre
deinen Vater und deine Mutter, damit du lange
lebst in dem Land, das Jahwe, dein Gott, dir
geben will» (Ex 20, 12). «Ehren» meint sowohl
die pietdtvolle Haltung als auch entsprechen-
des Tun. Ehrfurcht vor den Alten garantiert
Ordnung in der Sippe und im Staat, verschafft
dem Volk dauerhaftes Wohl. Das hebriische
Wort fiir «ehren» steht fast immer im Zu-
sammenhang mit Gott selber oder mit Gott
nahestehenden Dingen (Engel, Konig, Gottes-
flirchtige, Jerusalem, Tempel, Sabbat). Auch
Eltern stehen demnach in besonderer Bezie-
hung zu Gott und miissen deshalb besonders
heilig gehalten werden.

Das 6. (unser 5.) Gebot «Du sollst nicht toten»
(Ex 20, 13) untersagt jedes willkiirliche, selbst-
herrliche, den Grundsidtzen des Volkes wider-
sprechende Toten. Dieses Verbot gilt immer
und fiir alle, fiir einen Konig wie fiir einen
Knecht (vgl. z. B. 2 Sam 12). Dennoch ist da-
mit nicht unterschiedslos jedes Toten verbo-
ten; vgl. etwa die Todesstrafe, den «heiligen
Krieg» usw. in der Offenbarungsreligion
selbst!

Das 7. (unser 6.) Gebot «Du sollst nicht ehe-
brechen» (Ex 20, 14) schiitzt somit die eheli-
che Treue. Auch ausserhalb Israels wird der
Ehebruch als Verbrechen angesehen und verur-
teilt.

Das 8. (unser 7.) Gebot «Du sollst nicht steh-
len» (Ex 20, 15) schiitzt die Freiheit und den
Lebensraum des freien Mannes; er darf weder
zum Sklaven gemacht noch als solcher ver-
kauft werden (vgl. auch Ex 21, 16; Dtn 24,
7).
Das 9. (unser 8.) Gebot «Du sollst nicht als fal-
scher Zeuge gegen deinen Nichsten auftreten»
(Ex 20, 16) verbietet Falschaussagen vor Ge-

richt und damit den Schutz des Lebens eines
Volksgenossen. Im Alten Orient stellt das Ge-
richtsurteil viel stirker als bei uns auf die Aus-
sagen der Zeugen ab. Zwei Zeugen geniigten
bei Uebereinstimmung zum Erweis der Schuld
oder Unschuld; vgl. 1 Kon 21, wo ein unliebsa-
mer, aber unschuldiger Gegner auf «legalem»
Weg beseitigt wird (V. 10. 13!).

Das 10. (unser 9. und 10.) Gebot endlich
schiitzt das zum Leben notwendige Eigentum
des Niachsten: «Du sollst nicht begehren das
Haus deines Niéchsten. Du sollst nicht begeh-
ren das Weib deines Nichsten, noch seinen
Knecht,  noch seine Magd, noch sein Rind,
noch seinen Esel, noch irgend etwas, was dei-
nem Nichsten gehort» (Ex 20, 17). Das hebrii-
sche Wort fiir «begehren» meint nicht nur die
Gesinnung, sondern vor allem die dussere Tat,
den Raub.

Der Dekalog als Sammlung der Bundessatzun-
gen ordnet somit die elementarsten Beziehun-
gen zu Gott und zum Nichsten, Verstosse ge-
gen diese Vertragsbestimmungen sind Kapital-
verbrechen und ziehen die Todesstrafe nach
sich (z. B. Ex 21, 16f). Urspriinglich war der
Wortlaut des Dekalogs wohl dusserst knapp. Er
wurde aber immer wieder neu formuliert und
anders begriindet (z. B. das Sabbatgebot). Vor
allem wuchs mit der Zeit auch die Erkenntnis,
dass diese Gebots-, resp. Verbotsreihe mit ihrer
grundsitzlichen Formulierung den ganzen
Menschen in Ordnung und Heil halten will.
Von allen atl. Gesetzessammlungen reicht wohl
nur der Dekalog in die Wiistenzeit zuriick. Die
ubrigen Gesetze setzen namlich bereits das
sesshafte Leben im Kulturland voraus.

Wollte man hinter den «mosaischen» Gesetzen
allerdings nur die Sorge fiir ein erspriessliches
Zusammenleben der Volksmitglieder sehen,
wiirde man sie grundsitzlich missverstehen. Es
geht nicht in erster Linie um soziale und natio-
nale Wohlfahrt, sondern um die Folgen des am
Sinai in Freiheit geschlossenen Bundes. Aus
dieser Bundesvorstellung heraus wird das ge-
samte Volksleben gestaltet. Samtliche Gebote



mit ihren Ausficherungen bis in die kleinsten
Einzelheiten des Alltags hinein griinden nach
dem Bundesgedanken darauf, dass Jahwe zum
Volk steht, eben ein treuer Gott ist. Deshalb
musste man jederzeit auf die Beobachtung der
Gesetze dringen.

8. Kultischer Nachvollzug des Sinaibundes im
Bundeserneuerungsfest

In Israel gedachte man schon sehr bald in ge-
wissen Zeitabstidnden in einem eigenen Bundes-
erncuerungsfest jenes Volk, Religion und Glau-
ben begriindenden Geschehens am Sinai. Nach
Ansicht vieler Exegeten fiel dieses Fest mit dem
Laubhiittenfest zusammen und wurde als Wall-
fahrtsfest begangen. Man las dabei die Sinaier-
zihlung als Festperikope vor. Nach Jos 24
scheint das Bundeserneuerungsfest zuerst in Si-
chem, und zwar alle 7 Jahre (vgl. Dtn 31, 10f)
gefeiert worden zu sein. Ueber den liturgischen
Ablauf vernehmen wir einiges aus Dtn 6—28;
Ps 50 und Ps 81: Auf einen parinetischen Vor-
spruch folgte die feierliche Verkiindigung der
Gebote (Dekalog), daran schloss sich der Bun-
desschluss mit abschliessenden Fluch- und
Segensspriichen.

Die Bedeutung eines eigenen Bundeserneue-
rungsfestes erhellt aus der stetigen Aktualitit
der Gottesoffenbarung am Sinai fiir alle nach-
folgenden Generationen. Jedes Bundeserneue-
rungsfest bedeutet somit die Bejahung der am
Sinai durch Jahwe geschehenen Beschlag-
nahme und eine Aktualisierung des Bundesver-
hiltnisses zwischen Jahwe, dem geschichts-
michtigen Bundesgott, und Israel als dem heili-
gen Eigentumsvolk Gottes. Das ist sicher mit
ein Grund, warum der Dekalog im Judentum
wie Christentum bis heute seine Bedeutung im
Rahmen der Unterweisung beibehalten hat.

9. Die prophetische Reflexion des Bundes

Wegen der beim Bundesschluss am Sinai er-
gangenen Inpflichtnahme, ausformuliert in den

konkreten Satzungen, betrachtete und deutete
das Israel der Friihzeit die berith unter einem
eher juridischen Gesichtspunkt, als einen Ver-
trag zwischen Jahwe und seinem Volk. Die
Propheten nun durchdringen dieses vorwie-
gend vertragliche Verstdndnis mit der ganzen
Kraft des Gemiites und suchen in der menschli-
chen Erfahrung nach weiteren Analogien, um
die gegenseitigen Liebesbezichungen zwischen
Jahwe und Volk verstindlich zu machen und zu
vertiefen.

Jahwe ist Vater, Israel der Sohn. Der Prophet
Hosea hat um 750 v. Chr. die Botschaft vom
liecbenden Bundeswillen Jahwes auf eine Weise
im Elternbild vorgestellt, die an Intensitit, ja
an Innigkeit in der ganzen Bibel ihresgleichen
sucht (11, 1—9), und die auch durch die neu-
bundliche Offenbarung keineswegs an Leucht-
kraft verliert.

In der prophetischen Verkiindigung erscheint
Jahwe weiter als Hirr und Israel als seine
Herde. Der Hirtentitel scheint schon sehr friih
auf Jahwe iibertragen worden zu sein (vgl. Gen
48, 15; 49, 24). Unter den Propheten ist es vor-
nehmlich Ezechiel, der zu Beginn des Exils die
Hirtschaft Jahwes gleichsam ins Hochrelief
bringt (vgl. Kap. 34), wobei in dessen Hirten-
bild alles Herrscherliche und Autoritiare zugun-
sten des Fiirsorglichen und Dienmiitigen zu-
riicktritt. So erscheint gerade im Hirtenbild das
«Fiir-andere-Dasein» Gottes (vgl. die Grundbe-
deutung des «Jahwe»-Namens!), seine bundes-
willige Zuwendung zu Welt und Mensch, in
hellstem Licht. Von diesem Glanz umleuchtet
betete man in Israel fortan den Hirtenpsalm 23.
Und gerade auch die ntl. Hirtengleichnisse ent-
lehnen Linien und Farben dem Propheten Eze-
chiel. Diese Bezugnahme ist deswegen theolo-
gisch hochst bedeutsam, weil dadurch die Hirt-
schaft Jesu mit der Jahwes identifiziert wird.
Vollends wird der Sinaibund als eine Sache der
Liebe, der zuvorkommenden und ungeschulde-
ten Liebe Gottes verstanden, die Gegenliebe
heischt und sich im Gehorsam des Geliebten
bewéhren muss, wenn die Propheten Jahwe mit



einem Gemahl vergleichen und Israel als seine
Braut verstehen (vgl. Hosea, Ez 16). Ange-
sichts der Offenbarungstatsache, dass Jahwe ein
«iibergeschlechtlicher» Gott ist, erscheint das
Bild des Brautigams geradezu kiithn und uner-
wartet. Aber es gehort offenbar zum Paradox
des bundeswilligen Gottes Israels, dass er die
zentrale Idee des Mythos von der «heiligen
Hochzeit», in der kanaaniischen Umwelt weit
verbreitet und tief verwurzelt, als Vorentwurf
fiir die dusserste Selbstoffenbarung aufgreift
und in die prophetische Bundesreflexion hin-
einholt. Seit Hoseas Tagen ist das Bild der Ge-
mahlschaft Ausdruck der entschiedenen Zu-
wendung Jahwes zu Mensch und Volk, Aus-
druck des gemeinschaftsgerechten Gottes und
seiner treuen Liebe.

10. Der stindig gefdhrdete Bund

Von demselben Exodus-Buch an, das die Bun-
desstiftung bezeugt, zeigt das Alte Testament
immer wieder, dass Israel Gottes Angebot,
seine Freundschaft und Treue und die dadurch
grundgelegte Freundschaft und Treue unterein-
ander, oftmals nicht durchgestanden hat. Von
Anfang an reiht sich Glied um Glied zu einer
langen Kette von Bundesbriichen (Ex 32), die
wiederum Unheil und Fluch iiber das Volk
bringen. Die Ueberlieferung lasst bereits Josua
das Wagnis und die Schwierigkeit aussprechen,
in die Israel mit Jahwe geraten ist (Jos 24,
14—24). Als erster hat wohl Hosea um 750 v.
Chr. die Misslichkeit des Dilemmas zwischen
dem treuen Gott und dem untreuen Volk zu-
tiefst empfunden (vgl. 2, 4—25; 11, 1—9).

In die gefahrlichste Krise geriet das Bundesver-
haltnis 586 v. Chr. (Verlust des Landes, der
heiligen Stadt und des Tempels, Exil und Zer-
streuung). Die Vorfille waren der greifbare
«Beweis» dafiir, dass Jahwe nicht mehr zu sei-
nem Volk stand, es den Heiden preisgab, sich
als Bundesherr dem untreu gewordenen Volk
gegeniiber nicht mehr verpflichtet fiihlte. Man
war sich zwar bewusst, dass die Schuld beim

Volk lag. Durch sténdiges Liebdugeln mit frem-
den Gottern (= dauerndes Attentat auf das
Hauptgebot!) und Missachtung der Thora war
der Bund schon ldngst gebrochen und vom
Menschen her aufgekiindigt. In dieser wieder
heillos gewordenen Situation erwachte jedoch
die Sehnsucht nach einem Neuen Bund, der
ewig dauert und unzerbrechlich ist (Jer 31,
31ff). Unter dem Einfluss der im Exil gemach-
ten Erfahrungen riickte wieder stdarker ins Be-
wusstsein, dass die berith keine Selbstverstdnd-
lichkeit, sondern doch Gnade und Geschenk
ist. Ezechiel redet von einem ewigen «Friedens-
bund» Gottes mit Israel (37, 26). Und Deutero-
Jesaja macht den Gottesknecht zum «Bund fiir
das Volk», sein Siihnetod wird «die Vielen»
rechtfertigen (53, 10ff). Auf diese Weise erhilt
das im Jahwebund angebotene Heil eine wun-
derbare Ausweitung. Der Ratschluss des Bun-
des, der zunidchst nur Israel angeboten ist,
driangt noch einem Hohepunkt entgegen, um
am Ende der Zeiten die gesamte Menschheit zu
beherrschen. Im Sinaibund erst unvollkommen
kundgeworden, wird die berith nach Auskunft
der Propheten durch das Mittlertum des
Knechtes Jahwes eine vollkommene, innerliche
und gleichzeitig allumfassende Verwirklichung
finden.

11. Verheissung und Wesen eines Neuen Bun-
des

Von Jahwe geradezu zu einem Leidenden ge-
macht und geschlagen, blieb es dem Propheten
Jeremia vorbehalten, die wohl tiefste atl. Ver-
heissung eines neuen Gnadenbundes auszuspre-
chen. Obschon in Israel die Institutionen, von
denen man dachte, dass Jahwe darin fiir immer
gewissermassen verfiigbar und manipulierbar
erschienen sei, zusammenbrachen (Verlust des
Landes, Untergang des Volkes als Nation,
Ende des Konigtums, Zerstorung des Tem-
pels), durfte Jeremia doch immer wieder sa-
gen: Es kann nicht das Endgiiltige, nicht das
Ende sein; die berith bleibt! In der Gefiihls-



tiefe mit Hosea verwandt, vermochte Jeremia
als einziger und erster Prophet die Lehre vom
Neuen Bund so ausdriicklich zu formulieren:
«Siehe, es kommen Tage, spricht Jahwe, da
werde ich mit dem Hause Israel und mit dem
Hause Juda einen neuen Bund schliessen. Nicht
wie der Bund, den ich mit ihren Vitern ge-
schlossen habe, damals, als ich sie bei der Hand
nahm und aus dem Lande Aegypten heraus-
fiihrte, diesen meinen Bund: Sie haben ihn ge-
brochen, obwohl ich ihr Herr war, spricht
Jahwe. Sondern das ist der Bund, den ich mit
dem Haus Israel nach jenen Tagen schliessen
werde, spricht Jahwe: Ich werde mein Gesetz in
thr Inneres legen und ihnen ins Herz hinein-
schreiben, und ich werde ihr Gott sein und sie
werden mein Volk sein. Dann brauchen sie sich
nicht mehr gegenseitig zu belehren und einer
dem andern zu sagen: ’Erkennet Jahwe!” Son-
dern sie alle werden mich erkennen, klein und
gross, spricht Jahwe. Denn ich vergebe ihre
Schuld und denke nicht mehr an ihre Siinde»
(Jer 31, 31—34).

Die zwei Grundvorstellungen der Sinai-berith
bleiben auch dem Neuen Bund erhalten; die
frei geschenkte Gegenwart Gottes, die dem
Menschen Frieden und Wohlstand sichert, und
die Treue des Menschen zum gottlichen Ge-
setz. Doch das bislang eher juridisch verstan-
dene Bundesverhiltnis deutet Jeremia jetzt gei-
stig und personlich, indem er die neue berith
nicht mehr auf nationaler Zugehorigkeit, son-
dern auf dem personlichen Verhiltnis zu Gott,
auf personlicher Verantwortlichkeit griinden
lasst. Ferner gibt es keine dusseren Gebote, Ge-
setze und Verpflichtungen mehr, weil sich der
Neue Bund nicht einfangen ldsst in Paragra-
phen, nicht mehr einzwingen in vorgegebene
gesellschaftliche Rahmen, nicht mehr festhal-
ten in konventionellen, von Menschen geschaf-
fenen Institutionen; vielmehr wird das neue
Gesetz dem Menschen ins Innere gelegt, «ins
Herz geschrieben» (V.33). Als letzte uner-
horte Neuerung in dem von Jeremia angekiin-
digten Bund ist die gottliche Initiative zur Siin-

denvergebung zu nennen (V.34). Endlich ist der
Inhalt des Neuen Bundes, «Gott kennen», so
unbegrenzt wie die Liebe. Und wie die Liebe
von Innen kommt, so wird auch der neubundli-
che Mensch von innen heraus aus tiefster per-
sonlicher Ueberzeugung, Gottes Gesetz erfiil-
len.

In dem Neuen Bund in Kraft setzenden
Becherwort des Herrn sind denn auch die zwei
atl. Biinde vereinigt und in ihren Grundanlie-
gen fiir immer eingeholt und «rechtskraftig» ge-
macht worden: Der Sinaibund mit seiner For-
derung des Blutvergiessens und der Jeremia-
bund mit seiner Verheissung der Siindenverge-
bung: «Das ist mein Blut des Bundes, das fiir
viele vergossen wird zur Vergebung der Siin-
den» (Mt 26, 28).

So verkehrt und heillos die Welt eh wie je er-
scheinen mag, so unverschnlich die Gegen-
sitze stetig aufeinanderprallen, Mose und Jere-
mia zeigen den Menschen in je ihrer Zeit, dass
das ganze menschliche Schicksal eingefangen
und getragen ist im Liebesratschluss Gottes,
der sich in seinem Namen («Jahwe»!) und in
seinem Bund als ein Gott «fiir» Mensch,
Schopfung, Welt und Zeit erwiesen hat und
noch immer als solcher zeigt. Im Namen dieses
bundeswilligen und unendlich guten Gottes
durfte Jeremia verkiinden: «Mit ewiger Liebe
habe ich dich geliebt, darum habe ich dich an
mich gezogen in Huld» (31, 3).



66

Also sprach Mose: Nicht weil ihr alle Vélker an Zahl ibertrifet, neigte

sich Jahwe euch zu und erwihlte euch — denn ihr seid das kleinste von allen
Volkern, — sondern weil Jahwe euch liebte und weil er den Schwur

halten wollte, den er euren Vitern geschworen, fithrte euch Jahwe mit starker
Hand heraus und erléste dich aus dem Sklavenhause, aus der Hand Pharaos,
des Konigs von Agypten. So sollst du denn erkennen, dass Jahwe,

dein Gott, der wahre Gott ist, der treue Gott, der den Bund und die Huld
bis auf tausend Geschlechter denen bewahrt, die ihn lieben und seine

Gebote halten.
Deuteronomium 7, 7-9






	Der Gottesbund am Sinai in seiner geschichtlichen Entwicklung

