Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 11

Artikel: Der Glaube an den Geist : mein Anliegen in der Zeit
Autor: Schneider, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

262

Der Glaube an den Geist
Mein Anliegen in der Zeit

Vortrag von Reinhold Schneider im Badi-
schen Staatstheater Karlsruhe am 3. April 1949

Die moderne Philosophie hat die Lehre von
der willensmdssigen Ohnmacht des Geistes
aufgestellt. Erst in Verbindung mit dem
Lebensdrang, den Trieben, soll der urspriing-
lich ohnmichtige Geist ermichtigt worden
sein, der Wirklichkeit ihre Gestalt gegeben zu
haben. Die Lehre ist von ungeheurer Trag-
weite. Muss sie doch das Bild Gottes ver-
andern. Der Schopfergott ist (danach) nicht
der allmichtige Geist, das schaffende, der
Schopfung méchtige Wort, das im Anfang war.
Gott wird, indem der urspriinglich unmich-
tige Geist mit dem urspriinglich dimonischen
Lebensdrang in einen Prozess wechselseitiger
Durchdringung eintritt.

Eine solche Konzeption kam nicht von unge-
fahr. Sie ist ein erschiitternder Einspruch
gegen die Selbstherrlichkeit eines gewissen
Geistes, der glaubte, der Dinge dieser Welt
michtig zu sein; sie ist aber auch ein ergreifen-
des Selbstbekenntnis des auf reine Geistigkeit
gerichteten Menschen, dem in dieser Welt die
Niederlage, Demiitigung, Erniedrigung berei-
tet ist. Unségliche Leiden des Geistigen, der
iibergangen wird von der Gewalt, hat diese
prophetische Lehre vorweggenommen; eine
geschichtliche Erfahrung scheint mit ihr in
Zusammenhang zu stehen, die nicht geleugnet
werden kann. Vielleicht musste auch eine sol-
che Vorstellung vom Geiste einmal ausgespro-
chen, vertreten werden, damit das Bild der
Zeit ganz deutlich werde, die letzte Not der
Menschheit zu Wort komme.

Der Geist, der im Denken iiber sich selbst aller
Macht sich begibt: welche erregende, uns in
Furcht und Zittern versetzende Erscheinung!
Wir iiberlassen, wie es billig ist, der Theologie
und Philosophie die Antwort. Uns geht es hier
um die Tatsache der geistigen Existenz, das
Dasein des geistigen Menschen in der Zeit: er
tut gut, damit zu rechnen, dass er als lastiger
Zeuge und Mahner, schon als Erkennender,
ibergangen wird, dass er dem Missbrauch
durch dimonische Krifte anheimfallt; dass er
in die Versuchung gerdt, durch die Verbin-



dung mit Kriften zur Wirkung zu streben, die
ihn beugen, versklaven, zum Widerspruch mit
sich selbst liberwiltigen werden und ihm das
Amt nehmen, an dessen Erfiillung er einmal
gerichtet werden wird: Stimme des Gewissens
Zu sein.

Kann aber der Geist bestehen in Zeit und
Welt, wenn er nicht iiberzeugt ist von seiner
urspriinglichen, ihm wesensgemassen,
unabdingbaren Macht? Ich glaube es nicht.
Der Geist, der diese Macht bezweifelt — eine
empfangene, keine selbst geschaffene Macht
—, das heisst also Anteil an einer Macht, die
iiber ihm besteht, muss untergehen. Geistige
Existenz bedeutet Mut zum Glauben an sich
selbst: daran, dass es einen Geist gibt, der
michtig ist, das Antlitz der Erde zu erneuern.
Die furchtbare Gefihrdung, der er ausgesetzt
ist, soll wahrlich nicht geleugnet werden. Aber
wahr ist es doch, dass Lebensdrang und Trieb
warten auf die Fithrung des Geistes, auf das
Wort, das ihnen eine Richtung gibt, ein Ziel
weist. Sie sind im Grunde sehr folgsam, sehr
dienstbereit. Sie priifen die Geister nicht, deren
Parole sie iibernehmen, gerade damit bewei-
send, wie sehr sie auf Fiihrung angewiesen
sind. Es scheint fast, dass ein jedes Wort
willkommen ist, das ihnen befiehlt, was sie tun
sollen; wesentlich ist nur, dass dieses Wort den
Charakter eines unmissverstindlichen, eines
zwingenden Befehls habe. Und doch liegt nicht
im Befehle das Heil, sondern in der freien Ent-
scheidung zwischen ja und nein.

Kunst ist nur moglich, solange sie sich selbst
vertraut und wieder Vertrauen verbreitet. Ich
glaube nicht, dass ein bedeutender Kiinstler
gelebt hat, der nicht davon iliberzeugt war, dass
er, vermoge reiner Geistigkeit, aus der geisti-
gen Macht iiber das Bild, berufen sei, die Zeit
zu deuten, den Menschen zu erheben und zu
bessern, ihn in Einklang mit einer hoheren
Welt zu bringen und ihm dadurch zu helfen.
Die Kiihnheit dieser Zuversicht ist eine
bezeichnende FEigenschaft des Kiinstlers. Im
Gleichgewicht ist sie freilich nur, wenn sie sich

203

mit Demut verbindet und im Dienste einer
Ordnung weiss, die von Anfang besteht, und in
die sie fiir ihre Zeit gerufen ist. Kunst muss
verbinden wie der Geist liberhaupt; das Zeug-
nis, das er von sich geben kann, ist, dass er auf
ein Reich hinwirkt, in dem Menschen und
Dinge in Threm Rechte sind; er muss ver-
einen, das ist seine tiefste Natur.

Kunst bedeutet immer ein Ja. Dies ist das
Einzige, was ich sagen mochte. Wie konnte sie
die Bilderwelt der Schopfung empfangen und
widerstrahlen, ohne die Schopfung zu beja-
hen! Die Kunst hat kein Recht, nicht einmal
die Moglichkeit, Verzweiflung in die Welt zu
tragen. Wohl weiss sie von jeder Not bis zum
Schrei der Verzweiflung; und sie versiindigte
sich vielleicht an der ihr {iberantworteten Zeit,
wenn sie diesen Schrei nicht wahrhaben wollte.
Aber Verzweiflung als letzte Aussage ist ihr
nicht gestattet. Der Kiinstler muss sie gebro-
chen haben, eher er spricht — und er muss
verstummen, wenn sie wieder iiber ihn kom-
men will. Verzweiflung ist immer das
Unbewiltigte. Kunst aber ist Sieg der Form
uber den Gegenstand. Verzweiflung vermag
die Form nicht zu schliessen. Der Kiinstler
kann ihr erst Gestalt geben, wenn er sie in sich
bezwungen hat, — und wenn Verzweiflung
eine wesentliche Erfahrung seiner Zeit sein
sollte, so muss der Kiinstler sie bis in ihre
Tiefe durchlitten und muss sie ausgetragen
haben, sofern er sie aussagen will in der Ord-
nung des Kunstwerkes.

Kunst ist ein Ja an die Schopfung, an die Zeit,
das Volk, den Menschen iiberhaupt. Die Zeit
stellt ihr die Aufgabe. Unsere Zeit ist eine
Offenbarung ohnegleichen von den Maichten
der Geschichte; die Hohen haben sich ent-
schleiert, die Tiefen sind aufgeklafft; Streiter-
scharen sind herniedergestiegen, und Heere
furchtbarer Art sind aus den Tiefen gequollen
und haben den Kampf angetreten, dessen Preis
der Mensch ist: der Mensch, dem man die



264

Liebe Dunkelheit

Schliesse Du mich ein,
Liebe Dunkelheit,

Du mein Dimmerschein,
Meiner Seele Zeit,

Traumgewebtes Licht,
Das die Welt umgreift
Und mein Angesicht
Schon wie Morgen streift!

Wie der Mistelstrauch
Ernst vorm Kreuze steht
Und der Rose Hauch
Still in sich verweht,

Wie der erste Schnee

Schon den Garten deckt
Und verjithrtes Weh

Kaum im Traum erschreckt,

Wie vom Lebensbaum
Fallt des Spechtes Schlag:
Sinkt der Erdentraum

In den ewigen Tag.

Liebe Dunkelheit,

Der ist nicht allein,
Der im Dimmerschein
Sucht die Ewigkeit,

Der von Leid entriickt

An der Schwelle sdumt
Und sich schmerzbegliickt
Fern hiniibertrdaumt.

Liebe Dunkelheit,

Der kein Erdenlos

Und kein Reich zu weit
Und kein Gliick zu gross:

Freiheit der Entscheidung abnehmen, die
Krone des Gewissens vom Haupte reissen
wollte. Es sind Giiter, die dem Menschen zu
nehmen keine Macht auf Erden ein Recht hat.
Die Kunst sucht nach Bildern der Wahrheit
von der Zeit, fiir die Zeit. Sie vergegenwirtigt
die Not der Stunde; indem sie die Zeit deutet,
erweckt sie zur Entscheidung in der Zeit. Sie
glaubt, dass die Mdoglichkeit, frei zu sein, tief
im Menschen ruht, und sie mochte ihn dieser
Freiheit sicher machen, auf dass er aus ihr
handle unter der Stimme seines Gewissens.

Kunst setzt Freie voraus oder solche, die frei
werden wollen: Freie im letzten Sinne, Men-
schen, die unter jedem Zwange fihig sind einer
sittlichen Haltung, eines Zeugnisses, das des
Menschen wiirdig ist. «<Es erkenne der Mensch
die Wiirde seines Geschlechts»: dieses
Wort des Papstes Leos des Grossen bezeich-
net wie die Anliegen des Glaubens auch die
der Kunst. Aber diese Wiirde ist vom Bosen
angegriffen; sie steht immer in #usserster
Gefahr. Es ist der Sinn aller Zeit, dass der
Mensch diese Wiirde behaupte oder zuriickge-
winne. Aber es wird ihm nicht allein gelingen,
nicht ohne Gnade und nicht ohne sich seines
Angewiesenseins auf den grossern Zusammen-
hang, das Leben in der Menschheit und der
Hingabe an sie, bewusst zu sein. Die deutsche
Klassik neigte dazu, den Menschen zu iiber-
schiitzen; sie meinte, er konne sich in sich, aus
sich vollenden und werde damit der Welt den
grossten Dienst erweisen, so wie die deutsche
Klassik die Gliicksmoglichkeit der Schopfung
zu hoch veranschlagt, ihre Gebrochenheit, ihr
Hingeordnetsein auf die Gnade zu wenig wahr-
gehabt hat. Der Kiinstler muss damit begin-
nen, dass er sich der Gnade iiberantwortet und
dass er nicht sich selber will, sondern das
Ganze.

So geht der Kunst voran ein Credo. Es soll
auch hier ausgesprochen werden. Ueber aller
Zeit waltet Gnade; und selbst eine Verfeh-



lung, die fiir den Einzelnen tédlich ist, wird im
Zusammenhang des Ganzen zum Heil. Heisst
Dichten Gerichtstag halten, so doch nur
Gerichtstag iiber das eigene Ich: dies ist der
Grund der Wahrhaftigkeit, die das Leben des
Gedichtes ist. Wie aber auch das Urteil in die-
sem Prozess ausfallen mag: die Zeit kann nicht
verurteilt werden. In einer jeden Stunde ist
eine Moglichkeit der Lauterung, der Wende,
der Heimkehr zur Wahrheit. Dass die Wahr-
heit uns heimsucht, dass sie von uns getan wer-
den will mit der frischen Kraft des gewandel-
ten Herzens, des erncuerten Geistes: das ist im
tiefsten Grunde unsere Not, — und die Not
wird nicht von uns lassen, ehe wir die Wahr-
heit ergreifen, die uns vereint, ehe wir den Mut
fassen, in dieser schuldbeschwerten Welt der
Schuld uns zu stellen und ihren Bann zu bre-
chen in Bekenntnis, Opfer und Geduld, durch
ein sithnendes, tétiges, der vereinenden Wahr-
heit verpflichtetes Leben. Das kann nur
geschehen mit der Hilfe, aus der sakramenta-
len Kraft Dessen, der uns verheissen hat, bei
uns zu sein alle Tage bis ans Ende der Welt.
Ist aber alles Geschaffene in IThm, in dem Wort
des Anfangs, so muss die Kunst, schon aus
Liebe zu der ihr anvertrauten Bilderwelt, also
gerade als Kunst, sich dem Wort unterwer-
fen.

Der Herr selber hat gesagt, dass er nicht
gekommen sei, zu richten, sondern selig zu
machen, nicht zu verdammen, sondern zu hei-
len. Kein Volk ist verloren nach menschli-
chem Ermessen, ein jedes ist berufen, Teil des
grossen Volkes zu sein, das Gott gehort und
dessen Haupt der Erloser ist. Und da die
Kunst vom Volke getragen wird und ihre
Sprache nur zu sprechen vermag aus dem
Vermogen Aller, als Wortfiihrerin und Fiir-
sprecherin einer Gemeinschaft, deren Anlie-
gen der Kiinstler in Demut entgegennimmt,
aber wahrlich nicht erfindet, ersinnt, so hat sie
auch die Verpflichtung, dem Volke zu sagen,
dass sie glaubt an seinen unverginglichen

205

Letzter Erdenduft,

Den mein Herz geniesst,
Der durch Nebelluft
Rein hiniiberfliesst,

Nimm sie treulich auf,
Letzten Rosenhauch
Und der Spechte Lauf
Und die Mistel auch!

Die Geschwister all
Schwerer Erdenzeit
Hiillt Dein Flockenfall,
Heilige Dunkelheit!

Reinhold Schneider
Aus: Herz am Erdensaume, 1947

Die Weide

Reinhold Schneider

Ich bin eine Weide
am grauen Todessee,
in allem Leide
Zeichen Seiner Nih,

und ldngst Thm vertraut,
wenn ER mich greift —
mein Zweig hat Ihn geschaut
und oft gestreift.
Irma Driesen



266

Wert, dass es ihr hochstes Gliick ist, diesen
Glauben zu haben und zu versuchen, in die-
sem Glauben zu ermutigen, zu bestirken, wie-
der aufzurichten. Das Edle in unserem Volke
ist mir unter der furchtbarsten Verdiisterung
so deutlich geworden — in den Jahren, da
aller Anschein gegen dieses Volk zu zeugen
schien —, dass ich nur in Ehrfurcht davon
sprechen kann. Unter der Fahne der Liige sind
Unzidhlige den Weg der Wahrhaftigkeit gegan-
gen, dessen Ziel verhiillt war in den Tod. Ehre
ihrem Andenken! Es ist hochste Ehre der
Kunst, wenn sie dieses Andenken erhalten,
weitertragen soll. Diese innere Geschichte
unseres Volkes ist auch da. Sie kann nicht
geschrieben werden. Denn die ersten Zeugen
sind tot, verweht in den Schneefeldern Russ-
lands, den Sandwiisten Afrikas, den Triim-
mern Berlins. Aber diese Geschichte wirkt. Sie
ist unsere Hoffnung.

Suchen wir die ungeheuerliche Verfithrung zu
iiberschauen, die die Macht des Bosen mit der
Hilfe einer blendenden Macht des Geistes auf-
geboten hat gegen den Menschen, so miisste
ein begliickendes Vertrauen auf den Men-
schen uns erfiillen. Es ist ihm etwas einge-
pflanzt, das offenbar nicht ausgerottet, nicht
iibertdubt werden kann; er ist Mensch, sofern
er sich emporwendet zum Licht und in ihm
seine Heimat erkennt, und es ist offenbar, dass
er nicht sein kann, ohne dieses Licht zu vereh-
ren. Kein Elend der Erniedrigung, keine noch
so bittere Erfahrung sollen uns diese Ueber-
zeugung nehmen. Der Mensch ist erst dann bei
sich selbst und im rechten Verhiltnis zur
Wirklichkeit, wenn er auf das Innigste davon
durchdrungen ist, dass er geboren ist aus Gott,
und wenn er entschlossen ist, diese Ueberzeu-
gung unter den Erweis seines ganzen Lebens,
seines Seins und Denkens und Tuns ohne jede
Einschriankung zu stellen. Im Grunde haben
die grossen Dichter der abendldndischen V6l-
ker, die wir verehren, nur ein einziges Gedicht
hinterlassen: das Gedicht von der Krone des

Menschen. Im Wesen der Krone liegt es, dass
sie verliechen wird von einem Hoheren. Feiert
die Kunst den Adel des Menschen, so wendet
sie ihn auch zu Gott.

Aber die Kunst ist sehr arm ohne Hilfe; sie
muss fiihlen diirfen, dass sie im Zusammen-
hange steht, im Volke und mit dem Volke in
der Menschheit: dann werden ihr vielleicht
Krifte geschenkt, die sie nicht erwarten durfte.
Thr letztes Wort kann immer nur eine Bitte
sein. Vielleicht muss sie Worte sagen, die nicht
gern gehort werden oder verletzen. Aber diese
Worte kénnen nur gelten der Erweckung der
Gewissen, dem Bemiihen, die Gewissen wach
zu halten von Stunde zu Stunde gegen eine
jede Verfithrung, gegen eine jede Hiresie,
gegen das diabolische Angebot unserer Not,
Brot zu machen aus den Steinen der Armut. Es
ist kein grosseres Leiden fiir ein Volk, als die
Krankheit des Gewissens, kein schlimmeres
Verhdngnis fiir die Welt, als erstickte
Schuld.

Im Sittlichen, im Geiste sind wir frei, stehen
wir fiir uns vor Gott. Und es ist keine
Gefangenschaft in dem Zwange der Geschichte
denkbar, die es dem Gefangenen nicht erlaubt,
ein Ja und Nein zu sagen, ein Ja an Gott, ein
Nein an den Herrn des Abgrunds, dessen
Gestalten wechseln mit den Zeiten. Denn jede
Zeit hat, wie ihre Gnade, auch eine besondere
Anfechtung. Die Macht der Liige erscheint in
immer neuer Gestalt. Wie bald wire sie sonst
erschopft! Heute sind vielleicht Angst und
Verzweiflung, die Lehre von der wesensmissi-
gen Sinnlosigkeit des Daseins, vom Ausge-
liefertsein an das Nichts, die Masken der
Liige.

Thr tritt entgegen demiitig-eherne Zuversicht.
Wir wissen von unserem Ursprung und wissen
von unserem Ziel. Die Zeit will, dass wir eins
werden im Glauben an Gott, in der Behaup-
tung der von ihm empfangenen Wiirde, des



Adels, der uns gemiss ist. An diesen Adel
freier, koniglicher Entscheidung, an den Beruf,
die menschliche Gemeinschaft, die Giiter der
Erde zu verwalten unter dem Gewissen und
alles Geschaffene, Kreatur und Pflanzen, Hei-
mat, Landschaften, Rdume zu schiitzen gegen
die Krafte der Zerstorung, mochte die Kunst
erinnern; sie mochte zu diesem Amte die Her-
zen, die Geister bewegen mit Hingabe ihrer
ganzen Kraft, so schwach diese Kraft auch
sei.

Aber der Kiinstler vermag nichts, wenn er sich
allein weiss. Helfen Sie ihm! Lassen Sie keine
Eitelkeiten zu. Entreissen Sie den Kiinstler dem
Fluch des modernen Geisteslebens, das die
Person stellen will iiber das Wort, die Wahr-
heit! Lassen Sie den Kiinstler die Lacherlich-
keit eines jeden Kults erfahren und empfin-
den, gelte er den verehrungswiirdigen Gei-
stern vergangener Epochen oder den armen
Streitern dieser Zeit. Beten Sie, dass die Kunst
gut werde! Es ist sicher viel zu wenig gebetet
worden fiir sie. Die Romantiker — Novalis
und Brentano — haben um dieses Gebet
gefleht, und welches Los haben sie und ihre
Kunst gefunden! Und wer mag fiir den Phanta-
sten von Sils-Maria gebetet haben, den Bett-
ler, der sein Herz in Eis verbarg und wihnte,
ein Caesar zu sein! Fordern Sie unerbittliche
Wahrhaftigkeit vom Kiinstler! Geben Sie ihm
keine Selbstgefdlligkeit nach! Seine Kraft ist
nicht in ihm selbst, sondern allein im Ganzen.
Und ein Jeder ist mitverantwortlich fiir die
Kunst seiner Zeit. Wenn Sie strenge Wahr-
haftigkeit fordern, die das Personliche tilgt,
und nichts mehr bestehen ldsst als das Ethos
der Verantwortung, so kann die Kunst viel-
leicht — in der Zeit, fiir die Zeit — das die
Herzen bewegende Bild der Wahrheit geben,
die frei macht. Es wird geschehen aus der
Vollmacht des Geistes, der jenseits des Person-
lichen, gegen den Zweifel an seiner Macht,
wirkt und die Wirklichkeit gestaltet, die
Geschichte lenkt, nach Gottes, nicht nach der

267

Menschen Willen, stark allein durch die Hin-
gabe an Gottes Gesetz, an die Gnade, die den
Menschen unwidersprechlich anruft im Ab-
grunde der Geschichte und nicht von ihm lisst,
bis er aufblickt und ihr wieder vertraut. Kiinst-
ler sein heisst glauben an die Macht des
Ursprungs, das schaffende Wort. Und eine
grosse Kunst werden wir nur wieder erwarten
konnen, wenn das ganze Volk glaubt an die
Geschichtsmacht des Geistes und wenn es dar-
iiber wacht und darum betet, dass die ungebro-
chene Wahrheit sich aussage in der Kunst.

Der Geist ist, wie er es vorausgeahnt hat, auf
eine entsetzliche Weise erniedrigt worden in
der Welt, und er ist schuldig geworden der
Gedanken der Zerstorung, deren Vollzug die
Welt dieser Stunde zu bedrohen scheint, wie
sie noch nie bedroht worden ist. Sie scheinen
das Signum dieser Zeit zu sein. Aber nur der
Geist kann den Abgrund schliessen, das Zer-
rissene verbinden; zerstorende Geistesmacht
kann nur {iiberwunden werden von einem
Geiste, der aus seinem ganzen Vermdgen in
Ehrfurcht erhalten will.

Helfen Sie mit, dass dieser Geist stark werde in
dieser furchtbaren Stunde; noch einmal: Es
geht nicht mehr um die Person. Es geht, vom
Menschen her gesehen, um die Rettung der
Menschheit und Schopfung. Die Verantwor-
tung des Menschen fiir die Schopfung war nie-
mals so deutlich wie heute, da unsere Hand an
dem Schaltwerk zu tasten scheint, das einen
erdvernichtenden Schlag auslésen kann. Aber
Menschheit und Schopfung werden geborgen
sein, wenn der Mensch sich glaubensmachtig
bekennt zum Ewigen Wort, fest vertrauend
darauf, dass die Stunde gekommen ist, da wir
in unserer eigensten Not das Anliegen der
Menschheit ergreifen und Schuld, Not und
Anfechtung uns einigen sollen, wie wir noch
niemals geeinigt waren.



268




	Der Glaube an den Geist : mein Anliegen in der Zeit

