
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 11

Artikel: Der Glaube an den Geist : mein Anliegen in der Zeit

Autor: Schneider, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


262

Der Glaube an den Geist
Mein Anliegen in der Zeit

Vortrag von Reinhold Schneider im
Badischen Staatstheater Karlsruhe am 3. April 1949

Die moderne Philosophie hat die Lehre von
der willensmässigen Ohnmacht des Geistes
aufgestellt. Erst in Verbindung mit dem
Lebensdrang, den Trieben, soll der ursprünglich

ohnmächtige Geist ermächtigt worden
sein, der Wirklichkeit ihre Gestalt gegeben zu
haben. Die Lehre ist von ungeheurer
Tragweite. Muss sie doch das Bild Gottes
verändern. Der Schöpfergott ist (danach) nicht
der allmächtige Geist, das schaffende, der
Schöpfung mächtige Wort, das im Anfang war.
Gott wird, indem der ursprünglich unmächtige

Geist mit dem ursprünglich dämonischen
Lebensdrang in einen Prozess wechselseitiger
Durchdringung eintritt.
Eine solche Konzeption kam nicht von ungefähr.

Sie ist ein erschütternder Einspruch
gegen die Selbstherrlichkeit eines gewissen
Geistes, der glaubte, der Dinge dieser Welt
mächtig zu sein; sie ist aber auch ein ergreifendes

Selbstbekenntnis des auf reine Geistigkeit
gerichteten Menschen, dem in dieser Welt die
Niederlage, Demütigung, Erniedrigung bereitet

ist. Unsägliche Leiden des Geistigen, der
übergangen wird von der Gewalt, hat diese
prophetische Lehre vorweggenommen; eine
geschichtliche Erfahrung scheint mit ihr in
Zusammenhang zu stehen, die nicht geleugnet
werden kann. Vielleicht musste auch eine solche

Vorstellung vom Geiste einmal ausgesprochen,

vertreten werden, damit das Bild der
Zeit ganz deutlich werde, die letzte Not der
Menschheit zu Wort komme.
Der Geist, der im Denken über sich selbst aller
Macht sich begibt: welche erregende, uns in
Furcht und Zittern versetzende Erscheinung!
Wir überlassen, wie es billig ist, der Theologie
und Philosophie die Antwort. Uns geht es hier
um die Tatsache der geistigen Existenz, das
Dasein des geistigen Menschen in der Zeit: er
tut gut, damit zu rechnen, dass er als lästiger
Zeuge und Mahner, schon als Erkennender,
übergangen wird, dass er dem Missbrauch
durch dämonische Kräfte anheimfällt; dass er
in die Versuchung gerät, durch die Verbin-



263

dung mit Kräften zur Wirkung zu streben, die
ihn beugen, versklaven, zum Widerspruch mit
sich selbst überwältigen werden und ihm das
Amt nehmen, an dessen Erfüllung er einmal
gerichtet werden wird: Stimme des Gewissens
zu sein.
Kann aber der Geist bestehen in Zeit und
Welt, wenn er nicht überzeugt ist von seiner
ursprünglichen, ihm wesensgemässen,
unabdingbaren Macht? Ich glaube es nicht.
Der Geist, der diese Macht bezweifelt — eine
empfangene, keine selbst geschaffene Macht
—, das heisst also Anteil an einer Macht, die
über ihm besteht, muss untergehen. Geistige
Existenz bedeutet Mut zum Glauben an sich
selbst: daran, dass es einen Geist gibt, der
mächtig ist, das Antlitz der Erde zu erneuern.
Die furchtbare Gefährdung, der er ausgesetzt
ist, soll wahrlich nicht geleugnet werden. Aber
wahr ist es doch, dass Lebensdrang und Trieb
warten auf die Führung des Geistes, auf das
Wort, das ihnen eine Richtung gibt, ein Ziel
weist. Sie sind im Grunde sehr folgsam, sehr
dienstbereit. Sie prüfen die Geister nicht, deren
Parole sie übernehmen, gerade damit beweisend,

wie sehr sie auf Führung angewiesen
sind. Es scheint fast, dass ein jedes Wort
willkommen ist, das ihnen befiehlt, was sie tun
sollen; wesentlich ist nur, dass dieses Wort den
Charakter eines unmissverständlichen, eines
zwingenden Befehls habe. Und doch liegt nicht
im Befehle das Heil, sondern in der freien
Entscheidung zwischen ja und nein.
Kunst ist nur möglich, solange sie sich selbst
vertraut und wieder Vertrauen verbreitet. Ich
glaube nicht, dass ein bedeutender Künstler
gelebt hat, der nicht davon überzeugt war, dass

er, vermöge reiner Geistigkeit, aus der geistigen

Macht über das Bild, berufen sei, die Zeit
zu deuten, den Menschen zu erheben und zu
bessern, ihn in Einklang mit einer höheren
Welt zu bringen und ihm dadurch zu helfen.
Die Kühnheit dieser Zuversicht ist eine
bezeichnende Eigenschaft des Künstlers. Im
Gleichgewicht ist sie freilich nur, wenn sie sich

mit Demut verbindet und im Dienste einer
Ordnung weiss, die von Anfang besteht, und in
die sie für ihre Zeit gerufen ist. Kunst muss
verbinden wie der Geist überhaupt; das Zeugnis,

das er von sich geben kann, ist, dass er auf
ein Reich hinwirkt, in dem Menschen und
Dinge in Ihrem Rechte sind; er muss
vereinen, das ist seine tiefste Natur.

Kunst bedeutet immer ein Ja. Dies ist das
Einzige, was ich sagen möchte. Wie könnte sie
die Bilderwelt der Schöpfung empfangen und
widerstrahlen, ohne die Schöpfung zu bejahen!

Die Kunst hat kein Recht, nicht einmal
die Möglichkeit, Verzweiflung in die Welt zu
tragen. Wohl weiss sie von jeder Not bis zum
Schrei der Verzweiflung; und sie versündigte
sich vielleicht an der ihr überantworteten Zeit,
wenn sie diesen Schrei nicht wahrhaben wollte.
Aber Verzweiflung als letzte Aussage ist ihr
nicht gestattet. Der Künstler muss sie gebrochen

haben, eher er spricht — und er muss
verstummen, wenn sie wieder über ihn kommen

will. Verzweiflung ist immer das
Unbewältigte. Kunst aber ist Sieg der Form
über den Gegenstand. Verzweiflung vermag
die Form nicht zu schliessen. Der Künstler
kann ihr erst Gestalt geben, wenn er sie in sich
bezwungen hat, — und wenn Verzweiflung
eine wesentliche Erfahrung seiner Zeit sein
sollte, so muss der Künstler sie bis in ihre
Tiefe durchlitten und muss sie ausgetragen
haben, sofern er sie aussagen will in der
Ordnung des Kunstwerkes.

Kunst ist ein Ja an die Schöpfung, an die Zeit,
das Volk, den Menschen überhaupt. Die Zeit
stellt ihr die Aufgabe. Unsere Zeit ist eine
Offenbarung ohnegleichen von den Mächten
der Geschichte; die Höhen haben sich
entschleiert, die Tiefen sind aufgeklafft; Streiterscharen

sind herniedergestiegen, und Heere
furchtbarer Art sind aus den Tiefen gequollen
und haben den Kampf angetreten, dessen Preis
der Mensch ist: der Mensch, dem man die



264

Liebe Dunkelheit

Schliesse Du mich ein,
Liebe Dunkelheit,
Du mein Dämmerschein,
Meiner Seele Zeit,

Traumgewebtes Licht,
Das die Welt umgreift
Und mein Angesicht
Schon wie Morgen streift!

Wie der Mistelstrauch
Ernst vorm Kreuze steht
Und der Rose Hauch
Still in sich verweht,

Wie der erste Schnee
Schon den Garten deckt
Und verjährtes Weh
Kaum im Traum erschreckt,

Wie vom Lebensbaum
Fällt des Spechtes Schlag:
Sinkt der Erdentraum
In den ewigen Tag.

Liebe Dunkelheit,
Der ist nicht allein,
Der im Dämmerschein
Sucht die Ewigkeit,

Der von Leid entrückt
An der Schwelle säumt
Und sich schmerzbeglückt
Fern hinüberträumt.

Liebe Dunkelheit,
Der kein Erdenlos
Und kein Reich zu weit
Und kein Glück zu gross:

Freiheit der Entscheidung abnehmen, die
Krone des Gewissens vom Flaupte reissen
wollte. Es sind Güter, die dem Menschen zu
nehmen keine Macht auf Erden ein Recht hat.
Die Kunst sucht nach Bildern der Wahrheit
von der Zeit, für die Zeit. Sie vergegenwärtigt
die Not der Stunde; indem sie die Zeit deutet,
erweckt sie zur Entscheidung in der Zeit. Sie
glaubt, dass die Möglichkeit, frei zu sein, tief
im Menschen ruht, und sie möchte ihn dieser
Freiheit sicher machen, auf dass er aus ihr
handle unter der Stimme seines Gewissens.

Kunst setzt Freie voraus oder solche, die frei
werden wollen: Freie im letzten Sinne,
Menschen, die unter jedem Zwange fähig sind einer
sittlichen Flaltung, eines Zeugnisses, das des
Menschen würdig ist. «Es erkenne der Mensch
die Würde seines Geschlechts»: dieses
Wort des Papstes Leos des Grossen bezeichnet

wie die Anliegen des Glaubens auch die
der Kunst. Aber diese Würde ist vom Bösen
angegriffen; sie steht immer in äusserster
Gefahr. Es ist der Sinn aller Zeit, dass der
Mensch diese Würde behaupte oder zurückgewinne.

Aber es wird ihm nicht allein gelingen,
nicht ohne Gnade und nicht ohne sich seines
Angewiesenseins auf den grössern Zusammenhang,

das Leben in der Menschheit und der
FTingabe an sie, bewusst zu sein. Die deutsche
Klassik neigte dazu, den Menschen zu
überschätzen; sie meinte, er könne sich in sich, aus
sich vollenden und werde damit der Welt den
grössten Dienst erweisen, so wie die deutsche
Klassik die Glücksmöglichkeit der Schöpfung
zu hoch veranschlagt, ihre Gebrochenheit, ihr
Hingeordnetsein auf die Gnade zu wenig
wahrgehabt hat. Der Künstler muss damit beginnen,

dass er sich der Gnade überantwortet und
dass er nicht sich selber will, sondern das
Ganze.

So geht der Kunst voran ein Credo. Es soll
auch hier ausgesprochen werden. Lieber aller
Zeit waltet Gnade; und selbst eine Verfeh-



265

lung, die für den Einzelnen tödlich ist, wird im
Zusammenhang des Ganzen zum Heil. Heisst
Dichten Gerichtstag halten, so doch nur
Gerichtstag über das eigene Ich: dies ist der
Grund der Wahrhaftigkeit, die das Leben des
Gedichtes ist. Wie aber auch das Urteil in
diesem Prozess ausfallen mag: die Zeit kann nicht
verurteilt werden. In einer jeden Stunde ist
eine Möglichkeit der Läuterung, der Wende,
der Heimkehr zur Wahrheit. Dass die Wahrheit

uns heimsucht, dass sie von uns getan werden

will mit der frischen Kraft des gewandelten
Herzens, des erneuerten Geistes: das ist im

tiefsten Grunde unsere Not, — und die Not
wird nicht von uns lassen, ehe wir die Wahrheit

ergreifen, die uns vereint, ehe wir den Mut
fassen, in dieser schuldbeschwerten Welt der
Schuld uns zu stellen und ihren Bann zu
brechen in Bekenntnis, Opfer und Geduld, durch
ein sühnendes, tätiges, der vereinenden Wahrheit

verpflichtetes Leben. Das kann nur
geschehen mit der Hilfe, aus der sakramentalen

Kraft Dessen, der uns verheissen hat, bei
uns zu sein alle Tage bis ans Ende der Welt.
Ist aber alles Geschaffene in Ihm, in dem Wort
des Anfangs, so muss die Kunst, schon aus
Liebe zu der ihr anvertrauten Bilderwelt, also
gerade als Kunst, sich dem Wort unterwerfen.

Der Herr selber hat gesagt, dass er nicht
gekommen sei, zu richten, sondern selig zu
machen, nicht zu verdammen, sondern zu heilen.

Kein Volk ist verloren nach menschlichem

Ermessen, ein jedes ist berufen, Teil des

grossen Volkes zu sein, das Gott gehört und
dessen Haupt der Erlöser ist. Und da die
Kunst vom Volke getragen wird und ihre
Sprache nur zu sprechen vermag aus dem
Vermögen Aller, als Wortführerin und
Fürsprecherin einer Gemeinschaft, deren Anliegen

der Künstler in Demut entgegennimmt,
aber wahrlich nicht erfindet, ersinnt, so hat sie
auch die Verpflichtung, dem Volke zu sagen,
dass sie glaubt an seinen unvergänglichen

Letzter Erdenduft,
Den mein Herz geniesst,
Der durch Nebelluft
Rein hinüberfliesst,

Nimm sie treulich auf,
Letzten Rosenhauch
Und der Spechte Lauf
Und die Mistel auch!

Die Geschwister all
Schwerer Erdenzeit
Hüllt Dein Flockenfall,
Heilige Dunkelheit!

Reinhold Schneider
Aus: Herz am Erdensaume, 1947

Die Weide
Reinhold Schneider

Ich bin eine Weide
am grauen Todessee,
in allem Leide
Zeichen Seiner Näh,

und längst Ihm vertraut,
wenn ER mich greift —
mein Zweig hat Ihn geschaut
und oft gestreift.

Irma Driesen



266

Wert, dass es ihr höchstes Glück ist, diesen
Glauben zu haben und zu versuchen, in
diesem Glauben zu ermutigen, zu bestärken, wieder

aufzurichten. Das Edle in unserem Volke
ist mir unter der furchtbarsten Verdüsterung
so deutlich geworden — in den Jahren, da
aller Anschein gegen dieses Volk zu zeugen
schien —, dass ich nur in Ehrfurcht davon
sprechen kann. Unter der Fahne der Lüge sind
Unzählige den Weg der Wahrhaftigkeit gegangen,

dessen Ziel verhüllt war in den Tod. Ehre
ihrem Andenken! Es ist höchste Ehre der
Kunst, wenn sie dieses Andenken erhalten,
weitertragen soll. Diese innere Geschichte
unseres Volkes ist auch da. Sie kann nicht
geschrieben werden. Denn die ersten Zeugen
sind tot, verweht in den Schneefeldern
Russlands, den Sandwüsten Afrikas, den Trümmern

Berlins. Aber diese Geschichte wirkt. Sie
ist unsere Hoffnung.

Suchen wir die ungeheuerliche Verführung zu
überschauen, die die Macht des Bösen mit der
Hilfe einer blendenden Macht des Geistes
aufgeboten hat gegen den Menschen, so müsste
ein beglückendes Vertrauen auf den
Menschen uns erfüllen. Es ist ihm etwas
eingepflanzt, das offenbar nicht ausgerottet, nicht
übertäubt werden kann; er ist Mensch, sofern
er sich emporwendet zum Licht und in ihm
seine Heimat erkennt, und es ist offenbar, dass

er nicht sein kann, ohne dieses Licht zu verehren.

Kein Elend der Erniedrigung, keine noch
so bittere Erfahrung sollen uns diese Ueber-
zeugung nehmen. Der Mensch ist erst dann bei
sich selbst und im rechten Verhältnis zur
Wirklichkeit, wenn er auf das Innigste davon
durchdrungen ist, dass er geboren ist aus Gott,
und wenn er entschlossen ist, diese Ueberzeu-
gung unter den Erweis seines ganzen Lebens,
seines Seins und Denkens und Tuns ohne jede
Einschränkung zu stellen. Im Grunde haben
die grossen Dichter der abendländischen Völker,

die wir verehren, nur ein einziges Gedicht
hinterlassen: das Gedicht von der Krone des

Menschen. Im Wesen der Krone liegt es, dass
sie verliehen wird von einem Höheren. Feiert
die Kunst den Adel des Menschen, so wendet
sie ihn auch zu Gott.

Aber die Kunst ist sehr arm ohne Hilfe; sie
muss fühlen dürfen, dass sie im Zusammenhange

steht, im Volke und mit dem Volke in
der Menschheit: dann werden ihr vielleicht
Kräfte geschenkt, die sie nicht erwarten durfte.
Ihr letztes Wort kann immer nur eine Bitte
sein. Vielleicht muss sie Worte sagen, die nicht
gern gehört werden oder verletzen. Aber diese
Worte können nur gelten der Erweckung der
Gewissen, dem Bemühen, die Gewissen wach
zu halten von Stunde zu Stunde gegen eine
jede Verführung, gegen eine jede Häresie,
gegen das diabolische Angebot unserer Not,
Brot zu machen aus den Steinen der Armut. Es
ist kein grösseres Leiden für ein Volk, als die
Krankheit des Gewissens, kein schlimmeres
Verhängnis für die Welt, als erstickte
Schuld.

Im Sittlichen, im Geiste sind wir frei, stehen
wir für uns vor Gott. Und es ist keine
Gefangenschaft in dem Zwange der Geschichte
denkbar, die es dem Gefangenen nicht erlaubt,
ein Ja und Nein zu sagen, ein Ja an Gott, ein
Nein an den Herrn des Abgrunds, dessen
Gestalten wechseln mit den Zeiten. Denn jede
Zeit hat, wie ihre Gnade, auch eine besondere
Anfechtung. Die Macht der Lüge erscheint in
immer neuer Gestalt. Wie bald wäre sie sonst
erschöpft! Heute sind vielleicht Angst und
Verzweiflung, die Lehre von der wesensmässi-
gen Sinnlosigkeit des Daseins, vom
Ausgeliefertsein an das Nichts, die Masken der
Lüge.

Ihr tritt entgegen demütig-eherne Zuversicht.
Wir wissen von unserem Ursprung und wissen
von unserem Ziel. Die Zeit will, dass wir eins
werden im Glauben an Gott, in der Behauptung

der von ihm empfangenen Würde, des



267

Adels, der uns gemäss ist. An diesen Adel
freier, königlicher Entscheidung, an den Beruf,
die menschliche Gemeinschaft, die Güter der
Erde zu verwalten unter dem Gewissen und
alles Geschaffene, Kreatur und Pflanzen, Heimat,

Landschaften, Räume zu schützen gegen
die Kräfte der Zerstörung, möchte die Kunst
erinnern; sie möchte zu diesem Amte die Herzen,

die Geister bewegen mit Hingabe ihrer
ganzen Kraft, so schwach diese Kraft auch
sei.

Aber der Künstler vermag nichts, wenn er sich
allein weiss. Helfen Sie ihm! Lassen Sie keine
Eitelkeiten zu. Entreissen Sie den Künstler dem
Fluch des modernen Geisteslebens, das die
Person stellen will über das Wort, die Wahrheit!

Lassen Sie den Künstler die Lächerlichkeit
eines jeden Kults erfahren und empfinden,

gelte er den verehrungswürdigen
Geistern vergangener Epochen oder den armen
Streitern dieser Zeit. Beten Sie, dass die Kunst
gut werde! Es ist sicher viel zu wenig gebetet
worden für sie. Die Romantiker — Novalis
und Brentano — haben um dieses Gebet
gefleht, und welches Los haben sie und ihre
Kunst gefunden! Und wer mag für den Phantasten

von Sils-Maria gebetet haben, den Bettler,

der sein Herz in Eis verbarg und wähnte,
ein Caesar zu sein! Fordern Sie unerbittliche
Wahrhaftigkeit vom Künstler! Geben Sie ihm
keine Selbstgefälligkeit nach! Seine Kraft ist
nicht in ihm selbst, sondern allein im Ganzen.
Und ein Jeder ist mitverantwortlich für die
Kunst seiner Zeit. Wenn Sie strenge
Wahrhaftigkeit fordern, die das Persönliche tilgt,
und nichts mehr bestehen lässt als das Ethos
der Verantwortung, so kann die Kunst
vielleicht — in der Zeit, für die Zeit — das die
Herzen bewegende Bild der Wahrheit geben,
die frei macht. Es wird geschehen aus der
Vollmacht des Geistes, der jenseits des Persönlichen,

gegen den Zweifel an seiner Macht,
wirkt und die Wirklichkeit gestaltet, die
Geschichte lenkt, nach Gottes, nicht nach der

Menschen Willen, stark allein durch die Hingabe

an Gottes Gesetz, an die Gnade, die den
Menschen unwidersprechlich anruft im
Abgrunde der Geschichte und nicht von ihm lässt,
bis er aufblickt und ihr wieder vertraut. Künstler

sein heisst glauben an die Macht des

Ursprungs, das schaffende Wort. Und eine
grosse Kunst werden wir nur wieder erwarten
können, wenn das ganze Volk glaubt an die
Geschichtsmacht des Geistes und wenn es
darüber wacht und darum betet, dass die ungebrochene

Wahrheit sich aussage in der Kunst.

Der Geist ist, wie er es vorausgeahnt hat, auf
eine entsetzliche Weise erniedrigt worden in
der Welt, und er ist schuldig geworden der
Gedanken der Zerstörung, deren Vollzug die
Welt dieser Stunde zu bedrohen scheint, wie
sie noch nie bedroht worden ist. Sie scheinen
das Signum dieser Zeit zu sein. Aber nur der
Geist kann den Abgrund schliessen, das
Zerrissene verbinden; zerstörende Geistesmacht
kann nur überwunden werden von einem
Geiste, der aus seinem ganzen Vermögen in
Ehrfurcht erhalten will.

Helfen Sie mit, dass dieser Geist stark werde in
dieser furchtbaren Stunde; noch einmal: Es
geht nicht mehr um die Person. Es geht, vom
Menschen her gesehen, um die Rettung der
Menschheit und Schöpfung. Die Verantwortung

des Menschen für die Schöpfung war
niemals so deutlich wie heute, da unsere Hand an
dem Schaltwerk zu tasten scheint, das einen
erdvernichtenden Schlag auslösen kann. Aber
Menschheit und Schöpfung werden geborgen
sein, wenn der Mensch sich glaubensmächtig
bekennt zum Ewigen Wort, fest vertrauend
darauf, dass die Stunde gekommen ist, da wir
in unserer eigensten Not das Anliegen der
Menschheit ergreifen und Schuld, Not und
Anfechtung uns einigen sollen, wie wir noch
niemals geeinigt waren.




	Der Glaube an den Geist : mein Anliegen in der Zeit

