Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 9

Artikel: Au-pair im Kloster

Autor: Muller, Beda / Stebler, Vinzenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031483

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sein, unser Hingehaltensein an das grosse Du
so einfach, dass unser Herz letztlich getroffen
wird, und es sich wandelt unter dieser Begeg-
nung.

Das Element der Wiederholung ist fiir Liturgie
und Meditation etwas ganz, ganz Wichtiges.
Das Gesetz der Liebe ist, immer dasselbe zu sa-
gen. Kult und Meditation sind liebender Voll-
zug und liebende Hingabe an den dreifaltigen
Gott, und dieser Hingabe liegt das gleiche Ge-
setz zugrunde, immer das gleiche sagen, tun.
Ueben, iiben und nochmals iiben, heisst die
Grundformel des Meditierens.

Dass Gott wachse in unseren Herzen und wir
immer mehr fahig werden, ihn zu verherrli-
chen, das wire die Frucht jedes kultischen
Vollzuges und jeglicher Meditation fiir uns
Christen. Es kommt auf uns an, die verschie-
denen Moglichkeiten des Wachsens auf Gott
hin zu sehen und dankend zu nutzen.

191

Au-pair im Kloster

P. Beda Miiller, Neresheim

Zum 1. Mal haben wir unser au-pair-Angebot
fiir die Semesterferien des Friihjahres 1972 an
einige, uns bekannte Studenten- und Jugend-
seelsorger geschickt. Der inzwischen modifi-
zierte Einladungstext lautet:

«Wir bieten jungen Minnern einen kostenlo-
sen Aufenthalt im Kloster. Unterbringung in
schonen Ein- und Zweibettzimmern. Mahlzei-
ten mit dem Konvent im Refektorium. An-
leitung zur Meditation. Moglichkeit zur Teil-
nahme an den Gottesdiensten, zu Gesprdchen
mit verschiedenen Monchen, zur Benutzung
der Bibliothek. Wir erbitten tdglich 4 Stunden
Mitarbeit in  Bautrupp, Garten  oder
Schreinerei. Die Dauer des Aufenthaltes soll in
der Regel 14 Tage nicht unter- und 3 Wochen
nicht {iiberschreiten. Die Ferien wollen wir
moglichst den Schiilern und Studenten vorbe-
halten».

Daraufhin kamen im Friihjahr 5 junge Leute,
meist dltere Studenten. Das Experiment fand
Anklang sowohl beim Konvent als auch bei den
Teilnehmern, sodass es in den Sommerferien
fortgesetzt wurde. Von Ende Juli an waren fast
ohne Unterbrechung bis zum Jahresende junge
Mainner bei uns, die sich bei uns wohl fiihlten
und die ein belebendes Element in unserem al-
ter werdenden Konvent darstellten. Ich selbst
wurde mit der Betreuung dieser Leute beauf-
tragt. Aber auch andere Mitbriider beteiligten
sich gerne an den Gesprachen mit diesen jun-
gen Gisten und fanden guten Kontakt zu ih-
nen. Es waren auch mehrere evangelische junge
Minner darunter, die uns allen Respekt abnoti-
gen durch ihre Aufgeschlossenheit und ernst-
hafte Frommigkeit.



192

Gott hat sich in seinem Wort ausgesprochen und dieses Wort ist Mensch
geworden, Jesus Christus, der Herr. Er ist auch das Bild des unsichtbaren
Gottes, das in einem jeden von uns aufscheinen soll. Es beginnt in unserm
Innern aufzustrahlen, wenn wir unsere Krifte aus der Zerstreuung heimholen
und auf das eine Notwendige konzentrieren, wenn die Leidenschaften
abklingen und die Wogen des unruhigen Gemiites sich glitten. Dann wird
das Herz zu einem kristallenen Spiegel, in dem man Gottes Bild und Gleichnis
schauen kann.



193




194

Bis Ende 1972 waren insgesamt 26 junge Min-
ner bei uns. Gleichzeitig nahmen wir nicht
mehr als 5. Einige waren schon wiederholt da,
so gut hat es ithnen bei uns gefallen.

Der Tageslauf sieht fiir unsere au-pair-Leute so
aus:

7 Uhr Aufstehen. 7.30 Uhr Meditationsiibung.
8 Uhr Friihstiick. Dann freie Beschiftigung,
meist Lektiire und Studium. 12 Mittagessen.
13—17.30 Uhr Arbeit, unterbrochen von ei-
ner Vesperpause. 18.30 Uhr Abendmeditation,
an die sich meist noch ein ldngeres Gesprich
anschloss.

Die Teilnahme an unsern Gottesdiensten ha-
ben wir den jungen Leuten frei gestellt. Sie sind
jedoch immer wieder gekommen. Einzelne ka-
men sogar zu den Vigilien um 5 Uhr friih.
Hiufiger war die Teilnahme an der
Eucharistiefeier und an der Mittagshore.
Letztere halten wir seit einem halben Jahr in
deutscher Sprache. Am meisten wurde die
Komplet am Abend um 19.30 besucht, die in
einem regelmissigen Wechsel deutsch oder
lateinisch gefeiert wird. Die au-pair-Giste
schliessen sich bei den Gottesdiensten dem
Chor der Monche an.

Die Meditationsiibungen erwiesen sich bei fast
allen als besonders hilfreich. Auf Wunsch der
jungen Minner wurde zur urspriinglich vorge-
sehenen Morgenmeditation eine Abendmedita-
tion hinzugefiigt. Wir nehmen dabei den
Bodensitz ein, wobei die meisten gerne ein
Meditationsbidnklein gebrauchen. Wir meditie-
ren «im Stil des Zen», wie er von Diirckheim,
Lassalle, Massa gelehrt wird. Zuerst gebe ich
eine kurze Einstimmung, erkldre den Sitz und
die Atmung. Die Kerze wird angeziindet und
dann meditieren wir schweigend gemeinsam,
mindestens eine Viertelstunde. Am Schluss gibt
ein Glocklein das Zeichen. Dann wird meist ein
freies Gebet gesprochen von mir selbst oder ei-
nem anderen Mitbruder oder au-pair-Gast. Un-
sere evangelischen Freunde konnten dieses
freie Gebet am besten. Aber auch die anderen
haben sich dabei nicht ganz ausgeschlossen.

Zum mindesten am Ende ihres Aufenthaltes
haben sie es versucht, so etwas wie ein Gebet
zu sprechen. Die Zen-Methode bietet hier den
Vorteil, dass keine glaubensmissigen Voraus-
setzungen erforderlich sind. Es geht um die
Einiibung der dusseren und der noch wichtige-
ren inneren Stille. Der Mensch kommt zu sich
selbst, entdeckt seinen Innenraum und lernt die
Stimmen vernehmen und unterscheiden, die
sich im Schweigen melden. Er beginnt, wesent-
liche Fragen zu stellen, Orientierungspunkte zu
markieren, den Sinn des Lebens zu erspiiren
und froh zu werden.

Die Situation vieler junger Menschen ist heute
von einer Orientierungslosigkeit gekennzeich-
net. Die Gotzen der Zeit — es lohnt sich nicht,
sic beim Namen zu nennen — haben fiir sie
zwar ihre Faszination verloren. Doch ist noch
nichts Positives an ihre Stelle getreten. Sie sind
auf der Suche und kommen so zu uns.

Im August begann sich das Fernsehen fiir die
Novitidt zu interessieren. Das I. und II. Pro-
gramm brachten Berichte, die mehrfach ausge-
strahlt wurden. Viele Anfragen kamen ins
Haus. Es bewarben sich auch Nichtstudenten,
Erwachsene und eine grosse Anzahl von
Frauen und Maidchen. Letztere verwiesen wir
auf die Benediktinerinnenkloster.

Die Erwachsenen machen wir auf unser Gaste-
haus aufmerksam. Unser au-pair-Angebot ist in
erster Linie fiir junge Manner in der Ausbil-
dung gedacht, die sich aus finanziellen Griin-
den einen ldngeren Aufenthalt im Kloster nicht
leisten konnen.

Kummer haben uns einige junge Leute ge-
macht, die aus der Drogenszene kamen. Sie ge-
wohnten sich nur schwer an unsere Ordnung.
Stellt die Meditation fiir sie nicht eine Gefahr
dar, indem sie noch mehr in Apathie versin-
ken? Wie sind Drogensiichtige oder -ge-
schdadigte zu behandeln? Wir waren ohne Er-
fahrung und Sachkenntnis. Ein kundiger Arzt
stand uns nicht zur Verfiigung. In einigen Fil-
len mussten wir den Aufenthalt von uns aus
nach 3—5 Wochen beenden. Dennoch waren



auch sie dankbar fiir die Zeit im Kloster. Wir
selbst konnten beobachten, dass sie langsam
Freude an der Arbeit fanden. Einer erhohte
von sich aus die tdgliche Arbeitszeit von 4 auf
8 Stunden, um so seinen Aufenthalt zu verldn-
gern. Sie wurden sich klarer iiber den Sinn des
Lebens und ihre Aufgabe in der Welt. Sie ha-
ben beten gelernt. Alle unserer Drogenménner
haben uns inzwischen geschrieben. Einer hat
einen geradezu iiberschwianglichen Dankes-
brief geschickt. Erst im nachhinein habe er ge-
spiirt, wie gut ihm diese Wochen getan haben.
Hier ldge eine grosse Aufgabe, wenn es ge-
lange, einen Fachkundigen an der Betreuung zu
beteiligen.

Welches war unser Motiv, dieses Experiment
zu machen? Wir leiden seit vielen Jahren unter
Nachwuchsmangel. Unsere Ueberlegungen und
Gebete liessen die Notwendigkeit erkennen,
den Dialog mit der jungen Generation zu su-
chen, um sich gegenseitig besser kennen zu
lernen. Die Grundanliegen des Monchtums
sind aktueller denn je. Doch die konkreten Le-
bensformen bediirfen der Ueberpriifung. Die
notwendige Erneuerung unseres monastischen
Lebens kann nicht von Konzilsbeschliissen,
Aebtekongressen und Synoden allein erwartet,
sondern muss auch im tédglichen Umgang mit
jungen Menschen gefunden werden.

Aus Briefen: «. . . Ich weiss jetzt, dass der Duft
der Blumen, das Leuchten der Sterne und die
Tatsache, dass ich bin, nicht selbstverstandlich
sind, sondern einen Sinn und eine Bestimmung
haben. Und dass es nur einen, den wahren Weg
gibt: sein Wesen dieser Bestimmung nach zu
erkennen, zu akzeptieren, zu verwirklichen und
dadurch die Schopfung und ihren Ursprung zu
preisen» (PH-Student, kurz vor dem Exa-
men).

«Die zweieinhalb Wochen in Neresheim haben
mich ein gutes Stiick weiter gebracht. Am mei-
sten hat mich beeindruckt die allgemeine At-
mosphére der ruhigen Freundlichkeit und des
Friedens, die iiber dem Klosterbezirk liegt»
(Jurist, nach seinem Staatsexamen).

5]

«Mit diesem Brief wollen wir uns nochmals
ganz herzlich beim ganzen Konvent bedanken
fiir unsern Aufenthalt. Vielleicht finden Sie es
seltsam, dass wir so begeistert sind. Aber was
fur Sie alltdglich ist, war fiir uns ein Erlebnis.
Man konnte hier eine lange Liste von Kleinig-
keiten, Eindriicken, Gespriachen und Erfahrun-
gen aufzdhlen, aber dies alles zu erleben war
wichtig, lehrreich und niitzlich. Nur einiges
wollen wir erwdhnen. Froh sind wir, dass wir
einmal den ganzen Gottesdienstablauf eines
Tages mitgemacht haben und mitmachen konn-
ten. Der Tag sieht wirlich anders aus. Viel-
leicht kommt daraus das andere Verhiltnis zur
Arbeit, das uns bisher fremd war. Als Dienst
an der Gemeinschaft (und die konnte in
unserem Fall ja die Gesellschaft sein) be-
kommt sie einen anderen Stellenwert. Aber ein
anderer Dienst ist weitaus wichtiger: das Ge-
bet. Darin sehen wir auch die Berechtigung ei-
nes Klosterdaseins, und darin kénnen wir alle
viel lernen. Nur eines vermissen wir dabei ein
wenig: die Aktualitdt und das Konkrete. Nur in
den Flrbitten der Messe wird auf Zeitge-
misses eingegangen. Im Grossen und Ganzen
sind alle Gebete allgemein und umfassend.
Aber vielleicht ist das auch ihre Stirke, dass sie
die ganze Welt einschliessen. Und zu allem ge-
horen natiirlich Stille und Ruhe wesentlich. In
ihnen konnen Gebet, Gottesdienst und treue
Arbeit ganz anders gedeihen und vollzogen
werden. Fiir uns gehorten diese und die korper-
liche Bewegung beim Arbeiten zusammen zur
ganzheitlichen Erholung, die wir in Neresheim
fanden. Und diese Kombination ist auch Vor-
aussetzung zur Meditation und zur Moglich-
keit, sich mit sich selbst zu beschiftigen. Dann
war uns wesentlich die Gemeinschaft. Wir ka-
men mit anderen Erwartungen einer Gemein-
schaft von Briidern. Auf der einen Seite wur-
den sie iibertroffen durch die Selbstverstind-
lichkeit der Liebesdienste und in der gegen-
seitigen Achtung und Annahme (besonders hat
uns auch gefallen der Friedensgruss bei der
Messe). Auf der anderen Seite haben wir mit



190

einer gewissen Trennung der Einzelnen vonein-
ander nicht gerechnet. . . Sie alle waren uns ge-
geniiber offen und besonders danken wir fiir
die Gespriche. .. Sie haben die grosse Mog-
lichkeit, Leute zu sich einzuladen. Das kann
Thre Mission sein, ohne viel zu predigen, ein-
fach durch Ihr Dasein und Sosein, ndmlich
durch das Zeugnis lhres Lebens und Ihrer
Liebe. Bitte kommen Sie nicht in Gefahr, sich
allzusehr mit Thren eigenen Problemen wie
Nachwuchskrise usw. zu befassen. Wir draus-
sen brauchen solche Moglichkeiten und natiir-
lich Ihr Gebet...» (2 evangelische Studen-
ten).

«Was mir vor allem ganz deutlich zum
Bewusstsein gekommen ist, ist die Wichtigkeit
und Verheissung der okumenischen Arbeit.
Wenn mehr Evangelische ihre Nase einmal in
ein Kloster steckten, wiirden sich manche iiber-
holte Urteile — wie z.B. das der Werkge-
rechtigkeit — revidieren lassen miissen. Ge-
rade auf dem Gebiet der vita spritualis konnen
wir viel von der romischen Kirche lernen. Da
haben wir meiner Meinung nach einen grossen
Nachholbedarf. — Neu nachzudenken habe ich
begonnen iiber die Rolle des Gottesdienstes,
besonders iiber die des hlg. Abendmahles. —
Besonders dankbar bin ich fiir die Einiibung in
die Meditation. Bisher wurde bei mir nach
Meditationswochenenden aus den gefassten gu-
ten Vorsitzen nie etwas. Diesmal habe ich im-
merhin bis jetzt jeden Tag mindestens 15 Min.
Zeit gefunden. Wahrscheinlich geht das ein-
fach auf die in eine feste Ordnung gebundene
Einiibung in Neresheim zuriick. — Ueber diese
Denk- und Handlungsanstosse bin sehr froh,
wie auch dariiber, dass ich nun einen Ort
kenne, wo man auch einmal wieder «auftan-
ken» kann. Grossartig finde ich es, wie selbst-
verstindlich Thre genze klosterliche Gemein-
schaft uns an ihrem Leben teilnehmen liess.»

(Evang. Theologiestudent kurz vor seinem Ab-
schlussexamen).

Eine wertvolle Meditationshilfe

Im Antoniusverlag Solothurn erschien letztes
Jahr ein Buch von P. Anselm Keel, das wir am
Schluss dieses Heftes unsern verehrten Lesern
sehr empfehlen mochten: Bruder Klaus heute.
Meditationen zu seinen Reimspriichen. Das
Buch bietet ein Dreifaches an: 1. Die kernigen
Spriiche unseres Landesvaters in ihrer ur-
springlichen  Kraft. 2.  Besinnungstexte
moderner Autoren. 3. Farbige Bildchen (mit
Vorliebe aus der gotischen Zeit), die auf ihre
Weise einfithren in die Welt der Mysterien
Christi und der Heilsgeschichte.
Alles in allem ein Schatzkdstlein — wie man
frither sagte — das immer neue Kostbarkeiten
und Juwelen bereithdlt; vergleichbar auch dem
Oelkrug der Witwe von Sarepta, der nie ver-
siegt, so oft man auch daraus schopfen mag.
Der gottminnende Eremit ist in gefahrvoller
Zeit zum Retter des Vaterlandes geworden,
seine Zelle im Ranft kann auch heute zu ei-
nem Gesundbrunnen der Kirche und der Welt
werden, wenn wir ihrem Lockruf zur Wiiste
folgen, um dort die Verheissungen der Stille zu
erfahren.

P. Vinzenz Stebler



	Au-pair im Kloster

