
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 9

Artikel: Gemeinsame Aspekte des Kultes der Kirche und der Mediation

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


186

Von daher lässt sich auch leicht einsehen, dass
es christliche Meditation nicht gibt ohne im
ganz nahen Zusammenhang mit der Liturgie,
dem Kult der Kirche,
vorab der Eucharistiefeier, wo wir alle
Elemente, die wir bei dem Vorgang der Meditation

kennenlernen, wiederfinden.
Echte Meditation wird uns für die sakramentale

Begegnung bereiten und aufschliessen und
uns in jene Haltung des Achthabens auf Jesus
Christus einüben, die die Voraussetzung schafft
für Begegnung und Wandlung.
Im Kult der Kirche erreicht dieses Exerzitium,
das sich einüben, seinen Höhepunkt,
hier wird die Umgestaltung in Christus, was
letztlich Ziel allen Meditierens ist, sich vollziehen.

Die Gefahr des Abgleitens ins Individualistische,

was ja das Gegenteil echter Individuation
— Personwerdung ist,
ist nicht so gross,
da wir uns im sakramentalen Vollzug wie
nirgends anderswo als
Glied am Corpus Christi mysticum wissen.
Andererseits bekommt gerade die Feier der
Liturgie, die Feier des kirchlichen Kultes durch
unser tägliches Meditieren
seinen notwendigen Tiefgang,
der uns bewahrt vor leerem Formalismus,
ausgehöhltem, kaltem Erfüllen
vorgegebener Rubriken und Zeremonien.

Gemeinsame Aspekte
des Kultes der Kirche und der
Meditation

Kult

Unter Kult ist der Vollzug der Heilsmysterien
Christi zu verstehen, der von Gott gesetzten
Ereignisse, wie sie uns in der Menschwerdung
Jesu Christi,
seinem heilbringenden Leiden, Sterben und
Auferstehen,
der Erwartung seiner Wiederkunft am Ende
der Zeiten
bekannt sind.
Am Paschamysterium, so nennen wir mit der
Liturgiekonstitution kurz das ganze Geschehen

der Heilsereignisse, haben wir Anteil:
bei allen sakramentalen Handlungen, vor allem
der Eucharistiefeier und der Feier des Stundengebetes.

Im Kult der Kirche erhalten wir also Anteil am
Paschamysterium, das uns umformen will in
die Gesinnung Jesu Christi.
Durch Jesus Christus und in IHM und mit
IHM wird Gott dem Vater in der Einheit des

Heiligen Geistes alle Ehre und Verherrlichung.



187

Meditation

Nach Pater J. B. Lötz ist Meditation ein Vorgang

in den Tiefenschichten unseres Seins.
Meditation entfaltet sich im Uebergegenständli-
chen, das der Mensch in seiner eigenen Tiefe
antrifft als etwas ihm Geeintes, das sich ihm
mitteilen kann in Bildern und Worten. Dieses
Ankommende kann sich als personaler Anruf
erweisen und deutet damit hin auf höhere Stufen

der Gotteserfahrung, die den beschenkten
Menschen zu tiefst beglückt, die ihm zum un-
vergesslichen und umwandelnden Erlebnis
wird.

Zum Wesen des Kultes und der Meditation

Mit dem Hinweis auf die trinitarische Struktur
des Kultes ist auch zugleich auf den theologischen

Ort verwiesen, in dem Liturgie und für
uns auch Meditation stehen.
Durch Jesus Christus begegnen wir Gott, der
sich in vielfältiger Weise geoffenbart hat.
Begegnung Gottes sollte sich in der Feier der
Liturgie und im Verlauf der Meditation vollziehen.

Begegnung heisst immer auch Anruf zur
Entscheidung und zeigt damit hin auf den Wegcharakter

der Liturgie, des Kultes. Wir nehmen in
der irdischen Liturgie vorauskostend teil an
jener himmlischen Liturgie, die in der Stadt
Jerusalem gefeiert wird, zu der wir pilgernd unterwegs

sind.
Mit jeder liturgischen Feier kommen wir näher
der Contemplatio des Himmels. Sehr oft wird
uns dieser Wegcharakter zum Bewusstsein
gebracht, da wir in der Liturgie oft das Wort
hören: «... bis du kommst in Herrlichkeit.»
Liturgie ist also eingespannt in die Epiphania
und Parusia Gottes.
Genau dasselbe müssen wir vom Wesen echt
christlicher Meditation sagen. Indem wir uns
zum Meditieren anschicken, strecken wir uns
aus nach Gott, dessen unverhüllte Schau uns

erst geschenkt wird, wenn dieses Leben einmal
vollendet sein wird.
Jetzt ist jeder Versuch ihn zu erfahren, ein kleiner

Schritt, gegangen in grosser Geduld und
Demut.
Dort wo Kult Ereignis wird, Begegnung ist, wie
wir eben sagten, zeigt sich uns ein neuer
Gesichtspunkt, der der Heiligung des Menschen.
Denn Gott hat sich uns geoffenbart zu unserem

Heil, dazu sandte er seinen Sohn, um uns
loszukaufen von unseren Sünden.
Christliche Meditation ist eine Form der Heiligung.

Sie kann nie Selbsterlösung sein, so

wenig wie wir dies von der Feier der Liturgie
erwarten. Meditation ist nicht einfach zu
machen, so wie wir uns vorstellen, irgend eine
Arbeit zu tun und mit Sicherheit sagen können,
sie gelingt. Wir werden geheiligt, wir werden
beschenkt. Ich kann, wie bei der kultischen
Handlung mich bereiten für sein Kommen. Ich
lasse mich ergreifen, um umgestaltet zu werden

nach dem Bilde Christi.
Ebenfalls zum Wesen des Kultes gehört der
Gemeinschaftscharakter. Die Liturgiekonstitution

sagt in Artikel 7, «dass die liturgische
Feier das Werk des gesamten Gottesvolkes
sei.» Durch die in der Gemeinschaft vollzogene

Feier wachsen die Glieder des Gottesvolkes

in Glaube, Hoffnung und Liebe, gestärkt
nicht nur am gegenseitigen Tun, sondern —
und darin liegt der tiefere Sinn — immer wieder

bereichert und befruchtet vom einen
Haupt, das Christus ist, der hier als ganzer
Christus wirkt. Die Intensität der Einheit mit
Christus, die Gemeinsamkeit der Bestrebungen,

die Angleichung der Gesinnung an Christus

und untereinander gehören wesentlich zum
Kult der Kirche.
Zum Wesen der Meditation gehört wohl das

gemeinschaftliche Tun nicht. Aber es ist auffallend,

wie sehr gerade der heutige Mensch eine

grosse Hilfe erfährt im gemeinschaftlichen
Meditieren. Und zwar erklären diese Menschen
sich dies nicht nur psychologisch, sondern
theologisch, und mit Recht. Sie sind ganz fest



188

Von vielen Menschen könnte man wohl sagen, was der Psalmist den

Göttern vorwirft: Sie haben Augen und sehen nicht. Sie haben Ohren und
hören nicht. Sie haben eine Nase und riechen nicht. Wir reisen

in fremde Länder und Kontinente und übersehen die Wunder, die sich vor
der eigenen Schwelle ereignen: Die Morgendämmerung und das

Abendrot, die Tautropfen auf dem Rosenblatt, das Perlenspiel des

Springbrunnens im Garten und die berauschende Schönheit des Waldes.

Aber um das alles in sich aufnehmen zu können, muss man sehr still
und demütig werden, denn man kann nur mit den Augen des Herzens

richtig sehen.





190

von der Verheissung jenes Wortes des Herrn
überzeugt: «Wo zwei oder drei in meinem
Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter
ihnen.» (Mt 18, 20).
Ich füge hier als zum Wesen der Liturgie und
Meditation gehörend das Glück an. Es gehört
im Kult und in der Meditation so sehr zu meiner

persönlichen Erfahrung, dass es erwähnt
sein muss. Es ist mir auch immer wieder ein
Gebetsanliegen, dass es dem heutigen
Menschen doch geschenkt werden möge, in der
Feier der Liturgie und im Vollzug der Meditation,

begabt zu werden von tiefer Befriedigung
und innerem Beglücktsein.
Diese Ausführungen zum Wesen des Kultes
und der Meditation erheben nicht den
Anspruch der Vollständigkeit. Sie wollen nur
zeigen, dass beides in unserem menschlichen
Leben zusammengehören.

Vollzug des Kultes und der Meditation

Der Vollzug des Kultes und der Meditation
entspricht der leibseelischen Struktur des
Menschen. Der ganze Mensch wird beansprucht,
was die folgenden Erwägungen zeigen wollen.

Der Mensch braucht zum Vollzug der Liturgie
und der Meditation Zeit. Es ist sicher bekannt,
dass St. Benedikt den Tag genau einteilt in
bestimmte Zeiten. Er gibt Anweisungen für:
das Chorgebet, das persönliche Gebet, die
Arbeit, die Erholung, den Schlaf.
Er weiss, wie sehr der Mensch bestimmter
festgelegter Stunden bedarf, wo er sich frei
macht von dem Vielerlei und ganz für Gott da
ist.
Für das innere Wachsen auf Gott hin ist es un-
erlässlich, einen einigermassen bestimmten
Rhythmus einzuhalten, der nur aus Gründen
der Liebe und notwendigen Bereitschaft zum
Dienst unterbrochen werden soll.
Des weitern ist jedem einleuchtend, dass zu
einer würdigen Feier der Liturgie und dem Voll¬

zug der Meditation ein geeigneter Raum gehören.

Es gibt Grenzsituationen und Notfälle, wir
kennen diese sicher aus eigenen Erlebnissen
genügend, doch sei hier der Normalfall gezeigt,
und es ist uns bestimmt keine Frage, dass für
Liturgie und Meditation ein entsprechender
Raum nötig sind. Nicht nur da dieser Raum
ästhetisch erhebend wirken soll, sondern dass
er vor allem abgegrenzt ist und damit Ruhe
gewährt und beruhigt.
Mit dem Raum für Kult und Meditation ist
dan zugleich die Voraussetzung der Stille
gegeben, ohne die weder Kult noch Meditation
gedeihen können. In uns lebt ja Gott sei Dank
noch das geheime Wissen darum, dass echte
Stille, nach der sich unsere Seele sehnt, mehr
ist als nur das wohltuende Fehlen der Lärmkulisse,

die uns ja heute überall in Spannung hält.
Es gehört zur Urerfahrung des Menschen, dass

er immer, wenn er sich wahrhaft glücklich
fühlt, still wird, und dass er umgekehrt dort,
wo er still geworden ist, tiefes Glück in seinem
Herzen empfindet.
Zum Vollzug des Kultes und der Meditation
gehören die Gebärde. Stehen, Gehen und
Sitzen sind als wichtige Elemente einbezogen in
die Feier der Liturgie und Meditation.
Bestimmte Gebärden sind uns immer wieder
Einstiegsmöglichkeiten für Meditation und können

uns mehr oder weniger, ganz nach Veranlagung

des Einzelnen, von grosser Hilfe sein, ja
zur Meditation führen.
Im Verlauf der Meditation und der Liturgie
spielen das Sehen und das Hören ebenso eine
ganz entscheidende Rolle. Man ist sich heute
einig in dem Postulat, dem Hören und Schauen
beim Gottesdienst grösseren Raum zu gwäh-
ren. Ebenso kann ein Bild, kann Musik zur
Meditation führen. Unsere inneren Sinne müssen

sich entwickeln; so können Hören und
Schauen langsam zur liebenden Hingabe heranreifen.

Im Hören und Schauen begegnen wir
dann vielleicht dem Partner, der uns schon
lange sucht. Unser Achthaben im Schweigen
und Schauen sollte so wach sein, so lebendig



IÛI

sein, unser Hingehaltensein an das grosse Du
so einfach, dass unser Herz letztlich getroffen
wird, und es sich wandelt unter dieser Begegnung.

Das Element der Wiederholung ist für Liturgie
und Meditation etwas ganz, ganz Wichtiges.
Das Gesetz der Liebe ist, immer dasselbe zu
sagen. Kult und Meditation sind liebender Vollzug

und liebende Hingabe an den dreifaltigen
Gott, und dieser Hingabe liegt das gleiche
Gesetz zugrunde, immer das gleiche sagen, tun.
Ueben, üben und nochmals üben, heisst die
Grundformel des Meditierens.
Dass Gott wachse in unseren Herzen und wir
immer mehr fähig werden, ihn zu verherrlichen,

das wäre die Frucht jedes kultischen
Vollzuges und jeglicher Meditation für uns
Christen. Es kommt auf uns an, die verschiedenen

Möglichkeiten des Wachsens auf Gott
hin zu sehen und dankend zu nutzen.

Au-pair im Kloster

P. Beda Müller, Neresheim

Zum 1. Mal haben wir unser au-pair-Angebot
für die Semesterferien des Frühjahres 1972 an
einige, uns bekannte Studenten- und
Jugendseelsorger geschickt. Der inzwischen modifizierte

Einladungstext lautet:
«Wir bieten jungen Männern einen kostenlosen

Aufenthalt im Kloster. Unterbringung in
schönen Ein- und Zweibettzimmern. Mahlzeiten

mit dem Konvent im Refektorium.
Anleitung zur Meditation. Möglichkeit zur
Teilnahme an den Gottesdiensten, zu Gesprächen
mit verschiedenen Mönchen, zur Benutzung
der Bibliothek. Wir erbitten täglich 4 Stunden
Mitarbeit in Bautrupp, Garten oder
Schreinerei. Die Dauer des Aufenthaltes soll in
der Regel 14 Tage nicht unter- und 3 Wochen
nicht überschreiten. Die Ferien wollen wir
möglichst den Schülern und Studenten
vorbehalten».

Daraufhin kamen im Frühjahr 5 junge Leute,
meist ältere Studenten. Das Experiment fand
Anklang sowohl beim Konvent als auch bei den
Teilnehmern, sodass es in den Sommerferien
fortgesetzt wurde. Von Ende Juli an waren fast
ohne Unterbrechung bis zum Jahresende junge
Männer bei uns, die sich bei uns wohl fühlten
und die ein belebendes Element in unserem
älter werdenden Konvent darstellten. Ich selbst
wurde mit der Betreuung dieser Leute beauftragt.

Aber auch andere Mitbrüder beteiligten
sich gerne an den Gesprächen mit diesen jungen

Gästen und fanden guten Kontakt zu
ihnen. Es waren auch mehrere evangelische junge
Männer darunter, die uns allen Respekt abnötigen

durch ihre Aufgeschlossenheit und ernsthafte

Frömmigkeit.


	Gemeinsame Aspekte des Kultes der Kirche und der Mediation

