Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 9

Artikel: Gemeinsame Aspekte des Kultes der Kirche und der Mediation
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

186

Von daher lédsst sich auch leicht einsehen, dass
es christliche Meditation nicht gibt ohne im
ganz nahen Zusammenhang mit der Liturgie,
dem Kult der Kirche,

vorab der Eucharistiefeier, wo wir alle Ele-
mente, die wir bei dem Vorgang der Medita-
tion kennenlernen, wiederfinden.

Echte Meditation wird uns fiir die sakramen-
tale Begegnung bereiten und aufschliessen und
uns in jene Haltung des Achthabens auf Jesus
Christus einiiben, die die Voraussetzung schafft
fir Begegnung und Wandlung.

Im Kult der Kirche erreicht dieses Exerzitium,
das sich einiiben, seinen Hohepunkt,

hier wird die Umgestaltung in Christus, was
letztlich Ziel allen Meditierens ist, sich vollzie-
hen.

Die Gefahr des Abgleitens ins Individualisti-
sche, was ja das Gegenteil echter Individuation
— Personwerdung ist,

ist nicht so gross,

da wir uns im sakramentalen Vollzug wie nir-
gends anderswo als

Glied am Corpus Christi mysticum wissen.
Andererseits bekommt gerade die Feier der Li-
turgie, die Feier des kirchlichen Kultes durch
unser tdgliches Meditieren

seinen notwendigen Tiefgang,

der uns bewahrt vor leerem Formalismus,
ausgehohltem, kaltem Erfiillen

vorgegebener Rubriken und Zeremonien.

Gemeinsame Aspekte
des Kultes der Kirche und der
Meditation

Kult

Unter Kult ist der Vollzug der Heilsmysterien
Christi zu verstehen, der von Gott gesetzten Er-
eignisse, wie sie uns in der Menschwerdung
Jesu Christi,

seinem heilbringenden Leiden, Sterben und
Auferstehen,

der Erwartung seiner Wiederkunft am Ende
der Zeiten

bekannt sind.

Am Paschamysterium, so nennen wir mit der
Liturgiekonstitution kurz das ganze Gesche-
hen der Heilsereignisse, haben wir Anteil:

bei allen sakramentalen Handlungen, vor allem
der Eucharistiefeier und der Feier des Stunden-
gebetes.

Im Kult der Kirche erhalten wir also Anteil am
Paschamysterium, das uns umformen will in
die Gesinnung Jesu Christi.

Durch Jesus Christus und in IHM und mit
IHM wird Gott dem Vater in der Einheit des
Heiligen Geistes alle Ehre und Verherrli-
chung.



Meditation

Nach Pater J. B. Lotz ist Meditation ein Vor-
gang in den Tiefenschichten unseres Seins. Me-
ditation entfaltet sich im Uebergegenstindli-
chen, das der Mensch in seiner eigenen Tiefe
antrifft als etwas ihm Geeintes, das sich ihm
mitteilen kann in Bildern und Worten. Dieses
Ankommende kann sich als personaler Anruf
erweisen und deutet damit hin auf hohere Stu-
fen der Gotteserfahrung, die den beschenkten
Menschen zu tiefst begliickt, die ihm zum un-
vergesslichen und umwandelnden Erlebnis
wird.

Zum Wesen des Kultes und der Meditation

Mit dem Hinweis auf die trinitarische Struktur
des Kultes ist auch zugleich auf den theologi-
schen Ort verwiesen, in dem Liturgie und fiir
uns auch Meditation stehen.

Durch Jesus Christus begegnen wir Gott, der
sich in vielfdltiger Weise geoffenbart hat.
Begegnung Gottes sollte sich in der Feier der
Liturgie und im Verlauf der Meditation vollzie-
hen.

Begegnung heisst immer auch Anruf zur Ent-
scheidung und zeigt damit hin auf den Wegcha-
rakter der Liturgie, des Kultes. Wir nehmen in
der irdischen Liturgie vorauskostend teil an je-
ner himmlischen Liturgie, die in der Stadt Jeru-
salem gefeiert wird, zu der wir pilgernd unter-
wegs sind.

Mit jeder liturgischen Feier kommen wir naher
der Contemplatio des Himmels. Sehr oft wird
uns dieser Wegcharakter zum Bewusstsein ge-
bracht, da wir in der Liturgie oft das Wort
horen: «... bis du kommst in Herrlichkeit.»
Liturgie ist also eingespannt in die Epiphania
und Parusia Gottes.

Genau dasselbe miissen wir vom Wesen echt
christlicher Meditation sagen. Indem wir uns
zum Meditieren anschicken, strecken wir uns
aus nach Gott, dessen wunverhiillte Schau uns

187

erst geschenkt wird, wenn dieses Leben einmal
vollendet sein wird.

Jetzt ist jeder Versuch ihn zu erfahren, ein klei-
ner Schritt, gegangen in grosser Geduld und
Demut.

Dort wo Kult Ereignis wird, Begegnung ist, wie
wir eben sagten, zeigt sich uns ein neuer Ge-
sichtspunkt, der der Heiligung des Menschen.
Denn Gott hat sich uns geoffenbart zu unse-
rem Heil, dazu sandte er seinen Sohn, um uns
loszukaufen von unseren Siinden.

Christliche Meditation ist eine Form der Heili-
gung. Sie kann nie Selbsterlosung sein, so
wenig wie wir dies von der Feier der Liturgie
erwarten. Meditation ist nicht einfach zu ma-
chen, so wie wir uns vorstellen, irgend eine Ar-
beit zu tun und mit Sicherheit sagen konnen,
sie gelingt. Wir werden geheiligt, wir werden
beschenkt. Ich kann, wie bei der kultischen
Handlung mich bereiten fiir sein Kommen. Ich
lasse mich ergreifen, um umgestaltet zu wer-
den nach dem Bilde Christi.

Ebenfalls zum Wesen des Kultes gehort der
Gemeinschaftscharakter. Die Liturgiekonstitu-
tion sagt in Artikel 7, «dass die liturgische
Feier das Werk des gesamten Gottesvolkes
sei.» Durch die in der Gemeinschaft vollzo-
gene Feier wachsen die Glieder des Gottesvol-
kes in Glaube, Hoffnung und Liebe, gestirkt
nicht nur am gegenseitigen Tun, sondern —
und darin liegt der tiefere Sinn — immer wie-
der bereichert und befruchtet vom einen
Haupt, das Christus ist, der hier als ganzer
Christus wirkt. Die Intensitdt der Einheit mit
Christus, die Gemeinsamkeit der Bestrebun-
gen, die Angleichung der Gesinnung an Chri-
stus und untereinander gehdren wesentlich zum
Kult der Kirche.

Zum Wesen der Meditation gehort wohl das
gemeinschaftliche Tun nicht. Aber es ist auffal-
lend, wie sehr gerade der heutige Mensch eine
grosse Hilfe erfiahrt im gemeinschaftlichen Me-
ditieren. Und zwar erkldren diese Menschen
sich dies nicht nur psychologisch, sondern
theologisch, und mit Recht. Sie sind ganz fest



188

Von vielen Menschen kénnte man wohl sagen, was der Psalmist den
Gottern vorwitft: Sie haben Augen und sehen nicht. Sie haben Ohren und
héren nicht. Sie haben eine Nase und riechen nicht. Wir reisen

in fremde Linder und Kontinente und iibersehen die Wunder, die sich vor
der eigenen Schwelle ereignen: Die Morgendimmerung und das
Abendrot, die Tautropfen auf dem Rosenblatt, das Perlenspiel des
Springbrunnens im Garten und die berauschende Schonheit des Waldes.
Aber um das alles in sich aufnehmen zu kénnen, muss man sehr still

und demiitig werden, denn man kann nur mit den Augen des Herzens
richtig sehen.



139




190

von der Verheissung jenes Wortes des Herrn
iiberzeugt: «Wo zwei oder drei in meinem Na-
men versammelt sind, da bin ich mitten unter
ihnen.» (Mt 18, 20).

Ich fiige hier als zum Wesen der Liturgie und
Meditation gehorend das Gliick an. Es gehort
im Kult und in der Meditation so sehr zu mei-
ner personlichen Erfahrung, dass es erwihnt
sein muss. Es ist mir auch immer wieder ein
Gebetsanliegen, dass es dem heutigen Men-
schen doch geschenkt werden moge, in der
Feier der Liturgie und im Vollzug der Medita-
tion, begabt zu werden von tiefer Befriedigung
und innerem Begliicktsein.

Diese Ausfithrungen zum Wesen des Kultes
und der Meditation erheben nicht den An-
spruch der Vollstindigkeit. Sie wollen nur zei-
gen, dass beides in unserem menschlichen Le-
ben zusammengehoren.

Vollzug des Kultes und der Meditation

Der Vollzug des Kultes und der Meditation
entspricht der leibseelischen Struktur des Men-
schen. Der ganze Mensch wird beansprucht,
was die folgenden Erwidgungen zeigen wol-
len.

Der Mensch braucht zum Vollzug der Liturgie
und der Meditation Zeit. Es ist sicher bekannt,
dass St. Benedikt den Tag genau einteilt in be-
stimmte Zeiten. Er gibt Anweisungen fiir:

das Chorgebet, das personliche Gebet, die Ar-
beit, die Erholung, den Schlaf.

Er weiss, wie sehr der Mensch bestimmiter
festgelegter Stunden bedarf, wo er sich frei
macht von dem Vielerlei und ganz fiir Gott da
ist.

Fiir das innere Wachsen auf Gott hin ist es un-
erldsslich, einen einigermassen bestimmten
Rhythmus einzuhalten, der nur aus Griinden
der Liebe und notwendigen Bereitschaft zum
Dienst unterbrochen werden soll.

Des weitern ist jedem einleuchtend, dass zu
einer wiirdigen Feier der Liturgie und dem Voll-

zug der Meditation ein geeigneter Raum geho-
ren. Es gibt Grenzsituationen und Notfille, wir
kennen diese sicher aus eigenen Erlebnissen ge-
niigend, doch sei hier der Normalfall gezeigt,
und es ist uns bestimmt keine Frage, dass fiir
Liturgie und Meditation ein entsprechender
Raum nétig sind. Nicht nur da dieser Raum
asthetisch erhebend wirken soll, sondern dass
er vor allem abgegrenzt ist und damit Ruhe ge-
wiahrt und beruhigt.

Mit dem Raum fiir Kult und Meditation ist
dan zugleich die Voraussetzung der Stille ge-
geben, ohne die weder Kult noch Meditation
gedeihen konnen. In uns lebt ja Gott sei Dank
noch das geheime Wissen darum, dass echte
Stille, nach der sich unsere Seele sehnt, mehr
ist als nur das wohltuende Fehlen der Larmku-
lisse, die uns ja heute iiberall in Spannung hilt.
Es gehort zur Urerfahrung des Menschen, dass
er immer, wenn er sich wahrhaft gliicklich
fiihlt, still wird, und dass er umgekehrt dort,
wo er still geworden ist, tiefes Gliick in seinem
Herzen empfindet.

Zum Vollzug des Kultes und der Meditation
gehoren die Gebdrde. Stehen, Gehen und Sit-
zen sind als wichtige Elemente einbezogen in
die Feier der Liturgie und Meditation. Be-
stimmte Gebidrden sind uns immer wieder Ein-
stiegsmoglichkeiten fiir Meditation und kon-
nen uns mehr oder weniger, ganz nach Veran-
lagung des Einzelnen, von grosser Hilfe sein, ja
zur Meditation fiihren.

Im Verlauf der Meditation und der Liturgie
spielen das Sehen und das Horen ebenso eine
ganz entscheidende Rolle. Man ist sich heute
einig in dem Postulat, dem Horen und Schauen
beim Gottesdienst grosseren Raum zu gwih-
ren. Ebenso kann ein Bild, kann Musik zur
Meditation fithren. Unsere inneren Sinne miis-
sen sich entwickeln; so konnen Hoéren und
Schauen langsam zur liebenden Hingabe heran-
reifen. Im Horen und Schauen begegnen wir
dann vielleicht dem Partner, der uns schon
lange sucht. Unser Achthaben im Schweigen
und Schauen sollte so wach sein, so lebendig



sein, unser Hingehaltensein an das grosse Du
so einfach, dass unser Herz letztlich getroffen
wird, und es sich wandelt unter dieser Begeg-
nung.

Das Element der Wiederholung ist fiir Liturgie
und Meditation etwas ganz, ganz Wichtiges.
Das Gesetz der Liebe ist, immer dasselbe zu sa-
gen. Kult und Meditation sind liebender Voll-
zug und liebende Hingabe an den dreifaltigen
Gott, und dieser Hingabe liegt das gleiche Ge-
setz zugrunde, immer das gleiche sagen, tun.
Ueben, iiben und nochmals iiben, heisst die
Grundformel des Meditierens.

Dass Gott wachse in unseren Herzen und wir
immer mehr fahig werden, ihn zu verherrli-
chen, das wire die Frucht jedes kultischen
Vollzuges und jeglicher Meditation fiir uns
Christen. Es kommt auf uns an, die verschie-
denen Moglichkeiten des Wachsens auf Gott
hin zu sehen und dankend zu nutzen.

191

Au-pair im Kloster

P. Beda Miiller, Neresheim

Zum 1. Mal haben wir unser au-pair-Angebot
fiir die Semesterferien des Friihjahres 1972 an
einige, uns bekannte Studenten- und Jugend-
seelsorger geschickt. Der inzwischen modifi-
zierte Einladungstext lautet:

«Wir bieten jungen Minnern einen kostenlo-
sen Aufenthalt im Kloster. Unterbringung in
schonen Ein- und Zweibettzimmern. Mahlzei-
ten mit dem Konvent im Refektorium. An-
leitung zur Meditation. Moglichkeit zur Teil-
nahme an den Gottesdiensten, zu Gesprdchen
mit verschiedenen Monchen, zur Benutzung
der Bibliothek. Wir erbitten tdglich 4 Stunden
Mitarbeit in  Bautrupp, Garten  oder
Schreinerei. Die Dauer des Aufenthaltes soll in
der Regel 14 Tage nicht unter- und 3 Wochen
nicht {iiberschreiten. Die Ferien wollen wir
moglichst den Schiilern und Studenten vorbe-
halten».

Daraufhin kamen im Friihjahr 5 junge Leute,
meist dltere Studenten. Das Experiment fand
Anklang sowohl beim Konvent als auch bei den
Teilnehmern, sodass es in den Sommerferien
fortgesetzt wurde. Von Ende Juli an waren fast
ohne Unterbrechung bis zum Jahresende junge
Mainner bei uns, die sich bei uns wohl fiihlten
und die ein belebendes Element in unserem al-
ter werdenden Konvent darstellten. Ich selbst
wurde mit der Betreuung dieser Leute beauf-
tragt. Aber auch andere Mitbriider beteiligten
sich gerne an den Gesprachen mit diesen jun-
gen Gisten und fanden guten Kontakt zu ih-
nen. Es waren auch mehrere evangelische junge
Minner darunter, die uns allen Respekt abnoti-
gen durch ihre Aufgeschlossenheit und ernst-
hafte Frommigkeit.



	Gemeinsame Aspekte des Kultes der Kirche und der Mediation

