
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 9

Artikel: Die Grundwasser der Mediationen

Autor: Witt, Gregor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176

Die Grundwasser der
Meditationen

P. Gregor Witt, Beuron

Therese von Avila schreibt in ihrem Buch «Die
innere Burg» (4,2): «Ich finde nämlich nichts,
was zur Erklärung mancher geistiger Dinge
geeigneter wäre als eben das Wasser, und zwar
deshalb, weil ich wenig weiss und der
Verstand mir nicht weiterhilft, und auch weil ich
dieses Element so liebe, dass ich es mit mehr
Aufmerksamkeit betrachtet habe als andere
Dinge; denn in allen, die ein so grosser, so weiser

Gott erschaffen hat, dürfte es wohl viele
Geheimnisse geben, aus denen wir Nutzen
ziehen können. Und das tun auch die
Menschen, die es verstehen.» So wollen auch wir uns
auf den Weg machen und schauen, ob uns das
Wasser etwas über Meditation sagen kann.
Ein sonniger Spätsommer-Nachmittag. Ich gehe
über eine Wiese, auf der behaglich Kühe weiden.

Im Wiesengrunde schlängelt sich ein Bach
von hohen Bäumen und Büschen eingefasst.
Ein Steg führt über den Bach. Auf dem Steg
bleibe ich stehen — verweile —, schaue das
Wasser.
Das Wasser ist tief und klar. Die hohen dunklen

Bäume und das Gesträuch spiegeln sich im
Wasser, scheinen aus einer unendlichen Tiefe
hervorzukommen — oder besser: in die unend¬

liche Tiefe hineinzuwachsen. Denn der Himmel

ist ja unten! Während die Erde, in der die
Bäume wurzeln, nicht zu sehen ist. Das Wasser
hier im schattigen Grund ist dunkel — und
doch durchsichtig klar. Lichtreflexe schillern,
spiegeln in der Tiefe. Unheimliche, unauslot-
bare Tiefe; gefährlich lockend und grauenhaft
zugleich.
Fünf Schritte weiter: Ich stehe auf der Wiese
jenseits des Baches. Fester Grund. Licht.
Sonne! Ich atme tief auf: Luft, Licht, Freiheit,
Weite, Himmel, Festigkeit. Selbst das Gras und
die sprossenden Kräuter atmen Licht, Luft und
Bestimmtheit. Ich habe wieder Boden unter den
Füssen und den licht- und atemspendenden
Himmel über mir — nach dieser klaren und
doch unheimlichen Tiefe des dunklen Wassers.
Habe ich auch solche dunklen Tiefen in mir?
Der Weg führt mich weiter durch zwei, drei
Gehöfte, die wie wahllos hingewürfelt beieinander

stehen. Am Wegrand ein alter Brunnen: der
Trog und daneben ein hohler Baumstamm in
die Erde gerammt. Der Stamm ist etwa eineinhalb

Meter hoch; die verchromte Radkappe
eines alten VW, etwas schief aufgesetzt, schützt
ihn gegen Verwitterung. In das obere Drittel
des Stammes hat man ein Rohr eingelassen,
und so kommt aus der Seite des Stammes ein
heller, glitzernder Strahl reinen Wassers hervor;

in einem ebenmässigen Bogen plätschert er
freundlich in den Trog. Auf dem Rand des

Troges liegt eine rote Plastikbürste, daneben
zwei frisch gescheuerte Töpfe. Man hat wohl
gerade am Brunnen die Töpfe gereinigt.
Wie das Wasser so aus der Seite des Stammes
quillt, muss ich unwillkürlich an die Seitenwunde

Christi denken, aus der das Wasser
quoll, das die ganze Welt reinigt und heilt. —
Quellen auch aus meiner Seite gute, heilsame
Gedanken, die wie der glitzernde Strahl mich
und meine Mitmenschen rein machen?
Im Weitergehen sehe ich einen jungen Apfelbaum

auf der Wiese. Er lädt mich zum Verweilen
ein. Es tut gut, bei den Dingen zu verweilen.

Es braucht Zeit, bis sie anfangen zu reden,



I77

bis sie ihr Eigentliches zeigen, bis sie mir
etwas über mich sagen.
Der Baum wurzelt fest in der Erde. Man sieht
das, man spürt das, wie der Stamm am Grunde
stark wird und sich zu stämmigen Wurzeln
formt. Aus diesen wächst er dann schlank und
doch kraftvoll empor, um sich oben in eine
Vielzahl von Aesten, Zweigen und Blättern
aufzuteilen. Er will sich ja ganz und gar dem
Licht, der Luft, dem Himmel öffnen —,
möglichst viel Licht und Luft einfangen. Er ist ganz
umspielt von Licht und Luft bis an den Boden
hinunter, und selbst die Wurzeln unter dem Boden

brauchen noch Luft, damit er gedeihen
kann. — Und nun spüre ich selbst — im
Schauen des Baumes — wie ich ein Stamm bin,
der tief in der Erde wurzelt, zur Erde gehört,
hier seinen Stand hat. Wie mich vom Himmel
her Sonne, Licht und Luft umspielen, und ich
sie ganz in mich aufnehme. Ich spüre, wie der
Himmel mit seinem Licht und seiner Luft bis
auf die Erde reicht und mein ganzes Wesen
freundlich umgibt. Und wie der Baum öffne ich
mich dem himmlischen Spiel, lasse tief die
himmlische Luft in mich einströmen, werde
ganz Licht.
Im Weiterschlendern wieder ein Bächlein. Hier
im hügeligen Alpenvorland mit seinen Wäldern

und Wiesen gibt es viel Wasser. In feuchten

Wiesen quillt es aus der Erde. Ueberall
rinnt es zu Tal, hat sich tiefe Rinnen gefressen.
Es ist ein erdverhaftetes Element, das immer
nach unten will, abwärts drängt.
Wieder bleibe ich auf der Brücke stehen, um zu
schauen. Wasser ist nie langweilig, man kann
ihm stundenlang zuschauen. — Unter der
Brücke hindurch scheint das Licht der herbstlichen

Nachmittagssonne in den Bach und taucht
das Wasser und all die verschiedenen Steine in
weiche, warmbraune Farben. Im Gegensatz
dazu die silbrig-kalten Töne, wo das diffuse
Himmelslicht sich in den vielen kleinen Wellen
bricht, wo dasselbe Wasser gedrängt, schnell
und bewegt dahineilt. Noch weiter aufwärts,
hinter dem fast rechtwinkligen Knick des Bach¬

bettes, der die rasche Strömung hervorgerufen
hat, breitet ein grösserer Baum seine belaubten
Aeste breit über das ruhig dahinströmende
Wasser. Dort ist es dunkel, schwarz, abgründig.

Gleich links neben der kleinen
Stromschnelle ist das Wasser völlig farblos,
durchscheinend. — Wohin ich schaue, überall andere
Farben, Tönungen —, andere Ursachen,
warum sich die Farben ändern. Das Wasser,
selbst farblos, nimmt alle nur möglichen
Tönungen an.
Und das nicht nur in den Farben; es nimmt
jede erdenkliche Gestalt an und bringt stufenlos

alle Laute hervor: Es gluckert, es
plätschert; es erzählt in einer freundlich dahinplät-
schernden Geschwätzigkeit Märchen, uralte
Neuigkeiten, denen man lange lauschen kann.
Es ist erregend; es kann ja gar nicht aufhören
zu plätschern und zu gluckern, soviel hat es zu
sagen; ein unendlicher, überquellender Reichtum

an Tönen, hohen und tiefen, die mitunter
wie bei einer Maultrommel ineinander übergehen,

sich überschlagen und doch bei aller
dahineilender, sich überschlagender Hast — eine
verborgene, beruhigende Wirkung — eine
verborgene, periodische Rhythmik in all dem
Durcheinander. So wird es nie langweilig
zuzuhören, und bei aller Erregung beruhigend.
Und so unerschöpflich seine Farben und Laute,
so vielfältig sind auch die Gestalten, die es
annimmt. Unter dem Baum ist es ein tiefer See.

Dann bildet das Bachbett eine flache, ebenmäs-
sig breite, sanft abfallende Schwelle, über die
das Wasser in geometrisch gleichmässigen kleinen

rhombischen Wellen hinweggleitet, etwa
wie diagonal gelegte quadratische Platten eines
Schieferdaches. Dann prallt es im scharfen
Knick des Bachbettes gegen das rechte Ufer
und bildet dort eine tiefe, reissende, glitzernd
silbrige, wirblige Stromschnelle, die wieder in
die Mitte des Bettes führt. Im toten Winkel dieses

Bogens füllt es mit glatter Oberfläche, fast
stehend über den flach ansteigenden Grund,die
Form des Bachbettes aus. Ja, hier fliesst es
sogar sanft aufwärts entgegen dem allgemeinen



i7S

Sog, wie ich an einem dahintreibenden Blättchen

erkennen kann. Ich wüsste keine Farbe,
keine Form, keinen Laut, den es nicht annehmen

kann. Die Luft kann das natürlich auch;
und doch ist das Wasser im Gegensatz zur Luft
ein ganz und gar erdverhaftetes Element, das
sich unaufhörlich nach unten anpasst,
einschmiegt, alles auffüllt. Aber Pflanzen, Tiere,
Luft und Sonne ziehen es in sich hoch. Und
wieder geht es ganz auf in diesen Formen, bis
es seiner eigenen Natur nach als Regen oder
sonstwie zur Erde zurückkehrt.
Als ich mich schliesslich aufraffe und weitergehe,

merke ich, dass in mir durch das Schauen
des Wassers irgendwie, irgendwo zutiefst etwas
geschehen ist. Ich habe nicht nur etwas Neues
für mich entdeckt, etwas Schönes gesehen — es

hat sich in mir etwas entfaltet, das vorher noch
nicht so da war. Ich bin verändert, reicher
geworden, gewachsen. Ich gehe weiter —, aber
etwas von dem, was ich geschaut habe, geht mit
mir als ein Teil meiner selbst.
Der Weg führt mich weiter hinab in den Grund
des breiten, weiten Tales. Dort sammeln sich
alle Gewässer zu einem kleinen Flüsschen.
Auch hier will mich ein Steg an das andere
Ufer führen. Aber das Wasser lockt; ich bleibe,
schaue.
Das Wasser ist hier breit und flach, fast
unmerklich dahinströmend. Auch hier die
Lichtreflexe; teils am Grunde des Baches als helle,
feststehende Flecken; teils als schillernder,
glitzernder, tanzender Flitter, dort wo sich der
Wasserspiegel ein wenig kräuselt. Wo die
Sonne durch die Bäume bis auf den Grund des
Bettes dringt, ist dieser gut zu erkennen:
Schlamm, Steine, Aeste, faulige Blätter und
Pflanzenteile. Quer durch das Flüsschen geht
ein breiter, dunkler Streifen. Was ist das wohl?
Nach einigem prüfendem Schauen entdecke ich:
Es ist der Schatten meines Steges. In diesem
dunklen Streifen ist es mir kaum möglich, den
Grund zu erkennen, denn die Oberfläche spiegelt

fast blendend hell: Es ist die unendliche
Lichttiefe des Himmels! Ich schaue bis in den

Himmel hinein! Ich hätte wohl gar nicht
bemerkt, dass diese blendend helle Stelle der
Himmel ist, wenn dort nicht auch das Spiegelbild

eines kahlen, abgestorbenen Baumes mit
seinen toten Aesten zu sehen wäre. Der tote
Baum aber mit seinen Aesten und Farben ist
deutlich als Wasserspiegelbild zu erkennen.
Tief, unheimlich tief ragt er mit seinen toten
Armen in den Himmel hinein. Hinunter? Hinauf?

— Er ragt hinauf in den klaren Himmel
— aber der Himmel ist unten — und so
enthüllt er die unauslotbare, rätselhafte, geheimnisvolle

Tiefe des Wassers. Die Tiefe des Wassers?

— Das Wasser ist doch keinen halben
Meter tief und etwas trüb! Aber das Bild vom
Baum und der Himmel, in den er hineinweist,
sind klar —, auch wenn der tote Baum unheimlich

ständig in leichter Bewegung ist, unablässig

seine Konturen wandelt, auflöst, wiederfindet

— wie die unsichtbare Bewegung des Wassers.

Die Sonne, die den Bachgrund mit Lichtreflexen

besäte, ist weitergewandert; das Wasser,
der Grund sind jetzt dunkel. Aber gerade dort,
wo das Wasser dunkel ist, spiegelt es klar das

Licht, das Beleuchtete. Die ganze Wasserfläche

spiegelt nun. Ich sehe den Himmel und
die Bäume; den Himmel als schmale, bewegte
Strasse, flankiert von den hochaufragenden
Bäumen und dem Blättergewirr. Der Himmel
unendlich weit oben, ganz tief, unendliche
Tiefe! — der Bach, nur wenige Dezimeter tief!
— wenn ich mir Mühe gebe, kann ich den
Grund erkennen, die helleren Kiesel. Dann sehe
ich keine Bäume, keinen Himmel. Dann stelle
ich meine Augen auf die Höhe des Spiegels ein,
und schon sehe ich wieder Himmel und Baumwipfel.

Seltsames Element — das Wasser!
Und so im Schauen versunken entdecke ich,
dass ich auch irgendwo Wasser bin,
Eigenschaften wie das Wasser habe. So wie es eben
beim Hinschauen darauf ankam, auf welche
Höhenschicht beim Wasser ich mich konzentriere,

um entweder den Bachgrund oder die
Tiefe des Wassers oder seine unendliche Viel-



*79

fait und Tiefe in der Spiegelschicht zu schauen

—, so hängt es auch bei mir von der
unterschiedlichen Einstellung des Selbstbewusst-
seins ab, ob ich mich als festumrissene körperliche

Gestalt erlebe —, ob ich, wie das Wasser,
selbstvergessen jede Gestalt werden und Himmel

und alle Dinge in mir spiegeln kann —,
oder ob ich die Dinge als die ganz anderen, als
Objekte vor mir sehe. Wie beim Schauen auf
das Wasser geht es um wenige Dezimeter, dass
eine total andere Schau sich entfaltet: Für
gewöhnlich sehe ich ja von oben her und sehe
dann die Dinge als Nicht-Ich, als die anderen
mir gegenüber. Aber während des Schlenderns
durch die Wiesen, durch das Verweilen und
Schauen habe ich mich selbst vergessen, mich
losgelassen und ohne es zu merken hat sich
mein Bewusstsein in tiefere Schichten meines
Seins gesenkt; dadurch bin ich fähig geworden,
selbstvergessen ganz im Geschauten aufzugehen,

dem Bewusstsein nach ganz das
Geschaute zu werden. Es sind nur wenige Dezimeter

vom Kopf bis zum Herz, bis zu den Nieren
—, und doch vom Kopf her erlebe ich die
Dinge als tote Objekte mir gegenüber —, vom
Herz her bekomme ich ein Gefühl für sie —,
von den Nieren her kann «ich gewissermassen
alles werden» («Anima quodammodo est
omnia») wie Thomas von Aquin sagt. Und
prüft Gott nicht die Menschen auf Herz und
Nieren?
Es dürfte wohl kein Zufall sein, dass es gerade
die Nierengegend ist, wo der Mensch wassergleiche

Eigenschaften hat. Sammeln sich doch
im Unterleib wie in einem Talgrund alle Wasser,

um von hier aus abzufliessen. Der Unterleib

ist ja auch die dunkle, abgründige Schicht,
von woher der Mensch versumpfen kann; ohne
diese Schicht aber bleibt das geistige Leben des
Menschen, vor allem sein Gebet trocken. Es ist
die Schicht, aus der der echte Künstler seine
Werke formt, der gute Schauspieler ganz
aufgeht in seinen Rollen. Es ist die Schicht des
kollektiven Unbewussten, in der wir Gemeinschaft

mit allem haben. Es ist die Schicht in der

die Kinder mit ihren Eltern noch unbewusst
eins sind. Es ist die Schicht, in der die kleinen
Kinder leben und ganz aufgehen, in dem was
sie tun. Es ist die Schicht, aus der alles Leben
neu entsteht. Meint nicht auch Jesus diese
Schicht, wenn er zu Nikodemus sagt: «Wer
nicht aus Wasser und Geist von neuem geboren

wird, kann nicht in das Reich Gottes eingehen.»

(Jo 3, 5) Es ist die Schicht, aus der heraus

die Menschen sich als ein Leib und ein
Geist erfahren können. Es ist die Schicht, die
Therese von Avila das Zentrum der Seele
nennt: «Ich habe den Eindruck, dass es etwas
ist, das nicht im Herzen entspringt, sondern
anderswo, noch weiter innen, wie aus einer
Tiefe Denn wahrlich, ich sehe Geheimnisse
in uns selbst, die mich oft erschreckt haben.
Und wieviel mehr wird es geben! Oh, mein
Herr und mein Gott, wie gross ist Deine
Herrlichkeit! Und wir laufen herum wie dumme
Hirtenstoffel. Wir meinen, wir erfassen etwas
von Dir, und dabei ist es gewiss sowie wie
nichts «denn in uns selber sind grosse Geheimnisse,

die wir nicht verstehen» (Innere Burg,
4, 2).
So hat es sich gelohnt, dass wir uns auf den

Weg gemacht haben, um uns etwas vom Wasser

erzählen zu lassen. Es hat uns etwas über
uns selbst erzählt: Es hat die wassergleiche
Schicht in uns zum Klingen gebracht; die
Schicht in der wir gewissermassen alles werden
können: die Grundwasser der Meditation.
Im Unterschied zum östlichen Menschen ist
dem westlichen Menschen die Möglichkeit, sein
Bewusstsein auf die verschiedenen Schichten in
sich auszudehnen und seinen Leib dadurch zu
beseelen, meist unbekannt. Wesentliche Dimensionen

seines Menschseins und seiner Beziehung

zur Umwelt und zu seinem Schöpfer sind
ihm dadurch in den letzten Jahrhunderten
verloren gegangen. Damit rühren wir an den Kern
der Krise, in der sich das Abendland und die
abendländische Kirche heute befinden.
«Sehend sieht der (westliche) Mensch nicht, und
hörend hört er nicht und versteht nicht» (Mt



i8o

13, 13), «weil er keine Wurzeln in sich hat» (Mt
13, 21). Er hat den Kontakt zur Erde und zu
den lebensspendenden Wassers verloren. Er ist
ein Aktivist, ein Wissens- und Leistungsmensch

geworden, der viel weiss und produziert,

aber nicht mehr fähig ist, zu empfangen,
selbstlos alles zu werden. Er meditiert nicht
mehr.
Meditieren gehört zum Menschen wie das
Erkennen und Gestalten der Schöpfung in
Wissenschaft und Technik. Jeder Mensch kann von
Natur aus meditieren; schon als Kind lebt er
meditativ. Erst wenn er älter wird, wenn das
Ich-Bewusstsein erwacht und er seine Fähigkeit

entdeckt, sich und die Welt willkürlich
manipulieren zu können, schränkt er sich aus
Machttrieb mit seinem Bewusstsein auf diese
willkürlichen, höheren Schichten ein, die
Tiefenschichten werden unter- und unbewusst,
und er verliert das Einssein mit sich selbst, mit
dem Schöpfer und den Geschöpfen. Wenn das
geschehen ist, muss der Mensch seine ursprüngliche

Fähigkeit zu meditieren wieder neu
entdecken und entfalten. Das kann in Kursen
geschehen —, oder man versuche es auf eigene
Faust, wenn man Zeit hat z. B. im Urlaub.
Denn man muss den Dingen in sich Zeit und
Raum geben, damit sie zu wirken anfangen.
So wie wir täglich unser Wissen erweitern und
technisch die Welt gebrauchen, so müssten wir
auch täglich das Wort und das Werk Gottes in
uns meditieren. Dann würden sich unsere
Augen und Ohren wieder öffnen, und wir würden

das Wirken Gottes in seinen Werken, also
auch in uns wieder verstehen lernen.
«Diej Flimmel rühmen die FTerrlichkeit Gottes,
vom Werk seiner Flände kündet das Firmament.
Ein Tag sagt es dem anderen,
eine Nacht tut es der anderen kund.
Nicht sind es Worte, nicht sind es Reden,
unhörbar bleibt ihre Stimme!
Doch ihre Botschaft geht in die ganze Welt
hinaus.
ihre Kunde bis zu den Enden der Erde.»

(Psalm! 19, 2-5)

Meditation?

Warum meditieren?
Sr. Maria Immaculata Kieninger,
Kellenried bei Ravensburg


	Die Grundwasser der Mediationen

