Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 9

Artikel: Die Grundwasser der Mediationen
Autor: Witt, Gregor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

176

Die Grundwasser der
Meditationen

P. Gregor Witt, Beuron

Therese von Avila schreibt in ihrem Buch «Die
innere Burg» (4,2): «Ich finde ndmlich nichts,
was zur Erkldrung mancher geistiger Dinge ge-
eigneter wire als eben das Wasser, und zwar
deshalb, weil ich wenig weiss und der Ver-
stand mir nicht weiterhilft, und auch weil ich
dieses Element so liebe, dass ich es mit mehr
Aufmerksamkeit betrachtet habe als andere
Dinge; denn in allen, die ein so grosser, so wei-
ser Gott erschaffen hat, diirfte es wohl viele
Geheimnisse geben, aus denen wir Nutzen
ziehen konnen. Und das tun auch die Men-
schen, die es verstehen.» So wollen auch wir uns
auf den Weg machen und schauen, ob uns das
Wasser etwas iiber Meditation sagen kann.

Ein sonniger Spatsommer-Nachmittag. Ich gehe
iiber eine Wiese, auf der behaglich Kiihe wei-
den. Im Wiesengrunde schlingelt sich ein Bach
von hohen Bdumen und Biischen eingefasst.
Ein Steg fiihrt iiber den Bach. Auf dem Steg
bleibe ich stehen — verweile —, schaue das
Wasser.

Das Wasser ist tief und klar. Die hohen dunk-
len Bdaume und das Gestrduch spiegeln sich im
Wasser, scheinen aus einer unendlichen Tiefe
hervorzukommen — oder besser: in die unend-

liche Tiefe hineinzuwachsen. Denn der Him-
mel ist ja unten! Wihrend die Erde, in der die
Biume wurzeln, nicht zu sehen ist. Das Wasser
hier im schattigen Grund ist dunkel — und
doch durchsichtig klar. Lichtreflexe schillern,
spiegeln in der Tiefe. Unheimliche, unauslot-
bare Tiefe; gefihrlich lockend und grauenhaft
zugleich.

Fiinf Schritte weiter: Ich stehe auf der Wiese
jenseits des Baches. Fester Grund. Licht.
Sonne! Ich atme tief auf: Luft, Licht, Freiheit,
Weite, Himmel, Festigkeit. Selbst das Gras und
die sprossenden Kriuter atmen Licht, Luft und
Bestimmtheit. Ich habe wieder Boden unter den
Fiissen und den licht- und atemspendenden
Himmel iiber mir — nach dieser klaren und
doch unheimlichen Tiefe des dunklen Wassers.
Habe ich auch solche dunklen Tiefen in mir?
Der Weg fiihrt mich weiter durch zwei, drei
Gehofte, die wie wahllos hingewiirfelt beieinan-
der stehen. Am Wegrand ein alter Brunnen: der
Trog und daneben ein hohler Baumstamm in
die Erde gerammt. Der Stamm ist etwa einein-
halb Meter hoch; die verchromte Radkappe
eines alten VW, etwas schief aufgesetzt, schiitzt
thn gegen Verwitterung. In das obere Drittel
des Stammes hat man ein Rohr eingelassen,
und so kommt aus der Seite des Stammes ein
heller, glitzernder Strahl reinen Wassers her-
vor; in einem ebenmadssigen Bogen platschert er
freundlich in den Trog. Auf dem Rand des
Troges liegt eine rote Plastikbiirste, daneben
zwei frisch gescheuerte Topfe. Man hat wohl
gerade am Brunnen die Topfe gereinigt.

Wie das Wasser so aus der Seite des Stammes
quillt, muss ich unwillkiirlich an die Seiten-
wunde Christi denken, aus der das Wasser
quoll, das die ganze Welt reinigt und heilt. —
Quellen auch aus meiner Seite gute, heilsame
Gedanken, die wie der glitzernde Strahl mich
und meine Mitmenschen rein machen?

Im Weitergehen sehe ich einen jungen Apfel-
baum auf der Wiese. Er 1ddt mich zum Verwei-
len ein. Es tut gut, bei den Dingen zu verwei-
len. Es braucht Zeit, bis sie anfangen zu reden,



bis sie ihr Eigentliches zeigen, bis sie mir et-
was liber mich sagen.

Der Baum wurzelt fest in der Erde. Man sieht
das, man spiirt das, wie der Stamm am Grunde
stark wird und sich zu stimmigen Wurzeln
formt. Aus diesen wichst er dann schlank und
doch kraftvoll empor, um sich oben in eine
Vielzahl von Aesten, Zweigen und Blittern
aufzuteilen. Er will sich ja ganz und gar dem
Licht, der Luft, dem Himmel 6ffnen —, mog-
lichst viel Licht und Luft einfangen. Er ist ganz
umspielt von Licht und Luft bis an den Boden
hinunter, und selbst die Wurzeln unter dem Bo-
den brauchen noch Luft, damit er gedeihen
kann. — Und nun spiire ich selbst — im
Schauen des Baumes — wie ich ein Stamm bin,
der tief in der Erde wurzelt, zur Erde gehort,
hier seinen Stand hat. Wie mich vom Himmel
her Sonne, Licht und Luft umspielen, und ich
sie ganz in mich aufnehme. Ich spiire, wie der
Himmel mit seinem Licht und seiner Luft bis
auf die Erde reicht und mein ganzes Wesen
freundlich umgibt. Und wie der Baum offne ich
mich dem himmlischen Spiel, lasse tief die
himmlische Luft in mich einstrémen, werde
ganz Licht.

Im Weiterschlendern wieder ein Bdchlein. Hier
im hiigeligen Alpenvorland mit seinen Wil-
dern und Wiesen gibt es viel Wasser. In feuch-
ten Wiesen quillt es aus der Erde. Ueberall
rinnt es zu Tal, hat sich tiefe Rinnen gefressen.
Es ist ein erdverhaftetes Element, das immer
nach unten will, abwarts drangt.

Wieder bleibe ich auf der Briicke stehen, um zu
schauen. Wasser ist nie langweilig, man kann
ihm stundenlang zuschauen. — Unter der
Briicke hindurch scheint das Licht der herbstli-
chen Nachmittagssonne in den Bach und taucht
das Wasser und all die verschiedenen Steine in
weiche, warmbraune Farben. Im Gegensatz
dazu die silbrig-kalten Tone, wo das diffuse
Himmelslicht sich in den vielen kleinen Wellen
bricht, wo dasselbe Wasser gedringt, schnell
und bewegt dahineilt. Noch weiter aufwirts,
hinter dem fast rechtwinkligen Knick des Bach-

177

bettes, der die rasche Stromung hervorgerufen
hat, breitet ein grosserer Baum seine belaubten
Aeste breit iiber das ruhig dahinstromende
Wasser. Dort ist es dunkel, schwarz, abgriin-
dig. Gleich links neben der kleinen Strom-
schnelle ist das Wasser vollig farblos, durch-
scheinend. — Wohin ich schaue, iiberall andere
Farben, Tonungen —, andere Ursachen,
warum sich die Farben dndern. Das Wasser,
selbst farblos, nimmt alle nur moglichen To6-
nungen an.

Und das nicht nur in den Farben; es nimmt
jede erdenkliche Gestalt an und bringt stufen-
los alle Laute hervor: Es gluckert, es plit-
schert; es erzihlt in einer freundlich dahinplit-
schernden Geschwiitzigkeit Mirchen, uralte
Neuigkeiten, denen man lange lauschen kann,
Es ist erregend; es kann ja gar nicht aufhoren
zu plitschern und zu gluckern, soviel hat es zu
sagen; ein unendlicher, iiberquellender Reich-
tum an Tonen, hohen und tiefen, die mitunter
wie bei einer Maultrommel ineinander iiberge-
hen, sich iiberschlagen und doch bei aller da-
hineilender, sich iiberschlagender Hast — eine
verborgene, beruhigende Wirkung — eine ver-
borgene, periodische Rhythmik in all dem
Durcheinander. So wird es nie langweilig zuzu-
horen, und bei aller Erregung beruhigend.

Und so unerschopflich seine Farben und Laute,
so vielfiltig sind auch die Gestalten, die es an-
nimmt. Unter dem Baum ist es ein tiefer See.
Dann bildet das Bachbett eine flache, ebenmas-
sig breite, sanft abfallende Schwelle, iiber die
das Wasser in geometrisch gleichmassigen klei-
nen rhombischen Wellen hinweggleitet, etwa
wie diagonal gelegte quadratische Platten eines
Schieferdaches. Dann prallt es im scharfen
Knick des Bachbettes gegen das rechte Ufer
und bildet dort eine tiefe, reissende, glitzernd
silbrige, wirblige Stromschnelle, die wieder in
die Mitte des Bettes fiihrt. Im toten Winkel die-
ses Bogens fiillt es mit glatter Oberflidche, fast
stehend iiber den flach ansteigenden Grund,die
Form des Bachbettes aus. Ja, hier fliesst es so-
gar sanft aufwirts entgegen dem allgemeinen



178

Sog, wie ich an einem dahintreibenden Blitt-
chen erkennen kann. Ich wiisste keine Farbe,
keine Form, keinen Laut, den es nicht anneh-
men kann. Die Luft kann das natiirlich auch;
und doch ist das Wasser im Gegensatz zur Luft
ein ganz und gar erdverhaftetes Element, das
sich unaufhérlich nach unten anpasst, ein-
schmiegt, alles auffiillt. Aber Pflanzen, Tiere,
Luft und Sonne ziehen es in sich hoch. Und
wieder geht es ganz auf in diesen Formen, bis
es seiner eigenen Natur nach als Regen oder
sonstwie zur Erde zuriickkehrt.

Als ich mich schliesslich aufraffe und weiter-
gehe, merke ich, dass in mir durch das Schauen
des Wassers irgendwie, irgendwo zutiefst etwas
geschehen ist. Ich habe nicht nur etwas Neues
fiir mich entdeckt, etwas Schones gesehen — es
hat sich in mir etwas entfaltet, das vorher noch
nicht so da war. Ich bin verandert, reicher ge-
worden, gewachsen. Ich gehe weiter —, aber
etwas von dem, was ich geschaut habe, geht mit
mir als ein Teil meiner selbst.

Der Weg fiihrt mich weiter hinab in den Grund
des breiten, weiten Tales. Dort sammeln sich
alle Gewisser zu einem kleinen Fliisschen.
Auch hier will mich ein Steg an das andere
Ufer fiithren. Aber das Wasser lockt; ich bleibe,
schaue.

Das Wasser ist hier breit und flach, fast un-
merklich dahinstrémend. Auch hier die Licht-
reflexe; teils am Grunde des Baches als helle,
teststehende Flecken; teils als schillernder, glit-
zernder, tanzender Flitter, dort wo sich der
Wasserspiegel ein wenig kréduselt. Wo die
Sonne durch die Bidume bis auf den Grund des
Bettes dringt, ist dieser gut zu erkennen:
Schlamm, Steine, Aeste, faulige Blatter und
Pflanzenteile. Quer durch das Fliisschen geht
ein breiter, dunkler Streifen. Was ist das wohl?
Nach einigem priifendem Schauen entdecke ich:
Es ist der Schatten meines Steges. In diesem
dunklen Streifen ist es mir kaum moglich, den
Grund zu erkennen, denn die Oberfldche spie-
gelt fast blendend hell: Es ist die unendliche
Lichttiefe des Himmels! Ich schaue bis in den

Himmel hinein! Ich hétte wohl gar nicht be-
merkt, dass diese blendend helle Stelle der
Himmel ist, wenn dort nicht auch das Spiegel-
bild eines kahlen, abgestorbenen Baumes mit
seinen toten Aesten zu sehen wire. Der tote
Baum aber mit seinen Aesten und Farben ist
deutlich als Wasserspiegelbild zu erkennen.
Tief, unheimlich tief ragt er mit seinen toten
Armen in den Himmel hinein. Hinunter? Hin-
auf? — Er ragt hinauf in den klaren Himmel
— aber der Himmel ist unten — und so ent-
hiillt er die unauslotbare, ratselhafte, geheim-
nisvolle Tiefe des Wassers. Die Tiefe des Was-
sers? — Das Wasser ist doch keinen halben
Meter tief und etwas triib! Aber das Bild vom
Baum und der Himmel, in den er hineinweist,
sind klar —, auch wenn der tote Baum unheim-
lich stdndig in leichter Bewegung ist, unablis-
sig seine Konturen wandelt, aufldst, wiederfin-
det — wie die unsichtbare Bewegung des Was-
Sers.

Die Sonne, die den Bachgrund mit Lichtre-
flexen besite, ist weitergewandert; das Wasser,
der Grund sind jetzt dunkel. Aber gerade dort,
wo das Wasser dunkel ist, spiegelt es klar das
Licht, das Beleuchtete. Die ganze Wasser-
fliche spiegelt nun. Ich sehe den Himmel und
die Bdume; den Himmel als schmale, bewegte
Strasse, flankiert von den hochaufragenden
Biumen und dem Blittergewirr. Der Himmel
unendlich weit oben, ganz tief, unendliche
Tiefe! — der Bach, nur wenige Dezimeter tief!
— wenn ich mir Miihe gebe, kann ich den
Grund erkennen, die helleren Kiesel. Dann sehe
ich keine Bdume, keinen Himmel. Dann stelle
ich meine Augen auf die Hohe des Spiegels ein,
und schon sehe ich wieder Himmel und Baum-
wipfel. Seltsames Element — das Wasser!

Und so im Schauen versunken entdecke ich,
dass ich auch irgendwo Wasser bin, Eigen-
schaften wie das Wasser habe. So wie es eben
beim Hinschauen darauf ankam, auf welche
Hohenschicht beim Wasser ich mich konzen-
triere, um entweder den Bachgrund oder die
Tiefe des Wassers oder seine unendliche Viel-



falt und Tiefe in der Spiegelschicht zu schauen
—, so hidngt es auch bei mir von der unter-
schiedlichen FEinstellung des Selbstbewusst-
seins ab, ob ich mich als festumrissene korper-
liche Gestalt erlebe —, ob ich, wie das Wasser,
selbstvergessen jede Gestalt werden und Him-
mel und alle Dinge in mir spiegeln kann —,
oder ob ich die Dinge als die ganz anderen, als
Objekte vor mir sehe. Wie beim Schauen auf
das Wasser geht es um wenige Dezimeter, dass
eine total andere Schau sich entfaltet: Fiir ge-
wohnlich sehe ich ja von oben her und sehe
dann die Dinge als Nicht-Ich, als die anderen
mir gegeniiber. Aber wihrend des Schlenderns
durch die Wiesen, durch das Verweilen und
Schauen habe ich mich selbst vergessen, mich
losgelassen und ohne es zu merken hat sich
mein Bewusstsein in tiefere Schichten meines
Seins gesenkt; dadurch bin ich fihig geworden,
selbstvergessen ganz im Geschauten aufzuge-
hen, dem Bewusstsein nach ganz das Ge-
schaute zu werden. Es sind nur wenige Dezime-
ter vom Kopf bis zum Herz, bis zu den Nieren
—, und doch vom Kopf her erlebe ich die
Dinge als tote Objekte mir gegeniiber —, vom
Herz her bekomme ich ein Gefiihl fiir sie —,
von den Nieren her kann «ich gewissermassen
alles werden» («Anima quodammodo est
omnia») wie Thomas von Aquin sagt. Und
priift Gott nicht die Menschen auf Herz und
Nieren?

Es diirfte wohl kein Zufall sein, dass es gerade
die Nierengegend ist, wo der Mensch wasser-
gleiche Eigenschaften hat. Sammeln sich doch
im Unterleib wie in einem Talgrund alle Was-
ser, um von hier aus abzufliessen. Der Unter-
leib ist ja auch die dunkle, abgriindige Schicht,
von woher der Mensch versumpfen kann; ohne
diese Schicht aber bleibt das geistige Leben des
Menschen, vor allem sein Gebet trocken. Es ist
die Schicht, aus der der echte Kiinstler seine
Werke formt, der gute Schauspieler ganz auf-
geht in seinen Rollen. Es ist die Schicht des
kollektiven Unbewussten, in der wir Gemein-
schaft mit allem haben, Es ist die Schicht in der

L79

die Kinder mit ihren Eltern noch unbewusst
eins sind. Es ist die Schicht, in der die kleinen
Kinder leben und ganz aufgehen, in dem was
sie tun. Es ist die Schicht, aus der alles Leben
neu entsteht. Meint nicht auch Jesus diese
Schicht, wenn er zu Nikodemus sagt: «Wer
nicht aus Wasser und Geist von neuem gebo-
ren wird, kann nicht in das Reich Gottes einge-
hen.» (Jo 3, 5) Es ist die Schicht, aus der her-
aus die Menschen sich als ein Leib und ein
Geist erfahren konnen. Es ist die Schicht, die
Therese von Avila das Zentrum der Seele
nennt: «Ich habe den Eindruck, dass es etwas
ist, das nicht im Herzen entspringt, sondern
anderswo, noch weiter innen, wie aus einer
Tiefe . . . Denn wabhrlich, ich seche Geheimnisse
in uns selbst, die mich oft erschreckt haben.
Und wieviel mehr wird es geben! Oh, mein
Herr und mein Gott, wie gross ist Deine Herr-
lichkeit! Und wir laufen herum wie dumme
Hirtenstoffel. Wir meinen, wir erfassen etwas
von Dir, und dabei ist es gewiss sowie wie
nichts «denn in uns selber sind grosse Geheim-
nisse, die wir nicht verstehen» (Innere Burg,
4, 2).

So hat es sich gelohnt, dass wir uns auf den
Weg gemacht haben, um uns etwas vom Was-
ser erzihlen zu lassen. Es hat uns etwas liber
uns selbst erzahlt: Es hat die wassergleiche
Schicht in uns zum Klingen gebracht; die
Schicht in der wir gewissermassen alles werden
konnen: die Grundwasser der Meditation.

Im Unterschied zum 0stlichen Menschen ist
dem westlichen Menschen die Moglichkeit, sein
Bewusstsein auf die verschiedenen Schichten in
sich auszudehnen und seinen Leib dadurch zu
beseelen, meist unbekannt. Wesentliche Dimen-
sionen seines Menschseins und seiner Bezie-
hung zur Umwelt und zu seinem Schopfer sind
ihm dadurch in den letzten Jahrhunderten ver-
loren gegangen. Damit rithren wir an den Kern
der Krise, in der sich das Abendland und die
abendldndische Kirche heute befinden. «Se-
hend sieht der (westliche) Mensch nicht, und
horend hort er nicht und versteht nicht» (Mt



130

13, 13), «weil er keine Wurzeln in sich hat» (Mt
13, 21). Er hat den Kontakt zur Erde und zu
den lebensspendenden Wassers verloren. Er ist
ein Aktivist, ein Wissens- und Leistungs-
mensch geworden, der viel weiss und produ-
ziert, aber nicht mehr féhig ist, zu empfangen,
selbstlos alles zu werden. Er meditiert nicht
mehr.
Meditieren gehort zum Menschen wie das Er-
kennen und Gestalten der Schopfung in Wis-
senschaft und Technik. Jeder Mensch kann von
Natur aus meditieren; schon als Kind lebt er
meditativ. Erst wenn er alter wird, wenn das
Ich-Bewusstsein erwacht und er seine Fahig-
keit entdeckt, sich und die Welt willkiirlich
manipulieren zu konnen, schrinkt er sich aus
Machttrieb mit seinem Bewusstsein auf diese
willkiirlichen, hoheren Schichten ein, die
Tiefenschichten werden unter- und unbewusst,
und er verliert das Einssein mit sich selbst, mit
dem Schopfer und den Geschopfen. Wenn das
geschehen ist, muss der Mensch seine urspriing-
liche Fihigkeit zu meditieren wieder neu ent-
decken und entfalten. Das kann in Kursen ge-
schehen —, oder man versuche es auf eigene
Faust, wenn man Zeit hat z. B. im Urlaub.
Denn man muss den Dingen in sich Zeit und
Raum geben, damit sie zu wirken anfangen.
So wie wir tiglich unser Wissen erweitern und
technisch die Welt gebrauchen, so miissten wir
auch tdglich das Wort und das Werk Goftes in
uns meditieren. Dann wiirden sich unsere
Augen und Ohren wieder 6ffnen, und wir wiir-
den das Wirken Gottes in seinen Werken, also
auch in uns wieder verstehen lernen.
«DigyHimmel riihmen die Herrlichkeit Gottes,
vom Werk seiner Hande kiindet das Firmament.
Ein Tag sagt es dem anderen,
eine Nacht tut es der anderen kund.
Nicht sind es Worte, nicht sind es Reden,
unhorbar bleibt ihre Stimme!
Doch ihre Botschaft geht in die ganze Welt
hinaus.
ihre Kunde bis zu den Enden der Erde.»
(Psalny 19, 2-5)

Meditation?

Warum meditieren?
Sr. Maria Immaculata Kieninger,
Kellenried bei Ravensburg



	Die Grundwasser der Mediationen

