
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 7

Artikel: Hochamt in Athen

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i39

Hochamt in Athen
P. Hieronymus Haas

Ein glasklarer Septembermorgen wölbte sich
über der Stadt Athen als wir Schweizerpilger
zur Griechisch-Orthodoxen Kathedrale eilten.
Aus allen Strassen und Winkeln kamen besinnliche

Menschen und traten durch das hohe Portal

ins dämmrige Gotteshaus. Wenn ein
orthodoxer Christ ins Gotteshaus geht, betritt
er den Vorhof der Ewigkeit. Er wird gleichsam
aufgenommen in das Himmlische Jerusalem
und begegnet da allen Himmelsbewohnern:
Christus dem Allherrscher, der heiligen Jungfrau

Maria, den Heiligen und Engeln, die ihn
aus den zahlreichen Ikonen und Wandmalereien

anblicken. In der Gesellschaft dieser
erhabenen Gestalten, die er einst im Himmel
wiederfinden wird, fühlt er sich nicht länger
allein. Er weiss sich auf dem Weg zum himmlischen

Gastmahl, das er jetzt im Mysterium des

heiligen Opfers vorausfeiern darf. Die «Königliche

Pforte» bleibt vor ihm noch geschlossen,
aber die beginnende Feier der Liturgie lässt
doch die Anwesenheit des verherrlichten
Christus bereits verspüren. Die Ikonostase
(Bilderwand), die den Altarraum abschliesst,
— der Altar versinnbildet in der Ostkirche den
Himmel — führt ihn durch das ganze
Heilsgeschehen. Altes und Neues Testament entrollen
sich vor seinen Augen von der Schöpfung bis
zum Weltende. Die heilige Theotokos (Gottes-
gebärerin) und Johannes der Täufer nehmen
dabei einen hervorragenden Platz ein. Im
Mittelpunkt thront der sieghaft Erstandene, der
bereits beim Vater angekommen ist und uns,
seine Brüder, erwartet. Ein solches Kircheninnere

bringt den gläubigen Besucher wie von
selbst zur Erkenntnis, dass unser Vaterland im
Himmel ist, «von wo wir auch unsern Heiland
Jesus Christus erwarten» (Phil 3, 20).
Während wir in gespannter Erwartung auf die
Ikonostase schauten, hinter welcher sich die
Priester auf die Feier der Messe vorbereiteten,
füllte sich der Kirchenraum immer mehr mit
Gläubigen, die sich mehrmals bekreuzten und
die heiligen Ikonen küssten, die auf beiden Seiten

des Kirchenschiffes aufgestellt waren. Als



Athen, Kirche der Panaghia Georgoepikoos
(Kleine Metropolis), im Hintergrund die heutige
Kathedrale.



i4i

strahlendes Frühlicht durch die Fenster der
Kuppel in den Raum fiel, traten aus der
nördlichen Pforte die Liturgen zum heiligen Hochamt.

Voran die Leuchter tragenden Ministranten,

zwei Diakone, ein Archimandrit und zuletzt
Erzbischof Hieronymos mit einer goldenen
Krone auf dem Haupt. Zunächst begab er sich
zu den heiligen Ikonen Christi und seiner heiligsten

Mutter und küsste sie. Er verneigte sich
tief vor der geöffneten «Königspforte» und
empfing die Inzensation durch den Diakon.
Alsbald trat er an den erzbischöflichen Thron, der
ausserhalb des Altarraumes steht, und sprach
den Segen. Inzwischen sangen abwechslungsweise

zwei Männerchöre, die auf beiden Seiten der
Ikonostase aufgestellt waren, herrliche Hymnen
und Fürbitten, die sogenannten Troparien und
Kondakien, d. h. die Eigentexte des betreffenden

Sonntags im Kirchenjahr.
Eine ganz besondere Bedeutung hat bei den
griechischen Gottesdiensten der gesegnete
Weihrauch. Immer und immer wieder wird der
Altar, die heiligen Ikonen. Priester und Volk
inzensiert. Und es ist merkwürdig, wenn bei den
heiligen Gesängen die Weihrauchwolken emporsteigen

zum majestätischen Thron der Theoto-
kos (Maria mit dem Christuskind) werden die
Blicke der Gläubigen gleichsam zur Höhe
emporgezogen. Das Herz wird mit tiefer Freude
erfüllt, man spürt die Gegenwart des Heiligen.
Unwillkürlich neigt man sich vor der Heiligkeit
Gottes und schlägt voll Reue an die Brust.
Immer wieder bekreuzigen sich die Gläubigen und
erwecken Akte der Reue über die Sünden.
In dieser heiligen Liturgie nimmt Maria eine
hervorragende Stellung ein. Beim Gedächtnis
der Heiligen singt der Priester, das Weihrauch-
fass schwingend, folgende Worte: «Diesen
geistlichen Opferdienst bringen wir Dir dar für
die im Glauben entschlafenen Toten: die
Vorväter, Patriarchen, Propheten, Apostel, Glau-
bensverkünder, Evangelisten, Märtyrer, Bekenner,

Enthaltsamen und für jeden gerechten
Geist, besonders für unsere allheilige makellose
hochverherrlichte und glorreiche Königin, die

Gottesmutter und immerwährende Jungfrau
Maria!»
Besonders stark tritt die fürbittende Kraft der
glorreichen Jungfrau und aller Heiligen in den
litaneiartigen Gebeten zutage. Fast jeder dieser

Flehrufe schliesst mit dem hochfeierlichen
Gedenken der Mutter des Herrn: «Unserer
allheiligen, unbefleckten, über alles gepriesenen
und glorreichen Königin, der Gottesgebärerin
und immerwährenden Jungfrau Maria, sowie
aller Heiligen gedenkend, wollen wir einander
uns selbst und unser ganzes Leben Christus un-
serm Gott empfehlen.»

Doch das beherrschende Motiv der ganzen
heiligen Liturgie ist der Lobpreis des Dreieinigen.
Die göttliche Dreifaltigkeit ist der Quellgrund,
aus dem alles Sein und Leben im Himmel und
auf Erden quillt, der Anbeginn und der
Endzweck unseres Heils und Urgrund aller Einheit.

Selbst die Erneuerung der Heilstat Christi
im heiligen Messopfer ist ihr Werk. Die erste
Kunde, die uns Christus vom Himmel brachte,
war die Erkenntnis des dreifaltigen Gottes, der
mit ihm in die Welt eintrat. Sie ist auch unsere
letzte Vollendung, in der wir am göttlichen
Leben teilnehmen werden, um Gott zu schauen.
Die griechische Liturgie weiss um diese
grundlegende Wahrheit unseres Glaubens. Sie strömt
geradezu über vom Lobpreis des Dreieinigen.
Vor allem ist es der schöne, tiefsinnige Hymnus

Trisagios, der Dank, Lob und Bitte in
kürzester Fassung einfängt: «Heiliger Gott, Heiliger

Starker, Heiliger Unsterblicher, erbarme
Dich unser!» Dieser erhabene Gesang eroberte
nicht bloss die ganze byzantinische Welt, auch
die römische Kirche übernahm dieses Lied an
den Dreifaltigen Gott. Noch heute hören wir in
der Karfreitagliturgie diesen Hymnus.
Ueberaus eindrucksvoll ist für uns «Abendländer»

die feierliche Prozession mit dem
Evangeliumbuch. Ein mit Gold und Elfenbein reich
verziertes Evangeliar wird vom Diakon hoch
über allem Volk durch das Kirchenschiff getragen.

Bevor er die heiligen Worte Christi dem





T43

Volke verkündet betet er die eindringlichen
Texte: «Lass leuchten in unsern Herzen, o
menschenhebender Herr, das reine Licht Deiner

göttlichen Erkenntnis und öffne die Augen
unserer Einsicht zum Verständnis Deiner
evangelischen Satzungen. Flösse uns auch Furcht
ein vor Deinen beseligenden Geboten, auf dass

wir, alle fleischlichen Begierden mit Füssen
tretend, ein Leben nach dem Geiste führen und
das planen und wirken, was nach Deinem
Wohlgefallen ist. Denn Du, Christus, unser
Gott, bist das Licht unserer Seelen und unserer
Leiber, und Dir senden wir unsern Lobpreis
empor, und mit Dir, Deinem ewigen Vater und
Deinem allerheiligen und guten und
lebendigmachenden Geiste, jetzt und allezeit und in die
Ewigkeit der Ewigkeiten. Amen.»
Mit der Ueberbringung der Opfergaben sind
verschiedene litaneiartige Gebete verbunden bis
schliesslich die Anaphora oder Kanon, das
eigentliche eucharistische Opfergebet folgt. Der
Erzbischof sang die Konsekrationsworte und
der Diakon hielt mit kreuzweise übereinan-
dergelegten Armen Kelch und Patene empor.
Daraufhin folgte die feierliche Anrufung des

Heiligen Geistes. Die Diakone bewegten mit
dem Konsekrator das goldene Velum über den
Opfergaben, um das Wirken und Walten des

Heiligen Geistes anzudeuten. Der Erzbischof
und die Diakone machten nicht bloss einmal,
sondern dreimal die Kniebeugung, um die tiefe
Ehrfurcht vor dem Allerheiligsten zu bekunden.

Nach dem erneuten Gedächtnis der Heiligen,
der Toten und der Lebenden wurde das gesamte

Volk gesegnet.
Wieder folgten Fürbitten und abschliessend das
gemeinsame Vater unser. Ergreifend ist es für
uns nüchterne Westeuropäer mit welcher
Ehrfurcht und Demut die Priester die heiligen
Gestalten den Gläubigen austeilen. Dreimal mach-

Hosios Lukas, Apsismosaik in der Klosterkirche.

ten Erzbischof, Priester und Diakone drei
Verbeugungen und dreimal baten sie: «Gott sei mir
Sünder gnädig und erbarme Dich meiner». Und
als der Bischof das heilige Brot empor hob,
sang er feierlich: «Das Heilige den Heiligen!»
Inzwischen sang der Chor wieder ergreifende
Gesänge ähnlich jenen erhabenen Gesängen,
wie wir sie etwa am Karfreitag bei der Anbetung

des Heiligen Kreuzes zu hören bekommen.
Die hl. Kommunion wird bei den Griechen unter

beiden Gestalten empfangen: entweder wird
die Hostie ins heilige Blut getaucht oder das

heilige Blut wird mit einem goldenen Löffelchen

gespendet. Nach dem Empfang der hl.
Kommunion wischt man die Lippen mit einem
Tüchlein ab, küsst den Fuss des Kelches, macht
eine tiefe Verbeugung und trinkt dann zur
Ablution einen Schluck aus dem Becher, den der
Ministrant bereitgestellt hat.
Nach dem feierlichen Segen des Erzbischofs,
den er mit einer in Gold gefassten Reliquie gab,
empfängt jeder Gläubige das sogenannte Anti-
doron, d. h. er macht das Kreuzzeichen und
legt seine rechte Hand über die Linke und küsst
das Kreuz und die Hand des Erzbischofs, der
einen kleinen Brotwürfel auf die Handfläche
legt, dann geniesst er ehrerbietig das Brot und
verlässt nach den üblichen Verbeugungen das
Gotteshaus. Dieses gesegnete Brot wird vorher
über die heiligen Gestalten auf dem Konsekrationstisch

gehalten, beweihräuchert und dann
an den Ausgangstüren aufgestellt und die Gläubigen

nehmen mit grosser Andacht die
Brotwürfel zu sich.
Es war überhaupt erstaunlich, welch tiefe
Andacht und Ehrfurcht die Gläubigen der Stadt
Athen an den Tag legten. Auch die Frauenwelt
war durchwegs in anständiger Kleidung
erschienen, vor allem war es für uns Schweizer
höchst erbaulich wie viele junge Männer dem
Gottesdienst mit grösster Andacht beiwohten.
Tief beeindruckt verliessen wir die Kathedrale
von Athen, glücklich zu wissen, dass noch
irgendwo auf der Erde eine solche Liturgie
gefeiert wird.


	Hochamt in Athen

