
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 7

Artikel: Antonios der Grosse

Autor: Bossard, Sergius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I3I

Antonios der Grosse,
gravierte Heiligenfigur auf
dem Essostab, Mariastein,



132

Antonios der Grosse
fr. Sergius Bossard

Im Advent wurden wir in der Liturgie auf das
Kommen unseres Herrn vorbereitet — und
dann feierten wir das grosse Fest: die Geburt
Christi, die Menschwerdung Gottes. «Er
erschien in der Welt, durch den die Welt
erschaffen ward; Er ist erschienen unter uns in
Menschengestalt, so wie Ihn auch die in
dunkelster Finsternis des Heidentums
Dahinlebenden erahnt und erlauscht haben; aber
doch nicht so, wie die ungeläuterten Vorstellungen

sich Ihn gedacht haben; nicht in stolzem

Glänze und in Erhabenheit, nicht als
Rächer von Vergehen, auch nicht als Richter,
der da käme, die einen zu vernichten, die
andern zu belohnen. Nein, so nicht! Aber wir
spürten Seinen sanften Bruderkuss. Sein Kommen

geschah in einer nur Gott allein gemässen
Weise, dergestalt wie es die Propheten göttlich
vorgebildet haben, nachdem es ihnen also von
Gott geboten worden war» 1. Mit diesen Worten

spricht der russsische Schriftsteller Nikolai
Wassiljewitsch Gogol (1809—1852) über das
zentrale Geheimnis der Erlösung. Einer der
grössten Dichter der Christenheit, der Hl.
Ephräm der Syrer (f 373), ruft uns in einer seiner

Weihnachtshymnen zu: «Heute hat die
Gottheit sich selber der Menschheit eingeprägt,

— damit auch die Menschen sich
schmücken mit dem Siegel der Gottheit» 2.

Nun, Weihnachten ist für ein Jahr vorbei und
so manches für diese Zeit liebgewonnene
Stimmungsbild wird abgelöst durch einen Alltag,
den wir nur zu gut kennen. Vielleicht aber gibt
es noch eine tiefere Bedeutung von Weihnachten,

als nur die Feier einer Erinnerung an ein
geschichtliches Ereignis. Denn, wenn wir uns
erinnern, sprachen die Texte der adventlichen
Liturgie noch von einer anderen Ankunft des
Herrn — und diese wird am Ende unserer Tage
und am Ende der Welt sein. Und in dieser Zeit
der Erwartung unseres Herrn leben wir jetzt.
Ueberblickt man die Geschichte der Kirche
Gottes in den vergangenen 2000 Jahren, so

mag es eigenartig scheinen, dass die Lebensausrichtung

der Christen in den einzelnen Epo-



T33

chen sehr verschieden war. Aus der Apostelgeschichte

wissen wir, wie die ersten Christen in
Jerusalem gelebt haben: «Sie verharrten aber in
der Lehre der Apostel und in der Gemeinschaft,

im Brechen des Brotes und in den
(gemeinsamen) Gebeten. Und es kam über jede
Seele Furcht; und viele Wunder und Zeichen
geschahen durch die Apostel. Alle Gläubiggewordenen

aber waren beisammen und hatten
alles gemeinsam; und sie verkauften die Güter
und die Habe und verteilten sie unter alle, je
nachdem einer es nötig hatte. Und täglich
verharrten sie einmütig im Tempel, und
abwechselnd von Haus zu Haus brachen sie das
Brot und nahmen die Speise zu sich mit
Frohlocken und in Lauterkeit des Herzens, lobten
Gott und hatten Gunst bei dem ganzen Volke»
(Apg 2, 42—47 a).
In den Apostelbriefen an die ersten Gemeinden

taucht immer wieder die Mahnung zu
einem guten Wandel vor Gott, dessen Erscheinen

damals in naher Zukunft erwartet wurde.
«Es sagt der, welcher dies bezeugt: Ja, ich
komme bald. Amen. Komm, Herr Jesus!» (Off
22, 20). Diese Naherwartung des Weltgerichtes
war dann für die Christengemeinden in ihrer
Lebensführung bestimmend. — Wie leben wir
heute? Welche Folgerungen aus der Tatsache,
dass der Herr kommen wird, verwirklichen wir?
Wir müssen zugeben, dass wir uns sehr gut
eingerichtet haben in unserem Leben, mit
unserer Lebenserwartung, und dass uns dieses
Kommen des Herrn so gar nicht beunruhigt —
auch der Kirche ergeht es so, die sich doch
erneuern will!
In den nachweihnächtlichen Tagen erinnert uns
die Kirche an einen grossen Heiligen, der uns
das Leben mit Gott in vorbildlicher Weise
vorgelebt hat. Es ist der Mönchsvater Antonios der
Grosse. Um das Jahr 251 wurde er in
Unterägypten geboren, aus einer vornehmen Familie.

Schon als Kind wurde er Waise. Später
verschenkte er sein Vermögen an Bedürftige,
nachdem ihm in einem Sonntagsgottesdienst die
Worte des Evangeliums «Willst du vollkom-



T34

men sein, so geh hin, verkaufe, was du hast,
und gib es Armen, und du wirst einen Schatz in
den Himmeln haben; und komm, folge mir
nach!» (Mt 19, 21) vorkamen, als wären sie
eben für ihn gemacht worden. Der
Kirchenhistoriker Sozomenos überliefert uns:
«. Seine Nahrung bestand aus Brot und Salz,
sein Getränk war reines Wasser, und die Zeit
der Nahrungsaufnahme war auf die Stunde des
Sonnenuntergangs festgelegt. Aber häufig kam
es vor, dass er zwei oder sogar mehrere Tage
lang gar nichts zu sich nahm. Man berichtet,
dass er alle Nächte wachte und den Tag betend
empfing. Wenn er schlief, legte er sich einfach
auf den nackten Boden, den er zu seinem einzigen

Bett machte. Er hatte viele und sehr
berühmte Schüler in Aegypten und Libyen, in
Palästina, Syrien und Arabien» 3. Der Heilige
Athanasius, Bischof von Alexandrien, hat sein
Leben aufgeschrieben, damit es späteren
Mönchsgenerationen als Vorbild diene. So
beschreibt er, wie Antonios sich zurückzog zum
Gebet, zum Fasten und in der Einsamkeit das
Eremitenleben suchte; wie er den Versuchungen

der Dämonen mit Gottes Hilfe widerstand;
wie seine Schüler sich um ihn zu sammeln
begannen; wie die Christen bei ihm Rat für ihr
Leben suchten; wie er seine Einsamkeit ver-
liess, um den rechten Glauben gegen Irrlehrer
zu verteidigen und schliesslich wie er starb.
(Nach alter Mönchstradition weist erst ein guter
Tod die wahre Heiligkeit des Lebens eines
Menschen aus — dies gilt heute noch auf dem
Berge Athos.) Antonios starb wahrscheinlich
am 17. Januar 356, über hundert Jahre alt.
Um etwas über seine Lehre und sein inneres
Leben zu erfahren, können uns die
Vätersprüche helfen. Die Apophthegmata Patrum
werden im östlichen Mönchtum sehr hoch
geschätzt. Jeder Novize wird anhand dieser
Ueberlieferungen in das Mönchsleben eingeführt,

sind sie doch eine eigentliche Weisung
der Väter, wie wir das Evangelium konkret
verwirklichen sollen. So gibt es auch über Antonios

den Grossen Aussprüche, die später aufge¬

schrieben und den folgenden Mönchsgenerationen
übergeben wurden.

Antonios gehört zu den grossen Gestalten des

Christentums, die uns heute wieder aufrütteln
können und uns helfen unseren Auftrag als
Christen zu erfüllen, nämlich Zeichen zu sein,
das hinweist auf das Kommen unseres Herrn.
In den Vätersprüchen geht es eigentlich immer
um dieselbe Frage: Wie gelangt der Mensch
zum Heil? Wie wird er bestehen können vor
Gott?
In einer Zeit quälenden Grübelns stellte auch
Antonios diese Frage — und Gott tröstete ihn,
denn «Bald darauf erhob er sich, ging ins Freie
und sah einen, der ihm glich. Er sass da und
arbeitete, stand dann von der Arbeit auf und
betete, setzte sich wieder und flocht an einem
Seil, erhob sich dann abermals zum Beten; und
siehe, es war ein Engel des Herrn, der gesandt
war, Antonios Belehrung und Sicherheit zu
geben. Und er hörte den Engel sprechen: 'Mach
es so und du wirst das Heil erlangen.' Als er
das hörte, wurde er von grosser Freude und mit
Mut erfüllt und durch solches Tun fand er
Rettung» (1) 4. Bete und arbeite — dieser Auftrag,
der im Mönchtum immer aktuell blieb, drückt
eine Haltung des Harrens, der Hoffnung aus,
die im Vertrauen gründet, dass Gott Wort hält
mit seiner Verheissung. Es wird nicht gesagt,
was man arbeiten soll, nicht die Leistung
wertvoller Kultur ist primär — wir wissen ja, was
die Wüstenväter gearbeitet haben: Seile und
Körbe haben sie geflochten. Sie wollten die
Sammlung wahren, sich bewusst bleiben, dass
sie immer und überall vor Gottes Angesicht
stehen. So haben sie auch beim Arbeiten Psalmverse

und andere Sprüche aus den Heiligen
Schriften laut vor sich hin gesagt, immer wieder

dieselben, um das Wort Gottes mit den
Ohren zu hören bis es zur Haltung wird — so
versuchten sie, immer bei Gott zu sein. «Wie
habe ich dein Gesetz so lieb! den ganzen Tag
ist es mein Sinnen. Des Nachts gedenke ich deines

Namens, o Herr, dass ich dein Gesetz
halte» (Ps 119, 97.55).



Reste eines koptischen Klosters aus frühchristlicher

Zeit in Maddi am Nil.



136

«Es fragte einer den Altvater Antonios, was er
tun müsse, um Gott zu gefallen. Der Greis gab
ihm folgende Antwort: 'Befolge, was ich dir
auftrage! Wohin immer du gehst, habe überall
Gott vor Augen. Was du auch tust, oder was du
auch redest: für alles suche ein Zeugnis in den
Heiligen Schriften. Wenn du dich an einem
Orte niederlässt, dann entferne dich nicht
leicht. Diese drei Dinge beobachte und du wirst
das Heil finden.» (3) Hier gibt uns der Heilige
drei Räte, die wir aus der Regel unseres
Ordensvaters gut kennen: «Für gewiss halten,
dass Gott an jedem Ort auf einen schaut. Die
heiligen Lesungen gern hören. Umgürten wir
also unsere Lenden mit dem Glauben und der
Uebung der guten Werke und wandeln wir
unter der Führung des Evangeliums seine
Wege, damit wir den zu schauen verdienen, 'der
uns in sein Reich gerufen hat' «(RB 4, 49.55;
Vw 21). Die Aufzählung der Instrumente für
die guten Werke schliesst der Hl. Benedikt mit
den Worten: «Die Werkstatt aber, wo wir dies
alles mit Eifer ausführen, ist der klösterliche
Bezirk und das beständige Leben in der
Klostergemeinde» (RB 4, 78).
Es mag vielleicht verwundern, dass wir von
einem Einsiedler Weisungen für das Leben in
der Gemeinschaft überliefert haben. Viele
Mönche und Weltleute suchten bei Antonius
Rat und mit der Zeit sammelten sich auch
Schüler um ihn. Der Grundbaustein jeder
Gemeinschaft ist die gegenseitige Liebe, die
genährt wird durch das Vertrauen, das Helfen
und die Verzeihung. «Einem Bruder im
Koinobion des Abbas Elias begegnete eine
Versuchung. Er wurde darauf von dort verjagt
und kam auf den 'Berg' zum Altvater Antonios.

Dort blieb der Bruder einige Zeit, dann
schickte Antonios ihn in das Koinobion
zurück, von dem er hergekommen war. Als die
ihn sahen, vertrieben sie ihn wieder. Da kehrte
er zum Altvater zurück und sagte: 'Vater, sie
wollen mich nicht mehr aufnehmen.' Da sandte
Antonios Botschaft des Inhalts: 'Ein Schiff auf
dem Meer litt Schiffbruch, verlor die Fracht

und wurde mit Mühe an Land gerettet. Ihr aber
wollt das, was auf das Land gerettet wurde, ins
Meer versenken.' Wie sie hörten, dass der
Altvater Antonios ihn schickte, nahmen sie ihn
auf der Stelle wieder auf.» (21) Unwillkürlich
werden wir an eine Stelle in den Evangelien
erinnert: «Habet acht auf euch! Wenn dein
Bruder sündigt, so weise ihn zurecht, und wenn
es ihn reut, so vergib ihm! Und wenn er siebenmal

des Tages wider dich sündigt und siebenmal

sich wieder zu dir wendet und sagt: Es reut
mich, so sollst du ihm vergeben» (Lk 17, 3—4).
Der Hl. Benedikt schreibt in seiner Regel: «Sie

(die Brüder) sollen einander in Ehrerbietung
zuvorkommen. Sie sollen ihre leiblichen und
sittlichen Schwächen mit grösster Geduld
aneinander ertragen» (RB 72, 4—5). Die
Gaben der Einzelnen sind verschieden —
Geduld und gegenseitige Rücksichtnahme helfen

uns zu einem gemeinsamen und aufbauenden

Leben. Antonios gibt uns dazu ein sehr
schönes Beispiel: «Da war einer, der in der
Wüste nach wilden Tieren Jagd machte. Er sah,
wie der Altvater Antonios mit den Brüdern
Kurzweil trieb, und er nahm Aergernis daran.
Da nun der Greis ihm klarmachen wollte, dass

man sich zuweilen zu den Brüdern (aus Güte)
herablassen müsse, sprach er zu ihm: 'Lege
einen Pfeil auf den Bogen und spanne!' Er
machte es so. Da sagte er zu ihm: 'Spanne noch
mehr!' und er spannte. Abermals forderte er
ihn auf: 'Spanne!' Da antwortete ihm der Jäger:
'Wenn ich über das Mass spanne, dann bricht
der Bogen.' Da belehrte ihn der Greis: 'So ist es
auch mit den Werken Gottes. Wenn wir die
Brüder übers Mass anstrengen, versagen sie
schnell. Man muss also den Brüdern ab und zu
entgegenkommen.' Als der Jäger das hörte,
ging er in sich, und mit grossem Gewinn schied
er vom Altvater. Die Brüder aber kehrten gefestigt

an ihren Ort zurück.» (13)
Seine Anweisungen für das persönliche geistliche

Leben des Mönches zeigen eine grosse
Strenge. Horchen wir seinen Worten:
Ein Mönch wurde von den Brüdern vor Anto-



x37

nios gelobt. Da nahm er ihn vor und stellte ihn
auf die Probe, ob er Beleidigung ertragen
könne. Als er feststellen musste, dass er sie
nicht ertrug, sagte er zu ihm: «Du gleichst
einem Dorf, das zwar vorne schön geschmückt
ist, hinten jedoch von Räubern verwüstet
wird.» (15)
Ein Bruder sprach zum Altvater Antonios:
«Bete für mich!» Der Greis entgegnete ihm:
«Weder ich habe Erbarmen mit dir, noch Gott,
wenn du dich nicht selbst anstrengst und Gott
bittest.» (16)
Einmal kamen Altväter zum Altvater Antonios,

und unter ihnen war auch der Altvater
Joseph. Antonios wollte sie prüfen, legte ihnen
ein Wort der Schrift vor und begann, sie, von
den Jüngeren angefangen, zu fragen, was das
Wort bedeute. Jeder gab Antwort, je nach
seinem Vermögen. Der Greis sagte zu jedem: «Du
hast es noch nicht gefunden.» Zuletzt von allen
sprach er zum Altvater Joseph: «Was sagst
denn du, dass dieser Spruch bedeute?» Seine
Antwort war: «Ich weiss es nicht.» Da sprach
der Altvater Antonios: «Wahrhaftig, Altvater
Joseph hat den Weg gefunden, indem er sagte:
'Ich weiss es nicht.'» (17)
Wiederum sagte er: «Es gibt solche, die ihren
Leib mit Bussübungen aufgerieben haben. Da
sie aber die Unterscheidungsgabe nicht hatten,
haben sie sich von Gott weit entfernt.» (8)
Ein andermal sagte er: «Vom Nächsten her
kommen uns Leben und Tod. Gewinnen wir
nämlich den Bruder, so gewinnen wir Gott.
Geben wir hingegen dem Bruder Aergernis, so
sündigen wir gegen Christus.» (9)
Spruch des Altvaters Antonios: «Wer ein Stück
Eisen hämmert, überlegt zuerst, was er machen
will, eine Sichel, ein Schwert oder ein Beil. So
müssen auch wir überlegen, welche Tugend wir
anstreben wollen, damit wir uns nicht ins Leere
bemühen.» (35) —

Orthodoxer Mönch der Mönchsrepublik Athos.



i38

Es will scheinen, als ob die immer wiederkehrende

Frage «Wer ist ein Mönch?» der Anlass
zum folgenden Spruch gewesen wäre: «Dem
Antonios wurde in der Wüste geoffenbart: 'In
der Stadt ist einer der dir ähnlich ist, seines
Zeichens ein Arzt. Seinen Ueberfluss gibt er
den Armen und den ganzen Tag über singt er
mit den Engeln das Trishagion.» (24) Wir sind
heute daran, ein «Schisma» in unserer Kirche
zu überwinden, nämlich jenes zwischen der
Kirche der Gläubigen und der Kirche der Mönche.

Wir entdecken wieder, dass wir ja unter
demselben Wort stehen, auf denselben Ruf
antworten müssen — nur ist unser Ort ein je
anderer. Aber ist er so anders, dass wir uns
nicht verstehen dass wir meinen, ohne die
andere Seite auskommen zu können Noch
heute ist es in Russland Brauch, dass die Gläubigen

über die grossen Festtage in den
Klöstern die Gottesdienste mitfeiern — nicht allein
die Messe — und sie wallfahren dann
hunderte von Kilometern, um die Tage in Stille und
Freude zu verbringen. Sie holen bei den Mönchen

Rat für ihr Leben in der Welt. Eigentlich
ein frühchristlicher Brauch! Denn auch zu
Antonios kamen Pilger — und nicht nur Mönche

anderer Klöster! Sie lauschten seinen Worten,

holten seinen Rat und gingen gestärkt
zurück. So gibt es wirklich nur die eine Kirche
— und auch nur eine Heiligkeit!
Wenn wir uns diese knappe Skizze des Bildes
eines heiligen Mönches ansehen, so drängt sich
uns vielleicht die Frage nach dem Sinn eines
solchen Lebens der Einsamkeit, der Entbehrungen

und des Kampfes auf. Dieses ist wohl nur
verständlich, wenn wir jenes Licht leuchten
sehen, das am Tag der Wiederkunft unseres
Herrn mit gewaltiger Kraft völlig hervorbrechen

und alle Dunkelheiten, Unklarheiten, Fragen

und Zweifel in unserem Leben ausleuchten
wird. «Wir sind nun allezeit getrost und wissen,

dass wir, während wir im Leibe daheim
sind, fern vom Herrn auf der Wanderung sind
— denn im Glauben wandeln wir, nicht im
Schauen (wörtlich: in der Erscheinung der ewi¬

gen Herrlichkeit) —; wir sind aber getrost und
haben vielmehr Lust, auszuwandern aus dem
Leibe und daheim zu sein beim Herrn» (2Kor
5, 6—8).
Betrachten wir nun aufmerksam das Bild des
Heiligen, so werden wir bald feststellen, dass es
mit dem Bild, das wir durch seine Sprüche
erhielten, wunderbar übereinstimmt: Güte,
Ruhe und etwas wie eine Aufmunterung zum
Vertrauen darauf, dass Gott sein Wort hält,
finden wir in seinem fast lächelnden Antlitz. Sie
machen uns glaubhaft, was seine Schüler von
ihm überlieferten:
«Ich fürchte Gott nicht mehr, sondern ich liebe
ihn; denn die Liebe treibt die Furcht
aus.» (32)

Anmerkungen:

1 Gogol, Nikolaus, Betrachtungen über die göttliche
Liturgie, Herder-Verlag Freiburg i. Br., 1938, S. 2.

2 Ephraem der Syrer, Lobgesang aus der Wüste, übers,
von Edmund Beck, Reihe: Sophia, Quellen östlicher
Theologie, Bd. 7, hg. von J. Tyciak und W. Nyssen,
Lambertus-Verlag Freiburg i. Br., 1967, S. 26.

:l Liturgikon der byzantinischen Kirche, Reklinghausen
1967, S. 785.

4 Weisung der Väter, übers, von Bonifaz Miller, Reihe:

Sophia, Bd. 6, Lambertus-Verlag Freiburg i. Br.,
1965. Alle Apophthegmata sind aus dieser Ueberset-
zung zitiert (S. 15—24).


	Antonios der Grosse

