Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 7

Artikel: Antonios der Grosse

Autor: Bossard, Sergius

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

131

Antonios der Grosse,
gravierte Heiligenfigur auf
dem Essostab, Mariastein,




132

Antonios der Grosse

fr. Sergius Bossard

Im Advent wurden wir in der Liturgie auf das
Kommen unseres Herrn vorbereitet — und
dann feierten wir das grosse Fest: die Geburt
Christi, die Menschwerdung Gottes. «Er
erschien in der Welt, durch den die Welt
erschaffen ward; Er ist erschienen unter uns in
Menschengestalt, so wie Ihn auch die in
dunkelster Finsternis des Heidentums Dahin-
lebenden erahnt und erlauscht haben; aber
doch nicht so, wie die ungelduterten Vorstel-
lungen sich Thn gedacht haben; nicht in stol-
zem Glanze und in Erhabenheit, nicht als
Richer von Vergehen, auch nicht als Richter,
der da kdme, die einen zu vernichten, die
andern zu belohnen. Nein, so nicht! Aber wir
spiirten Seinen sanften Bruderkuss. Sein Kom-
men geschah in einer nur Gott allein gemissen
Weise, dergestalt wie es die Propheten géttlich
vorgebildet haben, nachdem es ihnen also von
Gott geboten worden war» 1. Mit diesen Wor-
ten spricht der russsische Schriftsteller Nikolai
Wassiljewitsch Gogol (1809—1852) iiber das
zentrale Geheimnis der Erlosung. Einer der
grossten Dichter der Christenheit, der HI.
Ephrdam der Syrer (f 373), ruft uns in einer sei-
ner Weihnachtshymnen zu: «Heute hat die
Gottheit sich selber der Menschheit einge-
priagt, — damit auch die Menschen sich
schmiicken mit dem Siegel der Gottheit» 2.

Nun, Weihnachten ist fiir ein Jahr vorbei und
so manches fiir diese Zeit liebgewonnene Stim-
mungsbild wird abgelost durch einen Alltag,
den wir nur zu gut kennen. Vielleicht aber gibt
es noch eine tiefere Bedeutung von Weihnach-
ten, als nur die Feier einer Erinnerung an ein
geschichtliches Ereignis. Denn, wenn wir uns
erinnern, sprachen die Texte der adventlichen
Liturgie noch von einer anderen Ankunft des
Herrn — und diese wird am Ende unserer Tage
und am Ende der Welt sein. Und in dieser Zeit
der Erwartung unseres Herrn leben wir jetzt.
Ueberblickt man die Geschichte der Kirche
Gottes in den vergangenen 2000 Jahren, so
mag es eigenartig scheinen, dass die Lebensaus-
richtung der Christen in den einzelnen Epo-



chen sehr verschieden war. Aus der Apostelge-
schichte wissen wir, wie die ersten Christen in
Jerusalem gelebt haben: «Sie verharrten aber in
der Lehre der Apostel und in der Gemein-
schaft, im Brechen des Brotes und in den
(gemeinsamen) Gebeten. Und es kam tiber jede
Seele Furcht; und viele Wunder und Zeichen
geschahen durch die Apostel. Alle Glaubigge-
wordenen aber waren beisammen und hatten
alles gemeinsam; und sie verkauften die Giiter
und die Habe und verteilten sie unter alle, je
nachdem einer es notig hatte. Und téglich ver-
harrten sie einmiitig im Tempel, und
abwechselnd von Haus zu Haus brachen sie das
Brot und nahmen die Speise zu sich mit Froh-
locken und in Lauterkeit des Herzens, lobten
Gott und hatten Gunst bei dem ganzen Volke»
(Apg 2, 42—47 a).

In den Apostelbriefen an die ersten Gemein-
den taucht immer wieder die Mahnung zu
einem guten Wandel vor Gott, dessen Erschei-
nen damals in naher Zukunft erwartet wurde.
«Es sagt der, welcher dies bezeugt: Ja, ich
komme bald. Amen. Komm, Herr Jesus!» (Off
22, 20). Diese Naherwartung des Weltgerichtes
war dann fiir die Christengemeinden in ihrer
Lebensfithrung bestimmend. — Wie leben wir
heute? Welche Folgerungen aus der Tatsache,
dass der Herr kommen wird, verwirklichen wir?
Wir missen zugeben, dass wir uns sehr gut
eingerichtet haben in unserem Leben, mit
unserer Lebenserwartung, und dass uns dieses
Kommen des Herrn so gar nicht beunruhigt —
auch der Kirche ergeht es so, die sich doch
erneuern will!

In den nachweihnachtlichen Tagen erinnert uns
die Kirche an einen grossen Heiligen, der uns
das Leben mit Gott in vorbildlicher Weise vor-
gelebt hat. Es ist der Monchsvater Antonios der
Grosse. Um das Jahr 251 wurde er in Unter-
agypten geboren, aus einer vornehmen Fami-
lie. Schon als Kind wurde er Waise. Spiter ver-
schenkte er sein Vermodgen an Bediirftige,
nachdem ihm in einem Sonntagsgottesdienst die
Worte des Evangeliums «Willst du vollkom-

L5%




134

men sein, so geh hin, verkaufe, was du hast,
und gib es Armen, und du wirst einen Schatz in
den Himmeln haben; und komm, folge mir
nach!» (Mt 19, 21) vorkamen, als wiren sie
eben fiir ihn gemacht worden. Der Kirchen-
historiker =~ Sozomenos  iiberliefert  uns:
«. .. Seine Nahrung bestand aus Brot und Salz,
sein Getrank war reines Wasser, und die Zeit
der Nahrungsaufnahme war auf die Stunde des
Sonnenuntergangs festgelegt. Aber haufig kam
es vor, dass er zwei oder sogar mehrere Tage
lang gar nichts zu sich nahm. Man berichtet,
dass er alle Ndchte wachte und den Tag betend
empfing. Wenn er schlief, legte er sich einfach
auf den nackten Boden, den er zu seinem einzi-
gen Bett machte. ... Er hatte viele und sehr
beriihmte Schiiler in Aegypten und Libyen, in
Palidstina, Syrien und Arabien» 3. Der Heilige
Athanasius, Bischof von Alexandrien, hat sein
Leben aufgeschrieben, damit es spiteren
Monchsgenerationen als Vorbild diene. So be-
schreibt er, wie Antonios sich zuriickzog zum
Gebet, zum Fasten und in der Einsamkeit das
Eremitenleben suchte; wie er den Versuchun-
gen der Dimonen mit Gottes Hilfe widerstand;
wie seine Schiiler sich um ihn zu sammeln
begannen; wie die Christen bei ihm Rat fiir ihr
Leben suchten; wie er seine Einsamkeit ver-
liess, um den rechten Glauben gegen Irrlehrer
zu verteidigen und schliesslich wie er starb.
(Nach alter Monchstradition weist erst ein guter
Tod die wahre Heiligkeit des Lebens eines
Menschen aus — dies gilt heute noch auf dem
Berge Athos.) Antonios starb wahrscheinlich
am 17. Januar 356, iiber hundert Jahre alt.

Um etwas iiber seine Lehre und sein inneres
Leben zu erfahren, konnen uns die Viter-
spriiche helfen. Die Apophthegmata Patrum
werden im Ostlichen Monchtum sehr hoch
geschitzt. Jeder Novize wird anhand dieser
Ueberlieferungen in das Monchsleben einge-
fithrt, sind sie doch eine eigentliche Weisung
der Viiter, wie wir das Evangelium konkret ver-
wirklichen sollen. So gibt es auch iiber Anto-
nios den Grossen Ausspriiche, die spater aufge-

schrieben und den folgenden Mdnchsgeneratio-
nen iibergeben wurden.

Antonios gehort zu den grossen Gestalten des
Christentums, die uns heute wieder aufriitteln
kénnen und uns helfen unseren Auftrag als
Christen zu erfiillen, namlich Zeichen zu sein,
das hinweist auf das Kommen unseres Herrn.
In den Viterspriichen geht es eigentlich immer
um dieselbe Frage: Wie gelangt der Mensch
zum Heil? Wie wird er bestehen konnen vor
Gott?

In einer Zeit qualenden Griibelns stellte auch
Antonios diese Frage — und Gott trostete ihn,
denn «Bald darauf erhob er sich, ging ins Freie
und sah einen, der ihm glich. Er sass da und
arbeitete, stand dann von der Arbeit auf und
betete, setzte sich wieder und flocht an einem
Seil, erhob sich dann abermals zum Beten; und
siche, es war ein Engel des Herrn, der gesandt
war, Antonios Belehrung und Sicherheit zu
geben. Und er horte den Engel sprechen: "Mach
es so und du wirst das Heil erlangen.” Als er
das horte, wurde er von grosser Freude und mit
Mut erfiillt und durch solches Tun fand er Ret-
tung» (1) 4. Bete und arbeite — dieser Auftrag,
der im Monchtum immer aktuell blieb, driickt
eine Haltung des Harrens, der Hoffnung aus,
die im Vertrauen griindet, dass Gott Wort halt
mit seiner Verheissung. Es wird nicht gesagt,
was man arbeiten soll, nicht die Leistung wert-
voller Kultur ist primdr — wir wissen ja, was
die Wiistenvéter gearbeitet haben: Seile und
Korbe haben sie geflochten. Sie wollten die
Sammlung wahren, sich bewusst bleiben, dass
sie immer und iiberall vor Gottes Angesicht ste-
hen. So haben sie auch beim Arbeiten Psalm-
verse und andere Spriiche aus den Heiligen
Schriften laut vor sich hin gesagt, immer wie-
der dieselben, um das Wort Gottes mit den
Ohren zu horen bis es zur Haltung wird — so
versuchten sie, immer bei Gott zu sein. «Wie
habe ich dein Gesetz so lieb! den ganzen Tag
ist es mein Sinnen. Des Nachts gedenke ich dei-
nes Namens, o Herr, dass ich dein Gesetz
halte» (Ps 119, 97.55).



135

Reste eines koptischen Klosters aus friihchrist-
licher Zeit in Maddi am Nil.



130

«Es fragte einer den Altvater Antonios, was er
tun miisse, um Gott zu gefallen. Der Greis gab
ihm folgende Antwort: 'Befolge, was ich dir
auftrage! Wohin immer du gehst, habe tiberall
Gott vor Augen. Was du auch tust, oder was du
auch redest: fiir alles suche ein Zeugnis in den
Heiligen Schriften. Wenn du dich an einem
Orte niederldsst, dann entferne dich nicht
leicht. Diese drei Dinge beobachte und du wirst
das Heil finden.» (3) Hier gibt uns der Heilige
drei Rite, die wir aus der Regel unseres
Ordensvaters gut kennen: «Fiir gewiss halten,
dass Gott an jedem Ort auf einen schaut. Die
heiligen Lesungen gern horen. Umgiirten wir
also unsere Lenden mit dem Glauben und der
Uebung der guten Werke und wandeln wir
unter der Fithrung des Evangeliums seine
Wege, damit wir den zu schauen verdienen, *der
uns in sein Reich gerufen hat’ «(RB 4, 49.55;
Vw 21). Die Aufzihlung der Instrumente fiir
die guten Werke schliesst der HI. Benedikt mit
den Worten: «Die Werkstatt aber, wo wir dies
alles mit Eifer ausfiihren, ist der klosterliche
Bezirk und das bestindige Leben in der Klo-
stergemeinde» (RB 4, 78).

Es mag vielleicht verwundern, dass wir von
einem Einsiedler Weisungen fiir das Leben in
der Gemeinschaft {iberliefert haben. Viele
Monche und Weltleute suchten bei Antonius
Rat und mit der Zeit sammelten sich auch
Schiiler um ihn. Der Grundbaustein jeder
Gemeinschaft ist die gegenseitige Liebe, die
gendhrt wird durch das Vertrauen, das Helfen
und die Verzeihung. «Finem Bruder im
Koinobion des Abbas Elias begegnete eine
Versuchung. Er wurde darauf von dort verjagt
und kam auf den ’Berg’ zum Altvater Anto-
nios. Dort blieb der Bruder einige Zeit, dann
schickte Antonios ihn in das Koinobion zu-
riick, von dem er hergekommen war. Als die
ihn sahen, vertrieben sie ihn wieder. Da kehrte
er zum Altvater zuriick und sagte: *Vater, sie
wollen mich nicht mehr aufnehmen.” Da sandte
Antonios Botschaft des Inhalts: ’Ein Schiff auf
dem Meer litt Schiffbruch, verlor die Fracht

und wurde mit Miihe an Land gerettet. IThr aber
wollt das, was auf das Land gerettet wurde, ins
Meer versenken.” Wie sie horten, dass der
Altvater Antonios ihn schickte, nahmen sie ihn
auf der Stelle wieder auf.» (21) Unwillkiirlich
werden wir an eine Stelle in den Evangelien
erinnert: «Habet acht auf euch! Wenn dein
Bruder siindigt, so weise ihn zurecht, und wenn
es ihn reut, so vergib ihm! Und wenn er sieben-
mal des Tages wider dich siindigt und sieben-
mal sich wieder zu dir wendet und sagt: Es reut
mich, so sollst du ihm vergeben» (Lk 17, 3—4).
Der HI. Benedikt schreibt in seiner Regel: «Sie
(die Briider) sollen einander in Ehrerbietung
zuvorkommen. Sie sollen ihre leiblichen und
sittlichen Schwédchen mit grosster Geduld
aneinander ertragen» (RB 72, 4—5). Die
Gaben der Einzelnen sind verschieden —
Geduld und gegenseitige Riicksichtnahme hel-
fen uns zu einem gemeinsamen und aufbauen-
den Leben. Antonios gibt uns dazu ein sehr
schones Beispiel: «Da war einer, der in der
Wiiste nach wilden Tieren Jagd machte. Er sah,
wie der Altvater Antonios mit den Briidern
Kurzweil trieb, und er nahm Aergernis daran.
Da nun der Greis ihm klarmachen wollte, dass
man sich zuweilen zu den Briidern (aus Giite)
herablassen miisse, sprach er zu ihm: ’Lege
einen Pfeil auf den Bogen und spanne!” Er
machte es so. Da sagte er zu ihm: 'Spanne noch
mehr!” und er spannte. Abermals forderte er
ihn auf: ’Spanne!” Da antwortete ihm der Jager:
"Wenn ich iiber das Mass spanne, dann bricht
der Bogen.” Da belehrte ihn der Greis: "So ist es
auch mit den Werken Gottes. Wenn wir die
Briider iibers Mass anstrengen, versagen sie
schnell. Man muss also den Briidern ab und zu
entgegenkommen.” Als der Jiger das horte,
ging er in sich, und mit grossem Gewinn schied
er vom Altvater. Die Briider aber kehrten gefe-
stigt an ihren Ort zuriick.» (13)

Seine Anweisungen fiir das personliche geist-
liche Leben des Monches zeigen eine grosse
Strenge. Horchen wir seinen Worten:

Ein Moénch wurde von den Briidern vor Anto-



nios gelobt. Da nahm er ihn vor und stellte ihn
auf die Probe, ob er Beleidigung ertragen
konne. Als er feststellen musste, dass er sie
nicht ertrug, sagte er zu ihm: «Du gleichst
einem Dorf, das zwar vorne schon geschmiickt
ist, hinten jedoch von Ré&ubern verwiistet
wird.» (15)

Ein Bruder sprach zum Altvater Antonios:
«Bete fiir mich!» Der Greis entgegnete ihm:
«Weder ich habe Erbarmen mit dir, noch Gott,
wenn du dich nicht selbst anstrengst und Gott
bittest.» (16)

Einmal kamen Altviter zum Altvater Anto-
nios, und unter ihnen war auch der Altvater
Joseph. Antonios wollte sie priifen, legte ithnen
ein Wort der Schrift vor und begann, sie, von
den Jiingeren angefangen, zu fragen, was das
Wort bedeute. Jeder gab Antwort, je nach sei-
nem Vermogen. Der Greis sagte zu jedem: «Du
hast es noch nicht gefunden.» Zuletzt von allen
sprach er zum Altvater Joseph: «Was sagst
denn du, dass dieser Spruch bedeute?» Seine
Antwort war: «Ich weiss es nicht.» Da sprach
der Altvater Antonios: «Wahrhaftig, Altvater
Joseph hat den Weg gefunden, indem er sagte:
"Ich weiss es nicht.”» (17)

Wiederum sagte er: «Es gibt solche, die ihren
Leib mit Bussiibungen aufgerieben haben. Da
sie aber die Unterscheidungsgabe nicht hatten,
haben sie sich von Gott weit entfernt.» (8)

Ein andermal sagte er: «Vom Nichsten her
kommen uns Leben und Tod. Gewinnen wir
nidmlich den Bruder, so gewinnen wir Gott.
Geben wir hingegen dem Bruder Aergernis, so
stindigen wir gegen Christus.» (9)

Spruch des Altvaters Antonios: «Wer ein Stiick
Eisen himmert, iiberlegt zuerst, was er machen
will, eine Sichel, ein Schwert oder ein Beil. So
miissen auch wir iiberlegen, welche Tugend wir
anstreben wollen, damit wir uns nicht ins Leere
bemiihen.» (35) —

Orthodoxer Monch der Monchsrepublik Athos.

137




138

Es will scheinen, als ob die immer wiederkeh-
rende Frage «Wer ist ein Monch?» der Anlass
zum folgenden Spruch gewesen wire: «Dem
Antonios wurde in der Wiiste geoffenbart: 'In
der Stadt ist einer der dir dhnlich ist, seines
Zeichens ein Arzt. Seinen Ueberfluss gibt er
den Armen und den ganzen Tag iiber singt er
mit den Engeln das Trishagion.» (24) Wir sind
heute daran, ein «Schisma» in unserer Kirche
zu iiberwinden, nidmlich jenes zwischen der
Kirche der Glaubigen und der Kirche der Mon-
che. Wir entdecken wieder, dass wir ja unter
demselben Wort stehen, auf denselben Ruf ant-

worten miissen — nur ist unser Ort ein je
anderer. Aber ist er so anders, dass wir uns
nicht verstehen ... dass wir meinen, ohne die

andere Seite auskommen zu konnen . . .? Noch
heute ist es in Russland Brauch, dass die Gldau-
bigen iiber die grossen Festtage in den Klo-
stern die Gottesdienste mitfeiern — nicht allein
die Messe — und sie wallfahren dann hun-
derte von Kilometern, um die Tage in Stille und
Freude zu verbringen. Sie holen bei den Mon-
chen Rat fiir ihr Leben in der Welt. Eigentlich
ein friithchristlicher Brauch! Denn auch zu
Antonios kamen Pilger — und nicht nur Mon-
che anderer Kloster! Sie lauschten seinen Wor-
ten, holten seinen Rat und gingen gestirkt
zuriick. So gibt es wirklich nur die eine Kirche
— und auch nur eine Heiligkeit!

Wenn wir uns diese knappe Skizze des Bildes
eines heiligen Monches ansehen, so dridngt sich
uns vielleicht die Frage nach dem Sinn eines
solchen Lebens der Einsamkeit, der Entbehrun-
gen und des Kampfes auf. Dieses ist wohl nur
verstdndlich, wenn wir jenes Licht leuchten
sehen, das am Tag der Wiederkunft unseres
Herrn mit gewaltiger Kraft vollig hervorbre-
chen und alle Dunkelheiten, Unklarheiten, Fra-
gen und Zweifel in unserem Leben ausleuchten
wird. «Wir sind nun allezeit getrost und wis-
sen, dass wir, wahrend wir im Leibe daheim
sind, fern vom Herrn auf der Wanderung sind
— denn im Glauben wandeln wir, nicht im
Schauen (wortlich: in der Erscheinung der ewi-

gen Herrlichkeit) —; wir sind aber getrost und
haben vielmehr Lust, auszuwandern aus dem
Leibe und daheim zu sein beim Herrn» (2Kor
5, 6—S8).

Betrachten wir nun aufmerksam das Bild des
Heiligen, so werden wir bald feststellen, dass es
mit dem Bild, das wir durch seine Spriiche
erhielten, wunderbar iibereinstimmt: Giite,
Ruhe und etwas wie eine Aufmunterung zum
Vertrauen darauf, dass Gott sein Wort halt, fin-
den wir in seinem fast lichelnden Antlitz. Sie
machen uns glaubhaft, was seine Schiiler von
ihm iiberlieferten:

«Ich fiirchte Gott nicht mehr, sondern ich liebe
ihn; denn die Liebe treibt die Furcht
aus.» (32)

Anmerkungen:

1 Gogol, Nikolaus, Betrachtungen {iber die gottliche
Liturgie, Herder-Verlag Freiburg i. Br., 1938, S. 2.

? Ephraem der Syrer, Lobgesang aus der Wiiste, iibers.
von Edmund Beck, Reihe: Sophia, Quellen Ostlicher
Theologie, Bd. 7, hg. von J. Tyciak und W. Nyssen,
Lambertus-Verlag Freiburg i. Br., 1967, S. 26.

3 Liturgikon der byzantinischen Kirche, Reklinghau-
sen 1967, S. 785.

4 Weisung der Viter, iibers. von Bonifaz Miller, Rei-
he: Sophia, Bd. 6, Lambertus-Verlag Freiburg i. Br.,
1965. Alle Apophthegmata sind aus dieser Ueberset-
zung zitiert (S. 15—24).



	Antonios der Grosse

