
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 5

Artikel: Reinhold Schneider heute : weltanschauliche Perspektiven. 1

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


74

Reinhold Schneider heute
Weltanschauliche Perspektiven (1)
P. Bruno Scherer

«Wir schulden Gott die Welt», heisst ein Wort
von Romano Guardini, «wir, die wir wissen,
dass wir die Welt zu Lehen und zur Vollendung

von Gott anvertraut erhalten haben» (2).
In seinem letzten Buch («Die Kirche des
Herrn» 1965) führt Guardini aus: «Keine
antike Humanität, kein östlicher Tiefsinn, kein
neuzeitliches Uebermenschentum hat je die
Welt so ernst genommen wie der christliche
Glaube».
Es fallen mir keine besseren Worte ein, wenn
das schriftstellerische Welt- und Selbstverständnis

Reinhold Schneiders kurz skizziert werden
soll. Er war ein Christ und nahm deshalb die
Welt ernst, die Schöpfung, Natur und Kosmos,
den Menschengeist, die vom Menschen geschaffene

Kultur und Zivilisation, die Geschichte des

Menschen, seine Zukunft. Er wusste sich vor
Gott verantwortlich für die Welt, für seine
Zeit.
Er hat den Auftrag der Zeit, den Ruf der jeweiligen

Geschichtsstunde erfasst und zu verwirklichen

gesucht, nicht nur während des Zweiten
Weltkriegs, da er (nach seinen eigenen Worten)
«abberufen war vom literarischen Leben in
die religiös-geschichtliche Existenz» (3),
sondern schon früher als Schriftsteller der Reise-,
Städte- und Landschaftsbilder sowie der
Essays, als Geschichtsvisionär und Geschichtsdeuter,

als Verfasser der Sonette, Erzählungen
und Dramen, als Redner und Tagebuchschreiber.

In der Not des Krieges aber — wie schon
angedeutet — und der letzten Lebensjahre liess
Reinhold Schneider alle Ambitionen als Dichter,

als Literat fallen. Er fühlte sich nur mehr
als Mensch, jedoch als Mitmensch verantwortlich

für alle und alles. Das begann mit dem
«Verhüllten Tag» (1925), setzte sich fort im
«Balkon» (1957), endete mit «Winter in Wien»
(1958).
Friedrich Dürrenmatt scheint heute — mutatis
mutandis — die nämliche innere Entwicklung
mitzumachen. In der Einführung zur
Fernsehaufzeichnung seines jüngsten Stückes «Porträt
eines Planeten» erklärte er nonchalant, er habe



75

Abschied genommen von der Literatur, von
den schönen Sätzen, von der ängstlichen Sorge
um die Sprache und um die Kritiker. Er wolle
einzig mit den Möglichkeiten des Theaters
sagen, was zu sagen sei. Tatsächlich versucht
Dürrenmatt seit «Frank dem Fünften» und den
«Physikern» oder schon immer, mit den Mitteln

der Komödie und Tragikomödie, der
Groteske und der skurrilen Verzerrung, des
zynischen Schockierens und Provozierens der
Welt zu sagen, an welchem Abgrund sie stehe,
auf welch zerbrechlicher Eisschicht sie tanze.
Der 50jährige Dürrenmatt, der leidenschaftliche

Sucher nach dem Sinn des Lebens und der
Welt, nach dem verborgenen Antlitz Gottes,
steht heute dort, wo 1953 der 50jährige Reinhold

Schneider stand. Auf einer gewissen Höhe

treffen sich die Geister in der Einfachheit
der Wahrheit. «Sie sind, was sie sind, durch die
Teilnahme an dem einen Licht», notierte
Schneider (4). Dürrenmatts Vision vom «Hops-
Gehen» der Erde im «Porträt eines Planeten»
und Reinhold Schneiders Untergangsproohezei-
ungen und -ängste in «Winter in Wien» — was
sind sie anderes als eine Neuaufnahme der
Metanoeite-Botschaft des .Tesaia oder des Täufers

am Jordan sowie eines jeden Adventsonntages:

«Stimme des Rufers in der Wüste: Bereitet

den Weg des Herrn, ebnet seine Pfade! (Ts

40,3—5; I.k 3,4—6). «Schon ist die Axt an
die Wurzel der Bäume gelegt» (Lk 3. 91.

Es ist d>'e Aufgabe der Dichter und Schriftsteller,
ein Bild der Zeit zu geben, nach dem Sinn

des Lebens und der Welt zu fragen. Die
Antwort erwarten wir nicht von ihnen. Die Muse,
bemerkt Goethe warnend, weiss zu geleiten,
nicht z" leiten. Die Antwort erwarten wir von
Gott. d. h. von Seinem Wort und von der Kirche

und den Gottesmännern, die Gottes Wort
auslesen und deuten. Die Antwort erwarten wir
von den Heiligen — auch unserer Tage —. die
das Wort Gottes leben. Wir erwarten die
Antwort auch von Reinhold Schneider. Denn er
lebte sein Wort. Er wollte nicht nur Dichter
sein, sondern auch Verkünder und Tnterpret

einer höheren Wahrheit und Wirklichkeit, Zeuge

Christi in Leben und Werk.

Christliche Existenz.
Warum predigten die Propheten? Weil sie von
Gott erfasst waren, weil sie gesendet waren.
Warum Johannes der Täufer? Weil er als
Vorläufer auf den Einen hinweisen musste, der
unvergleichlicherweise grösser war als er. Warum
Reinhold Schneider? Was ist der innerste
Grund seines Schreibens, seines Wesens, seiner
Existenz? Er war von Christus erfasst, von
jenem geheimnisvollen Menschen, der den
übermenschlichen Anspruch erhob, Sohn Gottes zu
sein, der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Reinhold Schneider war Christus begegnet und
wusste sich fortan vor Ihm verantwortlich. Sein
Gedankengang war existentiell: Der Herr —
nun in der Ewigkeit — will, dass ich für Ihn
wirke, wirke, solange es Tag ist; dass ich Ihm
die Welt anheimstelle, sie Ihm einen Schritt
näher zu bringen suche. Wie kann das geschehen?

Durch Wahrhaftigkeit und Liebe, durch
das Verzeihen, die Geduld, den Friedenswillen,

das Vertrauen in den Menschen, durch
meine Arbeit, mein Gebet. Letztlich kommt es
auf mich selbst an, ob und wie die Welt vor
Gott bestehen wird, denn ich bin ein Teil dieser

Welt. An meinem Versagen hat das Ganze
zu leiden. In meinem Emporstreben ziehe ich
die andern mit.

Wer sich so in der Welt und vor Gott erblickt,
darf seinem Gewissen folgen. Denn er weiss,
«was erlaubt und geboten ist, was ich vor Christus

dem Lebendigen Auge in Auge als Auftrag

erfahre» (5). «Ama et fac quod vis», sagt
Augustinus: Wer in der wahren Liebe steht,
wird immer den rechten Weg finden. So wird
auch das Tragische in Welt und Leben
überwunden. So wird Christus erkannt und erfahren

als Urgrund und Verheissung, als Ausgang
und Mitte, als Alpha und Omega des Lebens,
als letztes Ziel. Diese Seinsmitte muss bei Reinhold

Schneider beachtet werden, wenn von ihm



76

die Rede ist, auch unter Literaten. Sein Werk
erschliesst sich nicht völlig bei rein ästhetischer

Fragestellung. Es fordert den allesumfas-
senden, ganzheitlichen Standpunkt und Massstab.

Wer kein religiöses und ethisches Empfinden

besitzt, wird seinem Werk wenig abgewinnen.

Christliche-Dichtung
Was aus solch christlicher Existenz heraus
geschrieben, gelebt, gelitten wird, könnte christliches

Leben, christliche Dichtung genannt werden.

«Von christlicher Dichtung kann nur dort
gesprochen werden», äussert sich Reinhold
Schneider unter Anspielung auf ein Schriftwort,

«wo Christus 'alles an sich zieht'» (6).
Was immer sich zwischen Mensch und Mensch,
Mensch und Gott ereignet, das Drama der
Wahrheit und Wahrhaftigkeit, der Freiheit und
des Gewissens, das Drama der Macht, der
Ehrsucht und der Liebe, kann — künstlerisch
geformt — christliche Dichtung werden.
Entscheidend dabei ist — nach Reinhold Schneider

— die Sorge um das Heil, und zwar das
Heil aller, die im Werk lebendig sein muss und
die christliche Atmosphäre, die christliche Welt
schaffen wird (7).
Die «Christliche Dichtung» als Literaturepoche,
zeitlich ungefähr zwischen dem Renouveau
catholique und 1950/55 anzusetzen, mag zu Ende
sein. Nicht zu Ende ist die Geltung und der
Anspruch der Wahrheit und der Aussagekraft
der Werke und der grossen Dichter- und
Denkerpersönlichkeiten dieser Epoche. Die Werke
mögen — und somit auch Reinhold Schneiders
Werk — in ihrer sprachlichen Formung und
literarischen Struktur nicht mehr modern sein,
in ihrem überzeitlichen Gehalt und in ihrer
ewigmenschlichen Botschaft sind sie noch
aktuell. Daher und vom früher Gesagten her ist
das Wort Alphons Hämmerles zu verstehen:
«Reinhold Schneider ist und bleibt für mich
das grösste geistige Phänomen unserer Zeit auf
der Ebene der Literatur.»

Anmerkungen
(1) Referat am Reinhold-Schneider-Gespräch zu Karlsruhe,

20. November 1971. Der zweite Teil — «literarische

Perspektiven» — wird hier weggelassen.
(2) zit. Hans Urs von Balthasar: Romano Guardini.
München 1970, 20.
(3) R. Schneider: Verhüllter Tag. 1954, 185.
(4) R. Schneider: Erfüllte Einsamkeit. 1963, 220.
(5) R. Schneider: Verhüllter Tag. 1954, 196.
(6) R. Schneider: Rechenschaft. 1951, 14.
(7) vgl. ebda 15.


	Reinhold Schneider heute : weltanschauliche Perspektiven. 1

