
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 3-4

Artikel: Hildegard die Prophetin

Autor: Führkötter, Adelgundis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4i

Hildegard die Prophetin
Adelgundis Führkötter OSB

Als in diesem Jahr eine neugegründete
Grossstadtpfarrei in Norddeutschland unter
dreizehn Heiligen eine Patronin für ihre Kirche
wählte, einigte sie sich auf Hildegard von Bingen.

Bei dieser Entscheidung waren vor allem
zwei Gesichtspunkte ausschlaggebend: der
vielseitige apostolische Eifer und die geglückte
Verbindung von Mystik und Naturwissenschaft

(so schrieb der Herr Pfarrer). Damit hatten

die Gemeindemitglieder wesentliches über
die heilige Hildegard ausgesagt und zugleich
Brennpunkte der Gegenwart angegeben.
Der apostolische Eifer dieser Frau erwuchs aus
einer Gabe, die ihr von Gott geschenkt ward:
aus der Gabe der Prophétie. Nur einige
Kernpunkte seien hier aufgezeigt.

«Prophetische Existenz, die uns heute nottut,
kann man nicht erzwingen, sie wird geschenkt,
man muss aber in Richtung auf sie hin leben»,
sagt Ratzinger. Ein solches Geschenk war
Hildegard von Bingen: Künderin des Willens,
der Botschaft Gottes. Das prophetische Wort
ist aber nicht Weis-sagen, die Zukunft Vorhersagen,

sondern Kundgeben der Weisung Gottes,

so wie im Alten Bund die Propheten die
vom Herrn empfangenen «Sprüche» weitergaben

an das Gottesvolk.
Kommt Prophétie, kommt Künden der
Botschaft Gottes heute bei uns an? Unsere Welt ist
von der Technik beherrscht und entsakrali-
siert, die Menschen fliehen von der Mitte weg
zur Peripherie und damit in die Zerstreuung.
Das erkennen häufig vor allem junge
Menschen, sie brechen auf zur «östlichen Weisheit»

und gehen zu den Hindus in die Schule.
Doch warum gehen wir in die Ferne? Schauen
wir auf eine charismatisch begabte Frau, die
heilige Hildegard! Sie lebte aus einer inneren
Mitte. Ihre Mitte war Christus. Das Leben «im
Schatten des lebendigen Lichtes», wie sie ihre
ununterbrochene innere Beziehung zu Gott
bezeichnet, befähigte sie, ganz da zu sein für
Gott, für die Welt und für alle Menschen. Diese
Gottbezogenheit ging, selbst in der Verborgenheit

von Klause und Kloster, unsichtbar, aber

ganz real über das Ich hinaus zu den
Menschen in der Welt.
Bevor Hildegard von Gott den Auftrag empfing,

öffentlich vor Klerus und Volk das Wort
zu ergreifen, lebte sie mehr als drei Jahrzehnte
in der Abgeschiedenheit des Klosters. Hier
wurde ihre Persönlichkeit ganz und gar
geformt nach der Benediktusregel: verankert in
Demut, Glaube, Gehorsam und Liebe, getragen

von der bedeutsamen Kraft des Schweigens,

wurde sie aufnahmefähig und hellhörig
für das Wort, das Gott an sie richtete. Im Vollzug

des Gottesdienstes, im Dienst an der
Gemeinschaft, die sie später leitete, war sie

vollends verfügbar für Gott und die Menschen
geworden. So reifte die betende gottgeweihte



42

Frau heran, bis der Herr sie zu einem besonderen

Werk, zum Dienst der Prophetin berief.
Was aber hatte Hildegard, wenn sie öffentlich
das Wort ergriff, zu künden? Sie rief die
Menschen aller Schichten und Berufe, Geistliche
und Laien, führende Männer in Kirche und
Welt, zur Umkehr, zur Busse und Besserung
ihres Lebens auf. Das war ihr Thema. Sie legte
den Finger auf wunde Stellen: auf die
Krebsschäden, die die Natur und die Gesellschaft
zersetzen: die Sünden in all ihren offenen und vielfach

versteckten Formen.
Wissen wir heute, was Sündigen ist? Wird
dieses Tun nicht verharmlost, nivelliert? «Es ist
alles egal» — das ist ein Schlagwort gerade bei
jungen Menschen. Hildegard sagt ihren Hörern
ungeschmälert die volle Wahrheit — sie sagt sie
in Liebe. Das Sündigen ist nach ihrer Auffassung

nicht nur ein persönlich-privates Vergehen

und Versagen, das sich vertikal gegen Gott
wendet, es reicht weithinein in die Horizontale:

die Menschen werden geschädigt, ja der
Kosmos wird verletzt. Die Taten der
Menschen, gute wie böse, haben ihre Rückwirkung
auf die Glieder der Kirche, auf alle Menschen,
ja auf den ganzen Kosmos. Denn mit all diesen
ist der einzelne Mensch elementar verbunden.

Hildegard lässt die Elemente zu Gott
aufschreien: «Wir können nicht mehr laufen und
die Bahn nach unseres Meisters Bestimmung
nicht vollenden. Denn die Menschen kehren
uns mit ihren schlechten Taten wie in einer
Mühle von unterst zu oberst. Wir stinken wie
die Pest und vergehen vor Hunger nach der
Gerechtigkeit.» Ihnen antwortet Gott: «Mit
meinem Besuch will ich euch reinigen und die
Menschen so lange heimsuchen, bis sie sich
wieder zu mir wenden.» Und weiter sagt Hildegard:

«Werden die Elemente durch die bösen
Taten der Menschen befleckt, so reinigt sie
Gott durch Qualen und Schmerzen der
Menschen. Tut er gute Werke, so nehmen die
Elemente ihren rechten Lauf.»
Wie steht es mit dem Mörder, der seine Tat

bereut und sie sühnen will? Er soll (nach Hildegard)

als Busse eine Zeitlang im Dunkeln
leben, denn er hat die Luft verpestet, und die
Erde hat Blut getrunken. Und er soll sich durch
Fasten züchtigen und in Einsamkeit, abgesondert

von der menschlichen Gesellschaft,
leben.
Es ist überraschend, mit welch brennenden
Fragen Hildegard sich auseinandergesetzt hat.
Sie kennt kein Zaudern und dreht und deutelt
nicht. So bekennt sie sich klar gegen die
Empfängnisverhütung und den Kindsmord im Mut-
terschoss, den sie «unmenschlich» nennt. Sie

gibt Bussen an für solches Tun. «Frauen, die
das keimende Leben in ihrem Schosse ersticken
und somit die stoffliche Voraussetzung für
einen werdenden Menschen zugrunde gehen
Ii essen, sollen ein hartes Fasten und Hiebe
wahrer Bussgesinnung auf sich nehmen». Die
Prophetin unterscheidet ferner den Mord aus
Wut, aus Habgier, aus Notwehr, durch
Giftmischerei, und sie gibt entsprechende Bussübungen

für solche Untaten an.
Sie prangert Verstocktheit, Masslosigkeit,
Vergnügungssucht, Neid und Zorn an. Auch
scheucht sie die Menschen aus ihrer Mittelmäs-
sigkeit, Lauheit, Trägheit und ihrem
oberflächlichen Dahinleben auf. Die Gottvergessenheit,

der Stumpfsinn, das Umherschweifen und
die Zwietracht gehören zu den Lastern, die sie
unverblümt beim Namen nennt. In Köln rief
Hildegard den Geistlichen zu: «Ihr lasst euch
durch jeden dahinfliegenden weltlichen Namen
lahmlegen. Mit eurem leeren Getue
verscheucht ihr bestenfalls im Sommer einige Fliegen.

Ihr müsstet die Eckpfeiler sein, die die
Kirche stützen. Allein ihr seid zu Boden geworfen

und kein Halt für die Kirche. Ich furchtsame,

armselige Frau bin zwei Jahre hindurch
sehr dazu gedrängt worden, dies vor Magistern,

Doktoren und anderen Gelehrten an
bedeutenden Orten, wo sie wohnen, persönlich
vorzutragen.»
Die Wahrheit in Liebe sagen und (auch vor
Päpsten und Bischöfen) mit dem Freimut stets



43

die Ehrfurcht verbinden: diese Haltung
kennzeichnet die Prophetin Hildegard.
Bei ihr stehen die sichtbare Natur und der
unsichtbare Gott in innigster Beziehung
zueinander. Da ist — trotz der Transzendenz —
nirgends ein Bruch, vielmehr beleuchten und
spiegeln die verschiedenen Seinsebenen einander.

«Die Schöpfung spricht zu ihrem Schöpfer
wie zu ihrem Geliebten». Der Mensch aber, das
volle Werk Gottes (plenum opus Dei) fasst die
ganze Natur zusammen und trägt sie in Lobpreis

und Danksagung zu Gott dem Schöpfer
empor. Die Schriften Hildegards — sowohl ihre
theologischen Werke, wie ihre Briefe und ihre
Lieder — sind letztlich aus der Gabe der
Prophétie heraus zu verstehen.
Die Aebtissin vom Rupertsberg hat sich mit
vielen Problemen ihrer Zeit befasst. Nie aber
gab sie den Pragenden vordergründige Antworten.

Denn sie hatte ihre Einsichten empfangen
aus der «Schau des lebendigen Lichtes».
Und wenn uns heute im Ringen um die
Klärung theologischer Prägen die Ansichten mancher

Theologen höchst zweifelhaft erscheinen,
so gehen wir wohl nicht fehl, uns Rat und Weisung

zu holen bei einer heiligen Prau, die uns
aus ihrer gottgeschenkten Gabe überzeugende
Erkenntnisse und brauchbare Hilfe für das
Leben anbieten kann: Hildegard von Bingen.

St. Hildegards Stiftung und
die Verehrung ihrer Reliquien
Adelheid Simon OSB

Das Andenken an die heilige Stifterin leuchtet
über ihrem Kloster in den Jahrzehnten nach
ihrem Heimgang. Der Rupertsberg an der
Nahemündung und das kleine Kloster Eibingen
jenseits des Rheins erleben ihre erste Blüte. Der
Besitz dehnt sich aus. Kirchliche und weltliche
Pürsten unterstellen ihn ihrem Schutz. Noch
heute wird im Staatsarchiv Koblenz die Urkunde

aufbewahrt, die Barbarossa dem Rupertsberg
als Schutzbrief gab.

In den folgenden Jahrhunderten stören politische

Ereignisse und Streitigkeiten mit der Stadt
Bingen immer wieder den Klosterfrieden. Doch
das innermonastische Leben blieb davon unberührt.

Erst im 15. Jahrhundert, als ringsum die
kirchliche Disziplin im Zeichen starken Verfalls

stand, sank auch die Stiftung St. Hildegards

von ihrer geistigen Höhe, freilich nicht
um unterzugehen, sondern um gerade im
Jahrhundert der Reformation so zu erstarken, dass
sie fest zum katholischen Glauben und zur be-
nediktinischen Tradition dastand. Dann aber
wurde das Erbe St. Hildegards in das Unwetter
des Dreissigj ährigen Krieges hineingezogen.
König Gustav Adolf rüstete 1631 zur
Eroberung von Mainz, und da sein grausames Wüten

gegen Katholiken und Kaisertreue bekannt
war, suchte, wer immer konnte, sein Heil in
schleuniger Flucht. Auch die derzeitige
Nachfolgerin der heiligen Hildegard fand mit meh-


	Hildegard die Prophetin

