
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 3-4

Artikel: Hildegard und ihre Werke

Autor: Eltz, Monika zu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


36

Hildegard und ihre Werke
Monika zu Eitz OSB

Eine kostbare Handschrift, die um 1165 unter
Hildegards Leitung in der Schreibstube ihres
Klosters auf dem Rupertsberg entstanden ist,
enthält eine Miniatur, die die grosse rheinische
Seherin des 12. Jahrhunderts in einem ihrer
Wesenszüge darstellt.
Hildegard sitzt da, in Gott versunken, die
Wachstafel auf den Knien, den Griffel in der
Hand. Von der Höhe flammen Feuerzungen
auf ihr Haupt, die an den Feuer-Geist des
Pfingstfestes erinnern. In einiger Entfernung
steht ein Mönch, er späht durch ein Fenster
und lauscht aufmerksam auf die Worte der
Erleuchteten, ein Buch in den Händen, um sie
niederzuschreiben.

So hat es sich zugetragen, als Frau Hildegard
aus der Fülle ihrer Visionen umfangreiche, viele

Seiten füllende Bücher schrieb oder diktierte.
Diese Werke haben die Benediktinerin im

Abendland berühmt gemacht. Viele Klöster —
sie waren ja im Mittelalter die Träger der Kultur

und Wissenschaft — verlangten nach den
Schriften Hildegards, zumal wenn sie mit ihr in
Briefaustausch standen. Die Kunst des
Buchdruckens war ja noch nicht erfunden. Mühsam
musste Buchstabe um Buchstabe mit dem
Federkiel auf Pergament aufgezeichnet werden. In
Hildegards Kloster, das sie auf dem Rupertsberg

erbaut und 1150 mit ihren Nonnen besiedelt

hatte, gab es eine Schreibstube, in der die
geistlichen Töchter der Seherin mit Liebe und
Sorgfalt die grossen Werke ihrer Meisterin
abschrieben. Auch zahlreiche Briefe, die ein- und
ausgingen, wurden kopiert und blieben auf
diese Weise erhalten. Diese Handschriften
liegen heute in zahlreichen Bibliotheken des
Abendlandes verstreut und können von den
Forschern benutzt werden.
Die in lateinischer Sprache abgefassten Werke
sind in unserer Zeit durch Uebersetzungen mit
entsprechenden Einführungen weiteren
Leserkreisen erschlossen worden (Otto Müller-Verlag,

Salzburg).
Den ersten Rang ihrer theologischen Schriften
nimmt die sogenannte Visions-Trilogie ein:
Scivias — Wisse die Wege, Liber Vitae Merito-
rum — Buch der Lebensverdienste (Der
Mensch in der Verantwortung; so nannte der
Uebersetzer das Werk), Liber Divinorum Operant

— Das Buch der Gotteswerke (Welt und
Mensch: Titel des Herausgebers).
Ausserdem schrieb Hildegard eine Naturkunde,

auch Physika genannt, und eine Heilkunde,
Causae et Curae. Es kommen hinzu: Hunderte
von Briefen, eine Anzahl kürzerer Arbeiten,
Lebensbeschreibungen von Heiligen, vor allem
auch — und das ist erstaunlich: 77 Lieder und
ein geistliches Singspiel. Alles in allem: ein
grosses Lebenswerk.
Es muss hervorgehoben werden, dass Hilde-



37

gard sich nie als die eigentliche Urheberin
ihrer Schriften bezeichnet hat. Immer arbeitete
sie im Auftrag, als Werkzeug, als «Posaune
Gottes», wie sie sagte. Alles empfing sie vom
«lebendigen Licht», das sie schaute und aus
dem sie die Worte vernahm.
In den theologischen Schriften geht die Seherin

so vor, dass sie zuerst die ihr zuteil gewordenen

Visionen beschreibt. Wir erfahren in
allen Einzelheiten, was sie sah und welchen
symbolischen Sinn das Geschaute besass. Bis zu der
Farbe von Gewand und Schuhwerk und dem,
was jede Gestalt in Händen trägt, hat alles
eine bestimmte Bedeutung. An dieses Geschaute

fügt sie theologische Betrachtungen an, ebenso

Abhandlungen über fast alle Fragen des
öffentlichen und privaten Lebens. Alles in lebendigen

farbigen Bildern. Ihre Werke sind gut
gegliedert und dennoch aufgelockert. Hildegard

war Dichterin von Format. Selbst strenge
Definitionen, wie Gelehrte sie lieben, treffen
wir an.
Es ist kaum möglich, über den Inhalt dieser
Werke in kurzen Worten zu berichten, handelt
es sich doch um vielhundertseitige Bücher, über
die die Gelehrten ihrer Zeit staunten. «Auch
die ersten Magister von Paris hätten so etwas
nicht zustande gebracht,» so lautet ein
zeitgenössisches Urteil. Nur andeutungsweise soll
daher eine Inhaltsangabe versucht werden.
In Scivias kommt das Heilswirken Gottes zur
Darstellung. Im ersten Teil werden in sechs
Visionen die Erschaffung und der Fall der Engel,
die Schöpfung des Menschen und sein Versagen

durch die Sünde sowie die Folgen des
Sündenfalls dargestellt. Der zweite Teil zeigt in
sieben Visionen die Erlösung Christi und die
Fortsetzung des Erlösungswerkes durch die
Kirche in den Sakramenten. Im dritten Teil
schaut Hildegard das Heils- und Erlösungsgeschehen

im Bild eines Gebäudes und zieht den
Bogen aus bis zum jüngsten Tag, dem Tag der
grossen Offenbarung.
In dem Werk «Der Mensch in der Verantwortung»

geht es um den uralten Kampf zwischen

Gut und Böse. In erhabener Majestät steht da
Einer, dessen Haupt bis in den Aether, dessen
Füsse an die Unterwelt reichen. Es ist Gott der
Herr. Vor seinen Blicken spielt sich ein gewaltiges

Duell zwischen Gut und Böse, Tugend
und Laster ab. Die Guten werden durch himmlische

Kräfte, die Bösen durch die uralte
Schlange, den Widersacher, unterstützt. Von
den Tugenden vernehmen wir nur die Reden,
die Laster hingegen sehen wir als groteske,
hässliche Gestalten. In diesem Dialog
entwickelt Hildegard eine christliche Ethik, die
aktuelle Probleme von heute zur Sprache bringt
und eindeutig klärt.
Das grösste, tiefste aber auch schwerste ihrer
Werke ist Hildegards Kosmosschrift Welt und
Mensch. In der Vorrede sagt sie: «Ich stand in
meinem fünfundsechzigsten Lebensjahr. Da hatte

ich eine Schau, so tief, geheimnisvoll und
überwältigend, dass ich davon am ganzen Leib
erbebte. Sieben Jahre lang schrieb ich an dieser

Vision und konnte kaum damit fertig werden.

Es erscholl eine Stimme vom Himmel und
sprach zu mir: «Armes Wesen, du Tochter vieler

Mühsal, die du von zahlreichen und schweren

körperlichen Leiden gleichsam durchkocht
bist; dich hat trotz allem die Tiefe der Geheimnisse

Gottes durchströmt».
Mit Urgewalt erlebte Hildegard was der Prolog

des Johannes-Evangeliums über den Sohn
Gottes, das ewige Wort sagt: «Im Anfang war
das Wort, alles ist durch das Wort geschaffen
und ohne das Wort ist nichts geschaffen
worden». Aus der Betrachtung dieses Geheimnisses

— es ist das Mysterium der Schöpfung und
Erlösung — entstand die Kosmosschrift. Es
geht darin um Christus, den menschgewordenen

Gott. Sie sieht ihn als den Herrn aller Dinge,

des ganzen Weltalls, als den Herrn aller Orte:

Himmel und Hölle, Erde und Fegfeuer, als
den Herrn aller Zeiten vom Beginn der
Menschheitsgeschichte an bis zum Weltgericht.
Eingehend und prachtvoll beschreibt
Hildegard in dem ersten dieser drei Teile die
königliche Stellung des Menschen im Weltall.





39

O grosser Vater, wir sind in grosser Not!
Nun fliehen wir zu dir, wir fliehen durch dein Wort,
durch das du unsern Mangel überreich gestillt.
Sei nun geneigt, o Vater, wie es dir entspricht,
blick helfend auf uns hin, damit wir nicht vergehn
und dunkel in uns sei dein Name.

Hilf uns um deines Namens willen
Hildegard, von Bingen



4°

Sein Leib ist aus den gleichen Elementen
geschaffen wie die Kreatur, viele Aehnlichkeiten
und Gemeinsamkeiten verbinden ihn mit den
übrigen Geschöpfen. Seine Seele aber, nur ihm
eigen, hebt ihn über sie alle empor, er überragt
nicht nur, sondern beeinflusst den Kosmos.
Selbst die Sterne schreien auf, wenn der
Mensch sündigt. Auf vielen Seiten eröffnet uns
die Seherin diese ;Geheimnisse.
Ihre naturkundlich-medizinischen Werke
haben von jeher die Menschen fasziniert. Die heutige

Wissenschaft hat freilich vieles überholt.
Aktuell bleibt die Schrift aber doch, weil Hildegard

die Ganzheit des Menschen so klar er-
fasst. Sie sieht ihn als Einheit von Körper und
Geist, Gemüt und Seele. Sie will ihm auf allen
Ebenen helfen. Sie betet auch mit dem
Menschen. Schliesslich geleitet sie ihn, ehrfurchtsvoll

und verstehend, über die Schwelle der Zeit
zur Ewigkeit.
Die Briefe Hildegards, die sie mit zahlreichen
bedeutenden Männern und Frauen ihrer Zeit,
aber auch mit schlichten Menschen wechselte,
lassen den Leser nicht los. Wir begegnen in
ihnen der gottbegnadeten Prophetin, die Gottes
Botschaft vermittelt und in den Herzen der
Menschen liest. Zugleich sehen wir die
barmherzige, mütterliche Frau, einen Menschen voll
Heiterkeit und Humor, der alles Schöne liebt,
vor allem die Natur. Unter all dem aber
verbirgt sich die grosse Beterin, die immer in der
Haltung der Anbetung vor ihrem Schöpfer
steht.
Hildegard hat die geistlichen Lieder für ihren
Konvent oder auf Bitten anderer Klöster ver-
fasst und vertont: Lieder auf den dreifaltigen
Gott, auf Maria, die Apostel und Märtyrer, auf
die Patrone von Klöstern, auf die Jungfrauen
und Witwen. Sie komponierte auch ein Kyrie
und schuf zwei Kirchweihlieder. Diese Gesänge,

in denen sich Hildegard zwar der
Ausdrucksmittel ihrer Zeit bediente, zeichnen sich
durch ihre Eigenständigkeit und ihren ausserge-
wöhnlichen Tonumfang aus. Im Ordo Virtu-
tum, Spiel der Kräfte, bei dem es um den

Kampf des Menschen zwischen Gut und Böse
geht und der mit dem Sieg des Guten endet,
wurde von den Rupertsberger Nonnen
szenisch aufgeführt.
Eine Aebtissin von zwei grossen Klöstern, die
für Leib und Seele vieler Schwestern zu sorgen
hat, dazu schwere wirtschaftliche Probleme
meistern muss, scheint bereits ausgelastet. Soll
sie dazu Ratgeberin von Päpsten, vom Kaiser,
von Menschen in allen Lebenslagen sein, wird
sie beständig von Bittstellern aufgesucht, so
muss ihr Tag übervoll gewesen sein. Ein bene-
diktinisches Leben mit seinem ausgiebigen
Gebetsdienst hat an sich schon viele Stunden,
zumal das Opus Dei im Kloster immer die erste
Stelle einnimmt. Qualvolle Lähmungen und
andere Krankheiten kamen für die Meisterin am
Rupertsberg dazu. All das trug und ertrug
Hildegard und musste doch die Kraft aufbringen,
ihre Visionen auszuhalten und sie zu den
gewaltigen Werken zu verarbeiten. Hildegard hat
all das bis ins zweiundachtzigste Lebensjahr zu
tun vermocht. Wer schweigt und staunt da
nicht?
So haben wir sie auf dem kleinen Bild gesehen:

Still sitzt sie da und lauscht. Von aussen
horcht ehrfürchtig der Mönch. Sie wird
überströmt von dem Feuer des Heiligen Geistes.
Das ist wohl die Erklärung dieses Frauenlebens:

der Heilige Geist hat sie überflutet. Dann
kann der schwache Mensch alles.


	Hildegard und ihre Werke

