
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 50 (1972-1973)

Heft: 3-4

Artikel: Hildegard in ihrer Zeit

Autor: Zu Eltz, Monik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32

Hildegard in ihrer Zeit
Monika zu Eitz OSB

Hildegard von Bingen (1098—1179), in
Bermersheim nördlich von Alzey in Rheinhessen
als zehntes und letztes Kind des Edelfreien
Hildebert von Bermersheim und seiner Gattin
Mechtild geboren, wurde nach dem Brauch der
damaligen Zeit schon im Kindesalter von 8

Jahren Gott geweiht. Die Eltern übergaben sie
der Klausnerin Jutta von Spanheim zur Erziehung

und Einführung in das benediktinisch-
monastische Leben. Mit etwa 15 Jahren
entschied sich Hildegard freiwillig durch die
Gelübde zu diesem Leben. Hier in der am Disibo-
denberger Mönchskloster angebauten,
landschaftlich herrlich gelegenen Klause, die sich
allmählich zu einem Kloster entwickelte, wuchs
Hildegard heran: ganz und gar geprägt nach
der Benediktusregel. In dem gemeinsam vollzogenen

Gottesdienst im Chor, im stillen Gebet,
im Hören und Horchen auf das Wort Gottes,
das sie in der Ruhe und Sammlung des Schweigens

vernahm, erstarkte ihr Geist und wurde
ihre Persönlichkeit geformt und gefestigt.
Nach 36 Jahren des Betens, Schweigens und
Dienens berief Gott sie zu einem grossen Werk:
sie sollte in seinem Auftrag künden in Wort
und Schrift, was er ihr sagte und zeigte. Ein
schauererregender Auftrag, dessen Erfüllung
Gott von ihr forderte. Zeitlebens hat Hildegard

gebangt und immer wieder gerungen, stets
aber hat sie dem Worte Gottes, das sie «in der
Schau des lebendigen Uchtes» vernahm, bereiten

Herzens gehorcht.
Wie sah es aus in jener Zeit, als Gott eine Frau
zu dieser Sendung berief? Kirche und Reich
waren eng ineinander verklammert, ihre
Machtbereiche griffen ineinander über. Das
konnte Gutes, aber auch sehr Verderblich-Böses

zur Folge haben.
Schauen wir auf das «Reich», das unter Friedrich

Barbarossa seinen Gipfel, sein höchstes
Ansehen erreichte. Der gläubige und fromme
Herrscher, der 1152 gewählt worden war, hatte

die meisten Bischöfe — alle hohe Fürsten —
auf seiner Seite, er war ja bestimmend bei ihrer
Wahl und Ernennung. Die Verbindung Hilde-



33

gards mit dem mächtigen Kaiser können wir
konkret verfolgen. Er hatte sie gebeten, zu ihm
in die Kaiserpfalz nach Ingelheim zu kommen.
Hier gab es ein Gespräch zwischen diesen zwei
Grossen, über das der Kaiser später der «Aeb-
tissin schrieb: «Wir machen deiner Heiligkeit
bekannt: was du uns vorausgesagt hast, halten
wir bereits in Händen.» Worum es sich gehandelt

hat, wissen wir nicht. Mehrere Briefe
Hildegards an den Herrscher sind uns überliefert.
Erstaunlich offene Ermahnungen, auf den Wegen

Gottes zu wandeln, richtete sie an ihn.
Friedrich nahm es an. Als er aber durch
Aufstellung von drei Gegenpäpsten ein unseliges
achtzehnjähriges Schisma herbeiführte, stand
die Nonne als zürnende Stimme Gottes vor dem
Kaiser und schrieb ihm 1168 folgende Worte:
«Der da ist, spricht: die Widerspenstigkeit
zerstöre ich und den Widerstand derer, die mir
trotzen, zermalme ich durch mich selbst. Wehe,

wehe diesem bösen Tun! Das höre, König,
wenn du leben willst. Sonst wird mein Schwert
dich durchbohren.» Erst viele Jahre später
(1177) söhnte sich der Kaiser mit dem
rechtmässigen Papst, Alexander III., in Venedig
aus.
Nicht nur dem Kaiser, der sich diese herbe
Sprache widerspruchslos gefallen liess, während

er die anderen Gegner seiner Politik mit
Feuer und Schwert strafte, sondern auch den
Päpsten ihrer Zeit tritt Hildegard im Auftrag
Gottes ernst entgegen. Vier Päpste hat Hildegard

erlebt. Mit allen wechselte sie Briefe.
Offensichtlich verlangten die Oberhirten nach dieser

Mahnerin. Es ist schön zu sehen, wie bei
der Schreiberin die Demut eines Kindes der
Kirche mit dem kraftvollen Auftrag einer
Beauftragten Gottes zusammenklingt. Wenn sie
etwa Anastasius IV. einem frommen, aber
schon achtzigjährigen Mann schreibt: «O
Mensch, das Auge deines Erkennens lässt nach,
und du bist müde geworden, die stolzen Prahlereien

der Menschen zu zügeln. Die Königstochter,
die Gerechtigkeit, die dir anvertraut ist,

vernachlässigst du. Du duldest, dass diese Kö¬

nigstochter zu Boden geworfen wird, ihr Diadem

und der Schmuck ihres Gewandes werden
zerrissen durch die Sittenrohheit der
Menschen, die wie Hunde bellen und wie Hühner
alberne Töne von sich geben.» Lange geht die
Mahnrede so weiter. Auch die anderen Päpste
mussten sich ähnliche Kritik gefallen lassen
und nahmen sie an in dem Bewusstsein, dass
die Stimme Gottes durch diese Frau zu ihnen
drang.
Den meisten Kirchenfürsten, vielen weltlichen
Machthabern ihrer Zeit, aber auch schlichten
Männern und Frauen schrieb die «prophetissa
teutonica», die «deutsche Prophetin», wie sie
bald im ganzen Abendland genannt wurde,
Briefe, die in prophetischem Geist gehalten
waren. Sie stellten eine ernste Gewissenserforschung

für die Empfänger dar. So, wenn Erzbi-
schof Arnold von Trier lesen musste: «Ich habe,

wie du geboten, zum wahren Licht
aufgeschaut und konnte kaum einen Anfang guter
Werke wahrnehmen». Diese Aussagen wurden
demütig erbeten: «Es verdriesse deine Liebe
nicht, uns einen Trost, wenn er auch noch so
klein ist, und eine heilsnotwendige Mahnung zu
schreiben!» bittet Bischof Heinrich von Beau-
vais.
Begreiflicherweise waren es aber vor allem Klöster,

deren Mönche wie Nonnen sich in
seelischen Nöten an die Meisterin in Bingen wandten

und von ihr Ermahnungen und Ratschäge
erbaten und erhielten. Nie verliert Hildegard
bei alledem die persönliche Demut, den Blick
auf sich selber: «Nun, o Vater, der du den
Hirtennamen trägst, verachte nicht die Armseligkeit

des Menschen, der dies schrieb. Denn ich
habe es nicht nach meinem Willen
vorgebracht, sondern es so geschrieben, wie ich es in
der wahren Schau gesehen habe. Du hast mich
ja geheissen, dir etwas zu schreiben» (an Erzbi-
schof Philipp von Köln).
Den Höhepunkt dieser «seelsorglichen Tätigkeit»

bildeten die vier grossen Reisen, die sie
auf Drängen des Heiligen Geistes monate-, ja
jahrelang kreuz und quer durch Deutschland





35

unternahm. In unzähligen Einzelgesprächen,
vor allem aber in gewaltigen öffentlichen
Busspredigten rüttelte sie die Gewissen der
Menschen auf. Am stärksten wirkte freilich ihr Ein-
fluss in der Stille ihres eigenen Klosters auf
dem Rupertsberg. Menschen in Not und Angst,
in Sünde und Traurigkeit suchten und fanden
hier den rettenden Ausweg. Immerzu aber floss
der Strom ihrer Liebe über jene aus, die als
Schwestern unter ihrer Leitung standen. Sie
liebte sie zärtlich.
Müssig wäre es zu fragen, was aus alledem
heranwuchs. In einem Gleichnis sagt Christus:
«Mit dem Reiche Gottes ist es so wie bei
einem Mann, der den Samen in die Erde streut.
Er schläft, er steht auf, es wird Tag, es wird
Nacht, der Same sprosst und wächst, ohne dass

er es wahrnimmt. Von selbst trägt die Erde
Frucht. Und wenn die Frucht es zulässt, legt er
alsbald die Sichel an; denn die Ernte ist da»

(Mark 4, 26ff.). Auch Hildegard musste es Sonne

und Regen überlassen, wie ihre Frucht reifte,

während sie schlief. Das Abendland staunte
über sie. Aus vielen Ländern kamen Besuche,
Bittsteller oder Schreiben, die ein Wort der
Seherin und Abschriften ihrer Briefe erbaten und
erhielten. So flog der Samen aus.
Hildegard bejahte voll und ganz das Leben. Sie

bejahte die Kirche ihrer Zeit, auch die Reichsreform,

wie sie sie vorfand, erkannte aber mit
scharfem Blick auftretende Schäden. Damals
brach eine Irrlehre aus, die Tausende an sich
zog, Katharer, die Reinen, nannten sich ihre
Anhänger. Es waren Idealisten, aber Fanatiker,

sie wollten nicht nur alle religiösen,
sondern auch alle politischen und bürgerlichen
Einrichtungen umstürzen. Die Behörden waren

ratlos. Schon errichtete man Scheiterhaufen,

die Aufrührer zu verbrennen. Da rief De-
chant Philipp von Heinsberg (der spätere Erz-
bischof von Köln) Hildegard um Hilfe an. Sie
kam und erkannte die Wurzel des Uebels: es

war der Reichtum, die üppige Lebensweise des
Klerus. Dieser solle reformiert werden, dann
fehle dem Brand der Heizstoff. Die Katharer

selber müsse man wohl wegen ihrer Gefährlichkeit

verbannen, keineswegs aber ihnen persönlich
ein Leid antun, sie handelten ja aus Ueber-

zeugung. Die weitere Entwicklung der
Geschichte gab ihr voll und ganz recht.
Diese und viele andere Probleme nahm Hildegard

ernst, setzte sich mit ihnen auseinander
und suchte und fand die Antwort aus der
«Schau des lebendigen Lichtes»: von Gott. Im
Zentrum ihres Lebens stand Gott, der Lebendige,

der Leuchtende, dem sich der arme Mensch
betend nähern darf, um seinen Willen zu erfahren.

Das war es, was die Seherin zutiefst —
mehr als alles andere — bewegte. Das suchte
sie den Menschen zu vermitteln. So hat sie wie
eine Leuchte für die Gottsucher gewirkt.
Der hl. Paulus hätte sie anerkannt: «Dem
einzelnen wird die Offenbarung des Geistes zum
Nutzen aller verliehen» (1 Kor 12, 7). So auch
der stillen, grossen Nonne auf dem Rupertsberg.


	Hildegard in ihrer Zeit

