
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 9-10

Artikel: St. Fridolin : Apostel unserer Heimat

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


230

St. Fridolin
Apostel unserer Heimat

P. Hieronymus Haas

Die Leuchtkraft der Worte Jesu geht durch alle

Jahrhunderte. Jeder Mensch und jede Stunde

empfängt davon Licht. So ist es auch mit
dem Wort Christi: «Folgt mir!» (Mt 4,19). Das
ist die Entscheidungsstunde, wenn Christus
ruft. Ungezählte Menschen haben dieses Jesuswort

vernommen und haben ihrem Leben eine
neue Richtung gegeben. Die Stunde der Berufung

offenbart den Plan Gottes den einzelnen
Menschen gegenüber. Das durfte auch der junge

Fridolin erfahren.

Leben und Wirken
Fridolin war ein junger Mann aus einer vornehmen

Familie Irlands. Eines Tages hörte er im
Gotteshaus das Wort des Herrn: «Wenn einer
nicht auf alles verzichtet, was er besitzt, so
kann er mein Jünger nicht sein» (Lk 14, 33).
Dieses Wort zündete in seinem Herzen wie ein
Blitzstrahl. Sogleich beginnt er seine Güter zu
verteilen, den Eltern, den Armen, den
Waisenkindern, den Kirchen. Alsbald gibt ihm Gott
noch grössere Gnaden, noch tiefere Einsichten.

Er löst die zarten Bande mit seiner Familie,

verlässt die Heimat und wandert auf den
Spuren der Apostel. «Peregrinari pro Christo»,
ist nun auch die Losung für ihn, «Wandern für
Christus!»

Sein Weg führte ihn zunächst ins Frankenreich,

nach Poitiers, wo Jahre zuvor der heilige
Hilarius gewirkt hatte. Er fand die Grabeskirche

in Trümmer. Mit Hilfe des Frankenkönigs,
der Bischöfe und dortigen Mönche begann er
das zerstörte Heiligtum wieder aufzubauen.
Hilarius war Bischof von Poitiers gewesen. Wegen

seiner Rechtgläubigkeit wurde er vom aria-
nischen Kaiser Constantius im Jahre 356 nach
Kleinasien verbannt. Er schrieb das Hauptwerk

gegen den Arianismus über die Dreifaltigkeit
(12 Bücher «De Trinitate»). Hilarius führte

als Erster die vita communis, das gemeinsame
Leben mit seinem Klerus, ein, und wurde so

zum Begründer der ältesten klösterlichen
Gemeinschaften im Abendland und somit auch
Wegbereiter des hl. Martin und des hl.
Benediktas.

Wie ein Symbol steht diese Hilariuskirche von
Poitiers im Leben Fridolins. Auch ihm oblag
eine ähnliche Aufgabe wie St. Hilarius: Die
heidnischen Franken bekehren und die ariani-
schen Christen von ihrem Irrtum heilen. Wohl
etwa ums Jahr 500 wandte sich Fridolin durch
ein nächtliches Traumgesicht angeregt,
ostwärts, wo er eine Insel zu finden hoffte, um
dort ein Kloster zu gründen.
Weggenosse und Leitbild war ihm der heilige
Hilarius, dessen Reliquien er ständig in einer
Kapsel bei sich trug. So ist es verständlich, dass
sein Weg gezeichnet ist mit kleinen Hilarius-
Heiligtümern, die er auf seiner Wanderschaft
zu gründen pflegte. Diesem seinem Schutzherrn

baute er Kirchen zu Eller (Hilaire) bei
Cochem, in den Vogesen, in Strassburg, Chur
und Glarus. Auf dem Umweg über Konstanz
gelangte er an den Oberrhein und fand schliesslich,

die im Traume erschaute Insel —
Säckingen — Sechingen — Seconia — mitten
im alemannischen Gebiet.
Eine gotige Relieftafel im Münster zu Säckingen

zeigt uns Fridolin, wie er unter einer Linde

vom Schlaf übernommen, in einem Traumgesicht

das kommende Münster erblickt. Vom
Schlafe erwacht, sah er, wie sich unterdessen die



231

Linde gebeugt, und so glaubte er ein sicheres
Zeichen zu haben, Gott wolle hier ein Gotteshaus

zum Lobe seines Namens.
Voll Freude wollte Fridolin sogleich mit
Rodung und Bau beginnen, doch die ansässigen
Bauern wollten nicht auf ihren Weideplatz
verzichten und zwangen ihn einzuhalten. In seiner
Not wandte er sich an König Chlodwig und
erbat von ihm einen königlichen Schutzbrief und
eine Schenkungsurkunde. So konnte ihm der
Besitz der Insel nicht mehr vorenthalten werden.

Zudem liess er den Strom durch eine Wehr
von Steinen und Baumstämmen umleiten und
blieb fortan im ungetrübten Besitz des Ortes.
Bald wuchsen die Mauern des Gotteshauses,
eines Männer- und Frauenklosters aus dem
kiesigen Grund im Rhein. Diese Mönche machten
das Land urbar, bauten Obst und Gemüse an
und schon nach wenigen Jahren war die Insel
zu einem Ort des Gebetes, der Arbeit und der
Erziehung geworden. Es dauerte nicht mehr
lange, und die anfänglich widerwilligen
Umwohner schickten ihre Kinder in die Klosterschule.

Die zeitgeschichtliche Lage
Durch die Schlacht bei Zülpich 496 errang der
Frankenkönig Chlodwig (481—511) den Sieg
über die Westgoten und Alemannen. Der Name

Chlodwig (Chlodowech) gibt uns die
Möglichkeit, Leben und Wirksamkeit des hl. Fridolin

zeitgeschichtlich einzuordnen. Im Jahre 507
hatte Chlodwig in der Schlacht bei Vouillè König

Alarich II. eigenhändig getötet und
dadurch die Herrschaft der arianischen Westgoten

in Gallien endgültig gebrochen. Gegen Ende

der neunziger Jahre hatte er dem Heidentum

abgeschworen und sich durch Remigius,
Bischof von Reims, (f 533) taufen lassen.
Das bodenständige römische Christentum
Galliens hatte schwer gelitten durch die verheerenden

Eroberungszüge der Völkerwanderung.
Heiden und Arianer schädigten die Kirche, wo
immer sich Gelegenheit bot. Glücklicherweise
wirkten im arianischen Westgotenreich zwei

hervorragende Bischöfe, Avitus von Vienne (f
518) und der hl. Caesarius von Arles (f 543).
Was lag nun für Fridolin näher als jenem
heidnischen Volksstamm die Frohbotschaft Christi
zu bringen, der vor kurzem dem Frankenreich
einverleibt worden war, den Alemannen!
Den Frieden, der diese Völker in der Folge
verband, benutzte Fridolin zu seinem aufbauenden

Friedenswerk. Er erhielt offensichtlich vom
Frankenkönig Erlaubnis, die in den Kriegswirren

zerstörten Hilarius-Heiligtümer, namentlich

Poitiers, wieder herzustellen oder neu zu
errichten.

Sein Bild in der Legende
Der hl. Fridolin ist in allen Jahrhunderten dem
christlichen Volk vertraut geblieben und
deshalb ist es verständlich, dass sich um diese heilige

Persönlichkeit ein Kranz von Legenden
bildete. Legenden sind aber keine geistlichen
Märchen, die der Phantasie entsprungen sind.
Das legendäre Dasein steht allzeit unter einem
religiösen Vorzeichen. Nichts ist kurzsichtiger
als die Heiligenlegenden gering zu schätzen und
über sie hochmütig die Nase zu rümpfen. Walter

Nigg schreibt in seinem neuesten Werk
«Der verborgene Glanz» (1971, S. 166 f):
«Heutzutage kennen die Menschen die Legenden

nicht mehr, sie achten sie gering und schieben

sie gern auf die Seite. Warum auch nur?
Gewiss nur deshalb, weil sie nicht mehr wissen,

was eine Legende ist, und es mit ihrem
oberflächlichen Bildungsdünkel nicht einmal
mehr wissen wollen. Doch werden sie eines Tages

darauf zurückkommen und werden sich
schämen, sich so einsichtslos gebärdet zu
haben.»

Die Fridolins-Legende ist im Herzen des christlichen

Volkes lebendig geblieben und der aus
ihr hervorgehende Kult hat uns die ganze Tiefe
und Vielschichtigkeit dieses Gottesmannes
aufgezeigt. Das Volk schätzte an Fridolin vor
allem seine Herzensgüte und Sanftmut. Einmal
hat er sogar kleinen Buben, die als Obstdiebe
auf einen Baum geklettert waren, den Rücken



232

dargeboten, um sie vor den Faustschlägen des
erzürnten Bauern zu schützen. Der Heilige
beschwichtigte den reichen Bauern, den hungernden

Kindern nicht böse zu sein. Ein Ulmer
Holzschnitt hat diese hübsche Episode in klarer

Formensprache festgehalten.
Der Heilige muss ein feines Gespür gehabt
haben für menschliche Schwächen und heimliche
Laster. Als er beim Bau seiner Kirche in grosser

Not war und der nötigen Hilfsmittel
entbehrte, bat er einen reichen Mann, der täglich
die vornehmen Bäder Säckingens besuchte um
ein Almosen für seinen Kirchenbau. Der Geizhals

verweigerte ihm jegliche Hilfe. Fridolin
befahl ihm im Namen Gottes im Bade zu verbleiben

bis er den schuldigen Tribut aus seinen
überflüssigen Gütern bezahlt hatte. Und wirklich,

der alte Geizkragen kam nicht mehr aus
seiner Wanne heraus bis er seinen schuldigen
«Klotz» überreicht hatte. Möchten doch heute
wieder solche Heilige durch unsere Bäder- und
Kurorte ziehen!
Wohl das merkwürdigste Ereignis im Leben
St. Fridolins ist die Totenerweckung. Um für
den Unterhalt des Klosters Säckingen zu
sorgen, hatte der kinderlose Ursus von Glarus mit
Gutheissung seines Bruders Landolf Fridolin
zu seinem Erben eingesetzt. Doch nach seines
Bruders Tod anerkannte Landolf das Testament

seines Bruders nicht und verweigerte
Fridolin die Herausgabe des Erbes. Da Fridolin
keine Urkunden in den Händen hatte, verlangte

der Richter Baldeberg vom Kläger Fridolin
lebende Zeugen für die Gerechtigkeit seiner
Forderung. Fridolin versprach sie ihm. Auf
dem Kirchhügel von Rankweil kniete Fridolin
eine ganze Nacht auf einem Stein und bat Gott,
den Allmächtigen, um Hilfe für die Rechte seines

Klosters. — Noch heute zeigt man in Rankweil

einen mächtigen Stein mit den Abdrücken
seiner Knie und Arme. Viele Pilger von Rankweil

knien auf diesen Stein und verharren einige

Augenblicke in Andacht und rufen Fridolins

Fürbitte an. — Sein Gebet hatte wunderbaren

Erfolg. Andern Tags begab sich Fridolin im

Vertrauen auf Gottes Hilfe nach Glarus zum
Grab des Grafen Ursus. Als sich der Heilige
dem Grabe näherte, öffnete sich das Grab und
herausschritt das Gerippe des Ursus und begleitete

den Heiligen als Zeuge zum Gaugericht.
Durch dieses offentichtliche Wunder erschüttert,

erkannten die Richter Fridolin das Recht
auf die Schenkung zu und der erschreckte Bruder

Landolf ging in sich und setzte ebenfalls
das Kloster Säckingen zum Erben seiner eigenen

Güter ein.
Diese Legende, die uns das unerhörte Wunder
kundgetan, möchte uns den grossen Beter und
Anwalt für Recht und Gerechtigkeit offenbaren.

Eher erweckt Gott einen Toten zum
Leben, als dass er einen ungerecht Verfolgten im
Stiche liesse!

Seine Reliquien
Am 6. März ungefähr ums Jahr 540 beschloss
Sankt Fridolin sein arbeitsreiches Leben im
Dienste der Frohbotschaft Christi und wurde in
seinem von ihm erbauten Münster zu Säckingen

beigesetzt. Bis zum heutigen Tag befinden
sich noch die meisten Gebeine des Heiligen in
Säckingen. Bis zum späten Mittelalter wurden
nur wenige Reliquien des hl. Fridolin andern
Kultorten geschenkt. Ursprünglich war die
Säckinger Gruft die Ruhestätte St. Fridolins.
Sie hat sich auch als einziger Rest des karolin-
gischen Münsters in ihrer ganzen Ausdehnung
erhalten, ein rechtwinkliges Stollensystem wie
wir es etwa auf dem St. Galler Klosterplan
sehen und im Zürcher Fraumünster mit östlicher
Altarnische und westlicher viereckiger
Grabkammer.

Offenbar diente, wenigstens als innere Hülle,
ein einfacher Holzsarg, der in kriegerischen
Gefahren oft geflüchtet wurde. So kam er während

des 30jährigen Krieges 19 Jahre lang nach
Baden, Schloss Bernau und Rapperswil. Im
Jahre 1678 nach Böttstein bei Brugg und 1688
in die fürstliche Sommerresidenz und Mühle
bei Etzgen/Laufenburg. Eine Oeffnung des Sar-
kophages ist für das Jahr 1357 bezeugt, als der



233

Herzog Rudolf von Habsburg eine grosse Reliquie

für den Stephansdom von Wien entnahm.
Von dieser Reliquie erbaten sich die Glarner
am 6. Mai 1515 durch die kaiserlichen
Gesandten von Kaiser Maximilian I. «ein stuck
des heilthumbs Sand Fridlins». (Vgl. A. Büchi,
Ztschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 1920,
157). Offenbar waren die Stiftsdamen von
Säckingen nicht willens den Sarkophag ihres
Heiligen zu öffnen.
Seit der gotischen Bauperiode des Münsters
stand der Sarg des Heiligen unter der Mensa
des Hochaltars. Im Jahre 1630 brachte man ihn
in eine Wandnische über dem Altar. Unter der
letzten Fürstäbtissin Maria Anna von Hornstein

wurde 1764 ein kostbarer Schrein aus
Edelmetall geschaffen, ein Werk des bekannten

Goldschmiedes Gottlieb Emmanuel Oern-
ster. Während des zweiten Weltkrieges wurde
der prunkvolle Rokoko-Schrein entfernt und
durch eine einfache Kasette ersetzt. Diese ruht
nun sichtbar im Schrein, von einem Tuche mit
bildlichen Darstellungen des Heiligen bedeckt
und mit einer Krone geschmückt. Die Inschrift
des Schreines lautet in deutscher Sprache:
«Durch die unermüdliche Sorgfalt der Fürstin
Maria Anna von Hornstein, durch die grosse
Freigebigkeit des gnädigen Stiftes, zusammen
mit dem eifrigen Klerus und dem frommen
Volk, ist der Schrein dem wundertätigen Vater
des Vaterlandes, Fridolin, errichtet worden —
Maria Anna Aebtissin des fürstlichen Stiftes
Säckingen.»
Am 24. und 25. März 1941 wurden die
Reliquien des hl. Fridolin nach fachwissenschaftlichen

Methoden untersucht durch Timotheus
Stumpfl und es ergab sich folgendes Resultat:
«Die nähere Prüfung der Gebeine ergab, dass
sie sämtliche einem Skelett zugehören. Kein
Gebeinrest wurde gefunden, der irgendwie
verdächtig gewesen wäre. Der Befund der Gebeine

zeigt, dass es sich um ein Skelett eines alten
Mannes handelt.» (Freiburg, Erzbischöfl.
Ordinariats-Archiv, Reliquienfaszikel vol. II.
Im Verlauf des 19. und 20. Jahrhunderts wur¬

den mehrmals Partikel der Fridolinsreliquien
an einzelne Kirchen des Elsasses und der
Schweiz verschenkt. So erhielt die Wallfahrtskirche

von Mariastein ein Brustbein des hl.
Fridolin.

Seine Verehrung
Beter, Apostel Alemanniens, Sachwalter für
Recht und Gerechtigkeit ist St. Fridolin in
seinem Leben gewesen und sein Bild wurde im
Laufe der Geschichte nicht verdunkelt,
vielmehr breitete sich seine Verehrung in alemannischen

Landen aus. Zahlreiche Kirchen,
Kapellen, Altäre, Brunnen, Bilder, Bruderschaften,

Vereine und Zünfte verkünden sein Lob
und erzählen vom Licht seiner Gottesnähe.
Von der Kirche von Säckingen, die heute
Fridolinsmünster genannt wird, wissen wir, dass
sie anfänglich dem Heiligen Kreuz geweiht war,
später kamen St. Hilarius und Fridolin als
Patrone dazu. Bereits im Mittelalter schuf sich der
Heilige ein Kultgebiet, das sich über den ganzen

alemannischen Raum erstreckte.
Wenn auch das Reformationszeitalter einen
Rückschlag brachte in der Fridolinsverehrung,
erwachte in der Barockzeit das Lebensgefühl
und die Lebenskraft der katholischen Kirche
umso mächtiger. Das zeigte sich vor allem in
den vielen Patronaten und häufigen Wallfahrten

zu den Kultstätten des Heiligen.
In Basel hat die Fridolinsverehrung schon früh
eingesetzt. Das Bischofsmünster besass zwei
Kapellen zu Ehren des hl. Fridolin, eine Kapelle

im südlichen Seitenschiff und eine Kapelle
«oben an den Schwellen». Schon der Liber
Marcarum führt im Jahre 1441 eine Kapelle S.

Fridolini an und erwähnt einen eigenen
Kaplan dieser Pfründe. In der Barfüsserkirche
befand sich ein Altar-Triptychon des Basler
Bürgermeisters Peter Rot um 1490; der linke Flügel

zeigt das Bild des hl. Alemannenapostels
Fridolin.
Sehr intensiv war die Fridolinsverehrung im
Bereich der alten Abtei St. Vinzenz zu Beinwil
an der Liissel. Eine alte Ueberlieferung will so-





235

Sankt Fridolin
Sr. Erika-Maria Ganter

Dein Name reicht in den ersten Dämmerschlaf meines Lebens.
Die Türme Deiner Kathedrale erregten in mir den ersten heiligen Schauer
unendlicher Grösse.
Der Strom, der sie widerspiegeln sollte und die Macht aller heiligen Stätten
Gottes an seinen Ufern, umtobte wild die Inseln des Friedens, die Deine vom
Herrn gesegneten Hände schufen.
Unheimlich war mir die Wildheit seiner Wogen, die mir erstes Grauen und
Angst in die Seele senkten, wie eine überwältigende Kraft des Bösen.
Doch die Macht Deiner Türme
prägte sich tief in mich hinein wie ein Siegel —- Sankt Fridolin!

Sankt Fridolin, immer noch toben die wilden Wogen des Bösen um all das durch
Gott geschaffene Heiltum auf dieser Erde.
Sie reissen Friede und Freude aus Herz und Seele und führen Angst und Grauen
in Gottes grosse schöne Welt.
Rufe sie auf mit des Völkerapostels ehernem Wort:
«Wacht auf, die ihr zum Tag gehört und nicht zur Nacht.

Legt an den Panzer des Glaubens und der Liebe.
Setzt auf den Helm, der euch schützt vor dem unheimlichen Strahl des Truges!»
Blickt auf zu den Türmen, die euch weisen in unvergängliches Licht!



236

gar wissen, dass an der Stelle, wo später das
Kloster Beinwil gegründet wurde eine St.
Fridolinskapelle gestanden habe. Tatsächlich fand
man 1880 Alemannengräber und im untern
Teil des neuen Friedhofs zieht sich quer eine
angebrannte Mauer durch das Terrain. Im «hintern

Birtis» stand früher eine St. Fridolinskapelle

und war beim Volke sehr beliebt. Leider
wurde die Kapelle in neuerer Zeit profaniert
und als Remis benützt. An den Wänden konnte

man noch vor etlichen Jahren Spuren
barocker Ausmalung feststellen. Oberhalb der
Kapelle befindet sich der viel aufgesuchte Frid-
lisbrunnen», eine tiefe Höhle, die zum Teil mit
Wasser gefüllt ist. Nicht weit davon entfernt
sieht man eine Nische mit der Jahrzahl 1680.
Auch hier stand einst eine Fridolinsstatue
begleitet vom Totengerippe des Ursus. Das
historische Museum Basel besitzt eine schöne Plastik,

die aus Beinwil stammen soll. Auch auf
dem Nunningerberg steht im «Käppeli» ein
Bild des Heiligen.
In die Einflusszone der Abtei Beinwil gehört
auch die alte Klosterpfarrei Rohr / Breitenbach.

Die dortige St. Fridolinskapelle wird
schon 1441 erwähnt und dürfte viel älter sein
und führt auf einen Quellenkult des hl. Fridolin

zurück. Denn nach der ältesten Legende soll
der hl. Fridolin in dieser Gegend seinen Stab in
den Erdgrund gestossen haben und es sei eine
Quelle erflossen. Daraufhin habe man neben
dieser Quelle ein kleines Heiligtum erbaut. Es
ist auch bezeichnend, dass im Jahre 1359 Graf
Sigmund von Thierstein bekennt, dass ihm
«Gott und der gute Herr Fridolin» aus grosser
Not geholfen habe. Zum Dank dafür übergab
er dem Kloster Säckingen, «da derselbe Heilige

ruhend ist leibhaftig», den Zoll zu Frick.
Im solothurnischen Flolderbank ist St. Fridolin
Kirchenpatron; das lässt sich aus den
Besitzrechten erklären, welche das Stift Säckingen im
Hochmittelalter hier besass. Das Stift übergab
das dortige Land den Grafen von Froburg zu
Lehen, die hier eine Siedlung anlegen wollten
mit der Verpflichtung Gotteshausleute aus

Säckingen hier anzusiedeln. Noch im 14.
Jahrhundert zinsten die Bauern von Holderbank an
das Stift Säckingen. Die Kirche besitzt seit
alter Zeit eine Fridolins-Reliquie.
In Kleinwangen SO wurde 1526 eine Fridolinskapelle

gebaut. Hier konnte sich in der Folge
eine blühende Fridolinswallfahrt entwickeln.
Gesund gewordene Kranke legten hier ihre
Krücken nieder und Votivbilder kündeten von
den zahlreichen Gebetserhörungen auf die
Fürsprache St. Fridolins. Die Kapelle besass einen
Freskenzyklus, der das Leben Fridolins
darstellte.

Ganz grosse Verehrung geniesst der hl. Fridolin
bis zum heutigen Tag im Fricktal. Das Stift

Säckingen war mit dem Fricktal sowohl
herrschaftlich wie wirtschaftlich eng verbunden. Es
besass Kollaturrechte über mehrere Pfarreien,
so in Hornussen, Kaisten, Laufenburg, Mettau,

Mumpf, Stein, Sulz, Wegenstetten. Die
benachbarten Gemeinden zogen am Fridolinstag
mit Vorliebe zur Grabstätte des Heiligen oder
dann feierte man das Fridolinsfest als ganzen
oder halben Feiertag. Fast in allen Kirchen und
Kapellen finden wir Bilder und Plastiken des
beliebten Volksheiligen.
Auch im Laufental ist der hl. Fridolin beheimatet,

so in Laufen, Brislach, Liesberg, wo sich
Bildwerke von ihm befinden.
«Der lieb heilig Herr sant Fridli»
So nennen die Glarner den hl. Fridolin, wo er
als Landespatron Siegel und Banner schmückt.
In diesem säckingischen Besitz soll der Heilige
der Legende gemäss gewirkt haben. Ihm soll
Glarus auch die Hilarius-Kirche verdanken und
von diesem Heiligen erhielt es auch seinen
Namen (Glariss). So gab der eine der Schutzpatrone

Säckingens dem Lande den Namen und der
andere das Wappen. Schon seit dem 12.
Jahrhundert werden die beiden Heiligen als Landespatrone

gefeiert. Seit der Mitte des 14.
Jahrhunderts erscheint Fridolin auch auf dem
Landessiegel. Die 1861 neu erbaute paritätische

Stadtkirche steht immer noch unter dem
Patronat der beiden Heiligen, ebenso die Näfel-



237

ser Kirche. Auch die übrigen Glarner Kirchen
weisen verschiedene kostbare Bildwerke des hl.
Fridolin auf.
Die Fridolinsverehrung strahlt auch über die
angrenzende March, und durch die Schlachten
von Näfels und Ragaz erhielt der friedsame
Heilige geradezu eine eidgenössische Note,
sodass er auch in Schwyz, Zug (Baar, Aegeri) und
Luzern (Hofkirche) hohe Verehrung gewann.
Bis in die neueste Zeit dauert diese Verehrung,
alljährlich am 6. März lodern im ganzen Glar-
nerlande die Höhenfeuer zu Ehren des «lieben
heiligen Herrn sant Fridli». Die eidgenössische
Postverwaltung gab 1952 zur 6. Zentenarfeier
ein philatelistisches Wertzeichen heraus mit
dem Bild des hl. Fridolin.
Da der Heilige den toten Ursus aus dem Grabe
rief, wird Fridolin auch als Patron von Friedhöfen

und Beinhäusern gewählt so in Schattdorf

(1520), Morschach 1557, Einsiedeln 1569,
Galgenen 1616, Altdorf 1661.
Die allgemeine Verehrung Fridolins durch das

ganze Land Glarus ist umso bedeutungsvoller,
als, wie die neuesten Untersuchungen dargetan
haben, keineswegs das ganze Tal, sondern nur
ein kleinerer Teil säckingischer Besitz war. Es
wäre unmöglich, ja völlig sinnlos gewesen mit
einer gefälschten Heiligengeschichte in Glarus
säckingische Rechte stützen zu wollen. Die
Fridolinsverehrung hatte tiefere Wurzeln. Man
wusste, dass Fridolin gottgesandter Bote war,
der mit der Hilariusverehrung auch den christlichen

Glauben ins Land brachte.

St. Fridolin in der Liturgie
Die liturgische Verehrung Fridolins ist schon
für die Zeit kurz nach 800 belegt. Eine St.
Galler-Litanei von 900 bestätigt das, wie auch ein
Kalendarium dieser Abtei, und erwähnt sein
Fest am 6. März. In der zeitlichen Ansetzung
des Todestages herrscht zwischen Geschichte
und Legende volle Uebereinstimmung, wie es
die St. Galler Kaiendarien zur Genüge beweisen.

Wir können feststellen, dass Fridolin in
den Litaneien von Freising (957), Trier (977),

St. Gallen (926), Utrecht und Tegernsee
(1050), Murbach (11. Jahrhundert) erwähnt
wird, und lässt auf einen uralten Kult in grossen

Teilen Deutschlands schliessen. In diesen
liturgischen Zeugnissen treten uns sinnvolle
Ordnungsprinzipien entgegen: als Kultgefährten

werden genannt: Kolumban, Gallus, Otmar,
Trudpert, Magnus, Germanus und Kilian, also
Kloster- und Kirchengründer und apostolische
Missionare des 6., 7. und 8. Jahrhunderts.
Indem man Fridolin unter diese Grossen im Reiche

Gottes einordnete, wollte man auch seine
Tätigkeit und Bedeutung für den alemannischen

Raum festhalten.
Ein Jahrzeitbuch von Bürglen/Uri erwähnt eine
Translatio sancti fridolini am 25. Juni. Für das
Sonderoffizium vom 25. Juni war sogar ein
eigener Hymnus vorgesehen «Christe salvator,
pietatis auctor» mit eigenen Antiphonen und
Responsorien. Im Missale Constantiense von
1505 erscheint St. Fridolin mit einem ganzen
Offizium. Die Basler Breviere und Missalien
des 15. Jahrhunderts gaben dem Fest. S. Fridolins

Duplex-Rang. Der Tatsache, dass die
Bistümer Chur, Konstanz und Strassburg zur
Mainzer Kirchenprovinz gehörten, ist es zu
verdanken, dass Fridolin auch in der Liturgie des
Erzbistum Mainz einen ehrenden Platz
einnahm.

Aus den Quellen der Liturgie schöpfte Brauchtum

und Volksfrömmigkeit stets neue Nahrung
und brachte den Kult des hl. Fridolin zu hoher
Blüte.

Fridolins Stellung in der Geschichte
Das Fridolinsbild hat in der Geschichtsforschung

der letzten zwei Jahrhunderte manche
Wandlung erfahren. Nicht bloss seine
Existenz, sondern auch seine Herkunft aus Irland
wurde bezweifelt, weil sein Name einwandfrei
germanischer Herkunft sei. Der Säckinger
Mönch Balther, der die Lebensgeschichte
Fridolins schrieb, lebte in der 2. Hälfte des 10.
Jahrhunderts und widmete sein Werk dem St.
Gallermönch Notker. Die Kritiker des 18. und



238

19. Jahrhunderts vermeinten im Werke
Balthers eine politische Absicht zu erkennen,
indem er Säckingen als königliches Kloster
hinstellen wollte.
Zudem wurde die geschichtliche Wahrhaftigkeit

der Legende in Frage gestellt. Ganz
treffend schreibt Walter Nigg zu diesem Thema:
«Mit monomaner Sturheit überall die Frage der
Geschichtlichkeit an erster Stelle zu rücken,
entspricht einem gehirnlichen Wahrheitsbegriff,

der für die Geschichtswissenschaft des 19.
Jahrhunderts kennzeichnend war und mit der
Wahrheit keineswegs identisch ist. Die Wahrheit

existiert über und neben, vor und nach den
geschichtlichen Ereignissen, ist viel reicher und
gewaltiger, strahlender und atembeklemmender,
als dass sie auf die blosse Geschichtlichkeit
eines Vorkommnisses reduziert werden könnte.

Die Legenden übersteigen die geschichtliche

Betrachtungsweise von allen Seiten, und

eröffnen unbekannte Dimensionen.»
(Unvergängliche Legende» 1966, 371).
Legenden wollen nicht nur historische Daten
und Tatsachen festhalten. Der innere Gehalt
der Legende ist theologischer Natur. Legenden
haben immer ein belehrendes Element. Der
mittelalterliche Mensch kleidete die
Erfahrungen des christlichen Lebens und die Sehnsucht

nach dem Uebernatürlichen in das
Gewand der Legende.
Seit mehr denn 150 Jahren beschäftigt sich die
Fridolinsforschung mit der Frage, ob Fridolin
im 6. oder im 7. Jahrhundert gelebt und
gewirkt haben soll.
Um 500 berührten sich die Einflusssphären der
drei Mächte am Flochrhein. Damals scheint Basel

fränkisch, die Nordostschweiz ostgotisch
und Windisch, damals noch Bischofssitz,
burgundisch gewesen zu sein. Für diese Zeit kann
die früheste Möglichkeit für die Gründung Fri-



239

dolins in Säckingen angenommen werden. Die
Gegensätzlichkeit dieser germanischen Reiche
bestand nicht nur in politischer, sondern auch
in kirchlich-religiöser Hinsicht. Die Ostgoten
und Burgunder hatten das Christentum in der
Form des Arianismus angenommen. Die Franken

hatten unter Chlodwig ungefähr um 500
sich zum katholischen Christentum bekannt.
Die Frankenkönige traten in der Folge auch als
Förderer der katholischen Mission auf bei den
heidnischen Alemannen, wie es gerade im
Fridolinsleben deutlich in Erscheinung tritt.
Der Säckingermönch Balther bringt darum das
Fridolinsleben mit König Chlodwig in Verbindung.

St. Fridolin steht mit seinem Lebenswerk

mitten in der grossen geistigen und politischen

Auseinandersetzung seiner Zeit. St.
Fridolin legt den ersten Grundstein zur Christianisierung

der Alemannen und bereitet hier den
Boden zu jener Synthese, die die abendländische

Einheit im Christentum geistig verankerte.

Einen neuen Aspekt zur Fridolinsfrage öffnet
uns die Zürcher-Dissertation von Margrit
Koch: «Sankt Fridolin und sein Biograph
Balther», 1959. Sie betont, dass man die Welt und
die Arbeitsweise Balthers, frei von Vorurteilen,

neu erfassen und als Bestandteile einer
eigenen Literaturgattung behandeln müsse.
Dies ergab sich aus dem Vergleich unzähliger
Texte über andere Heilige. Dazu schreibt die
Autorin: «Die hagiographischen Koordinaten,
Name Fridolin, Ort des Begräbnisses, Säckingen,

und Todestag 6. März, bleiben als sicher
bestehen. Selbst wenn wir annehmen müssen,
dass Fridolin eher ein Franke als ein Ire war,
auch wenn er nicht zur Zeit Chlodwigs I.,
sondern hundert Jahre später zu unsern Vorfahren

gekommen ist, trotz alledem haben wir
doch genügend Grund, einem Menschen, der
einen ganz bedeutenden Grundstein gelegt hat
zur Christianisierung unseres Landes, dankbare

Verehrung entgegen zu bringen.» (Erbe u.
Auftrag, Beilage z. Aargauer Volksblatt 1964,
7.3.).

Ein wichtiger Zug im Fridolinsleben, auch für
dessen zeitliche Bestimmung, ist die
Hilariusverehrung. Fridolin verbreitete seine
Verehrung auf seiner ganzen Wanderschaft. Hilarius

war bekanntlich der heftigste Kämpfer
gegen den Arianismus. So ist die Annahme nicht
abwegig, dass Fridolin seine Missionspredigt
nicht bloss gegen das Heidentum der Alemannen,

sondern auch gegen den Arianismus richtete.

Seine Missionswanderung ging nicht
geradewegs auf Säckingen zu, sondern durch
Burgund und von da nach Chur im ostgotischen
Rätien, wo überall der Arianismus verbreitet
war. Erst von Chur her dringt er ins alemannische

Gebiet ein. Auch dieser Weg könnte auf
die erste Hälfte des 6. Jahrhunderts hindeuten.
Die Legende nennt das Todesjahr des Heiligen
nicht, erwähnt aber seinen Todestag, den 6.
März.
Als historisch gesichertes Ergebnis steht heute
für die Forschung fest, dass Fridolin als frühester

christlicher Sendbote bei den noch heidnischen

Alemannen, von Poitiers herkommend,
in Säckingen gewirkt hat und auch hier gestorben

ist. Ueberdies steht fest, dass er eine besonders

innige Beziehung zu Hilarius hatte und
seinen Kult förderte. Die exakte Wissenschaft hat
bis heute keine positiven Beweise einer andern
Herkunft erbringen können. Die Frage bleibt
immer noch offen, ob Fridolin aus Irland,
Südfrankreich oder Spanien gekommen ist.

Nur eine Medaille
In einem Grabe auf dem Friedhof von Zuchwil
fand man im Jahre 1959 eine Medaille mit den
Bildern der Heiligen Hilarius und Fridolin. Im
Avers steht geschrieben: Sanct. Hila-Rivs Bitt
Fir V. Das Bild zeigt einen stehenden Bischof
mit Stab und Buch. Im Revers ist zu lesen:
Sanct. Fridolinvs. Bit fir V. Im Bilde sehen wir
Fridolin als Abt mit Stab und Reliquientasche;
neben ihm der tote Ursus, den er als Zeuge vor
Gericht führt. Diese Medaille, etwa um 1700
entstanden, ist vermutlich ein Wallfahrtszeichen

aus Säckingen.



240

Fridolin lebte in der Gemeinschaft der Heiligen,

seine Reliquientasche weist daraufhin, wie
seine Hilariuskirchen: Hilarius war ihm Vater
und Lehrer. Diesem seinem Leitbild folgend ist
er der grosse Beter und Apostel geworden, dessen

Ruhm die ganze Kirche verkündet.
Vieles wäre noch zu sagen über Sankt Fridolin,

von seinen Bildwerken, die in aller Welt zu
sehen sind, vor allem aber von seiner Grabstätte

und dem ragenden Münster zu Säckingen,
das in jüngster Zeit eine fachkundige Erneuerung

erfährt. Was auf der alten Fridolinsglocke

von Glarus aus dem Jahre 1478 stand,
möge auch für unsere Gegenwart Geltung
haben: «Heiliger Herr sanct Fridli, unser geträu-
wer Lanzemann hilf uns gut, ere, lût und land
behan».

Diese schlichte Medaille aus einem Grabe von
Zuchwil dürfte auf gedrängtestem Raum unser
Thema Fridolin noch einmal zusammenfassen.
Fridolin hat in jungen Jahren den Ruf Gottes
vernommen und hat ihn verwirklicht. Unter der
Führung des hl. Hilarius hat er den Auftrag
Gottes in aller Treue vollzogen und durfte in
einer einzigartigen Peregrinatio die Frohbotschaft

Christi ungezählten Menschen bringen.
Hierin ist er nun selber zum Leitbild und Vorbild

geworden.

Literatur

Barth Medard, St. Fridolin und sein Kult im alemannischen

Raum Freiburger Diözesan-Archiv 1955 und
1957
Baudot & Chaussin OSB Vies des Saints III.107
Baumann Ernst, Breitenbach, Geschichte der alten
Pfarrei Rohr, 1950
Coens M. Anciennes litanies des Saints, Analecta Bol-
landiana 54. 1936, 27
Delehaye Hippolyte SJ, Les légendes hagiographiques,

Bruxelles 1927
Koch Margrit, Sankt Fridolin und sein Biograph
Balther, Diss. Zürich 1959
Krusch Bruno, Vita Fridolini confessoris Seckingensis
auctore Balthero, Monumenta Germ. Meroving. III.
1896, 350—369
Lütolf Alois, Die Glaubensboten der Schweiz, St.
Fridolin, 267—301
Munding P. Emmanuel OSB, Die Kaiendarien von St.
Gallen, Texte und Arbeiten, Beuron 1948, 1. Abt. Heft
36
Reinle Adolf, Zur Ikonographie des hl. Fridolin, Jahrbuch

d. histor. Vereins d. Kt. Glarus 35. 1952
Guldimann Anton, Von St. Hilarius und St. Fridolin
Jurablätter 21. 1959, 149.


	St. Fridolin : Apostel unserer Heimat

