
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 8

Artikel: Unsere liebe Frau von Trost

Autor: Engelmann, Ursmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031451

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031451
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


202

Unsere liebe Frau vom Trost
Homilie im Hochamt am Trostfest zu Mariastein,

4. Juli 1971; von Erzabt Ursmar Engelmann,

Beuron

Wir alle sind heute zu Maria im Stein gekommen,

zu dieser Mutter des Trostes, weil wir wissen,

dass bei ihr unsere ganze Mühsal, unser
Aerger und Verdruss, unsere Not und unsere
Leiden verstanden und aufgehoben sind.
Wir haben uns hierher auf den Weg gemacht,
weil unsere Welt so, wie sie heute ist, mit ihrem
technisch-wissenschaftlichen Fortschritt,
gemacht und gesteuert von Technokraten, dafür
keine Lösungen anzubieten hat — soviele
Lösungen für das praktische Leben auch gefunden

und angeboten werden. Gerade weil wir
mitten in diesem immer neuen Fortschritt
stehen und leben und dazu Ja sagen, bleiben wir
nüchtern und beachten auch das Zwiespältige
bei diesem rasanten Fortschreiten, wie es offenbar

zu allem gehört, was der Mensch macht.
Neben allen staunenswerten Erfolgen steht ein
immer zunehmendes Passivkonto, wenn wir nur
an die Vergiftung von Luft, Wasser und Erde
denken und die damit gegebene Gefährdung
des Menschen, oder an die immer
selbstverständlichere Beschneidung unserer menschlichen

Bewegungsfreiheit. Imgrunde genommen
werden dem Menschen ein paar wohldosierte
Annehmlichkeiten gewährt, im übrigen aber ist
er eingespannt in die ehernen Ketten, welche
das Lieblingskind unseres Jahrhunderts, die
Naturwissenschaft, um uns geschmiedet hat. Es
steht neben allem Fortschritt unserer technischen

Zivilisation kein Fortschreiten des
Menschen zu sich selbst, kein Fortschreiten zu
einem menschlicheren, humaneren Leben. Wir
können nur noch frei atmen, nur noch zu uns
selbst kommen, wenn wir unseren Lebensraum
und seine Grenzen, der von jeder Art Funktionären

streng begrenzt und ebenso streng geregelt

ist, durchbrechen. Das ist der Sinn unseres
Wallfahrens. Hier finden wir menschliches
Verstehen. Denn Maria, die Stationen ihres
Lebens, wie sie die Evangelien berichten, sind die
Stationen unseres eigenen Lebens oder richtig,
wir finden uns dort wieder.
Angefangen bei ihrer Antwort auf das
unbegreifliche Wort des Engels, der Botschaft Got-



203

tes, für die sie da ist, absehend von sich selbst

— es geschehe — und sich als Urbild des Glaubens

ausweist. Dazu die Not bei der Geburt des
Kindleins und die Not der Flucht, dazwischen
das prophetische Wort des greisen Simeon, als
Vater und Mutter das Kind im Tempel darstellen:

Deine eigene Seele wird ein Schwert
durchdringen (Lk 2,35). Und wie seitdem tatsächlich

die Geister immer deutlicher sich schärfer
und schmerzlicher scheiden. Als Vater und
Mutter mit dem Zwölfjährigen hinauf zum
Tempel ziehen und blitzartig Aufgabe und
Sendung des Kindes, das nicht vom Mann,
sondern aus dem Geist gezeugt ist, aufleuchtet in
der Antwort, die er den bange suchenden
Eltern — wiedergefunden — gibt: Warum habt ihr
mich gesucht? Wusstet ihr nicht, dass ich in
dem Hause meines Vaters sein muss? (Lk
2,49). Bindender Hinweis für jeden Vater und
jede Mutter, nämlich das eigene Kind zu
suchen, unter Schmerzen zu suchen und zugleich
den eigenen Weg des Kindes, von Gott gezeigt,
zu respektieren!
Bei der Hochzeit zu Kana wird dieser Weg als

Sendung des Vaters noch deutlicher. Auf die
Bitte der Mutter um Wein für die Hochzeitsgesellschaft:

Meine Stunde ist noch nicht gekommen

(Jo 2,4). Als dann aber seine Stunde
gekommen ist, als er am Kreuz hängt und das
Schwert das Herz der Mutter durchdringt —
auch jetzt Beispiel für das Los jeder Mutter, auf
deren Herzen immer das Geschick der Söhne
ausgetragen wird — empfiehlt der Sohn die
Mutter dem Jünger: Frau, siehe, dein Sohn (Jo
19,26)!
Im Wissen um die lösende Kraft, die im Leiden

liegt, in Leiden und Sterben Jesu am
Kreuz, haben Künstler, die sich darein
versenkt haben, vor 500 und mehr Jahren die Pie-
tà, das Schmerzensbild geschaffen. Die Mutter
sitzend, auf ihrem Schoss der tote Sohn, ihn
noch einmal umfangend. Eines dieser Bilder
steht auch hier in der Kapelle auf dem Weg zur
Mutter des Trostes. Sinnvoll, denn die Mutter
hat erfahren, wie ihr Schmerz und Leid im

durchlittenen Schmerz des toten Sohnes
aufgehoben ist. So haben es die Künstler verstanden.

Deswegen hat einer unter sein Schmerzensbild

geschrieben: In gremio matris sapien-
tia patris: im Schoss der Mutter thront die
Weisheit des Vaters — nämlich dass so und
nicht anders nach dem Willen des Vaters die
Welt und die Menschen der Welt zum Leben
kommen. So wie Jesus damals, als er «seine
Stunde» ankündigte, vom Weizenkorn sprach,
das in die Erde fallen und sterben muss, um
Frucht zu bringen (Jo 12, 23-24). Schon der
Weise im Alten Bund ahnte das, wenn er meinte:

Wer nicht gelitten hat, was weiss denn der?
In diesem Sinn und dieser Verfassung stehen
wir heute vor der Mutter des Trostes, sind nicht
Manipulierte, sondern Erfahrene. Wir sind
gedrängt und gestrieben von der Kraft und Macht
des Geistes, der im Evangelium lebt, der uns als
tröstender Geist verheissen ist — und nichts
mit dem intellektuellen Spiel mancherlei
Schriftgelehrter und Theologen heute zu tun hat.
Sind solche, die in Mühsal und Vergeblichkeit
das, was wir Gott nennen, erfahren und wissen
uns deswegen als verantwortlich vor Gott und
dem Nächsten, dem Mitmenschen.
Wir kehren in unsern Alltag zurück und gehen
hoffend und liebend an unsere Zukunft, das
Wort der alten Elisabeth im Herzen bewahrend,

das sie Maria gesagt:
Selig, die du geglaubt hast!


	Unsere liebe Frau von Trost

