
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 6-7

Artikel: Weihnachtliches Brauchtum

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


x75

Weihnachtliches Brauchtum

P. Hieronymus Haas

etwa zehn Jahren verstorbenen Krippenkünstlers
Josef Klampfer. Ich kann Ihnen nicht

beschreiben, wie fein diese Schnitzereien ausgearbeitet

sind, von den menschlichen Figuren bis
zum kleinen Piepmatz, der auf dem Brunnenrand

sein nasses Gefieder schüttelt. In sechzehn

meisterlich aufgebauten Bildern erzählt
uns die Krippe vom Leben und Wirken unseres

Herrn: Vom 1. Advent bis 9. 12. Maria
Verkündigung, 9. 12. bis 16. 12. Maria
Heimsuchung, 16. 12. bis 24. 12. Herbergsuche,
24. 12. bis 5. 1. Geburt Christi, 5. 1. bis 13. 1.

Anbetung der Hl. Drei Könige, 13. 1. bis 20. 1.
Haus Nazareth und anschliessend folgen Hochzeit

zu Kanaa, Letztes Abendmahl, Christus auf
dem Oelberg, Christi Geisselung, Christi Dor-
nenkrönupg, Christi Kreuztragung, Christi
Kreuzigung bis Christi Auferstehung zu Ostern.
Das Kripperl-Schaun dauert also für viele
Salzburger weit über die Weihnachtszeit hinaus, bis
Ostern.
So einen abendlichen Rundgang beschliesse ich
in der Kirche der Erzabtei St. Peter. Die
Patres und Brüder sind im Chor versammelt, es ist
die Stunde des Abend- und Nachtgebetes. Nur
die Stimmen der Beter sind zu hören und eine
tiefe, beglückende Ruhe liegt über dem Raum.
Mit der gesungenen marianischen Antiphon
klingt das Nachtgebet aus, noch ein kurzes
Verweilen und dann mache ich mich zufrieden auf
den Weg in meine eigenen vier Wände.
Neben der Liebe zur Krippe ist hier auch die
Christkindverehrung, in Gestalt des kl. Jesukindes,

besonders reich zur Entfaltung gekommen.
Doch darüber werde ich Ihnen später berichten.

Für heute Ihnen und allen lieben Bekannten
frohe Advent&grüsse.

Ihre Sr. Ruperta

Der ganze Monat Dezember ist voll von
Weihnachtsahnung, von froher Zurüstung und Sehnsucht

auf das lieblichste Fest des christlichen
Volkes. Vom heiligen Christfest erhält der
schöne Wintermonat seinen geheimnisvollen
Reiz und seine Pracht. Die Weihnachtsfreude
wird nicht einmal durch den Abschied vom
alten Jahr getrübt, sondern jubelt weiter ins neue
Jahr hinein und wird vertieft und erhöht durch
die heilige Epiphania Domini — durch die
Erscheinung des Gottessohnes vor allen Völkern
und in der Huldigung der heiligen Drei-Könige.

In dieser heiligen Wintersonnenwende
glitzern neben zierlichen Krippen die Christbäume,

Kerzen- und Tannenduft wehen durchs
Haus. Hinter eisblumigen Fenstern erklingen
die altvertrauten Krippenlieder und ein ganzer
Kranz von lieben, sinnigen Volksbräuchen



176

strahlt um die Heilige Nacht und die zwölf
heiligen Nächte zwischen Weihnacht und Epiphanie.

Seit einigen Jahren liebt man bei uns Sterne aus
Stroh für den Christbaum. Die Kinder nehmen
Strohhalme, spalten die Halme auf, glätten sie
und kleben Sterne aus Stroh zusammen. Wollte

man eines der Kinder fragen oder gar die
Erwachsenen, warum sie gerade Stroh nehmen für
den Christbaumschmuck, so würde man sie in
arge Verlegenheit bringen. Sie würden
vielleicht antworten, dass man so den Kitsch und
das Flittergold vom grünen Tannenbaum
fernhalte. Aber was es eigentlich mit dem Stroh in
der heiligen Christnacht auf sich hat, wissen sie

gar nicht mehr. Dabei kommen die Strohsterne
aus jenen Ländern, in denen man früher
zwischen dem Christfest und dem Dreikönigstag
auf Stroh schlief. Auch dies hat einen
biblischen Hintergrund. So lesen wir im Evangelium

des Lukas 2,7: «Und sie gebar ihren
erstgeborenen Sohn, den hüllte sie in Windeln und
legte ihn in eine Krippe.»
Fromme Gebräuche halten sich fast immer an
die beiläufigen Dinge der Heilsgeschichte. Da
waltet augenscheinlich eine heilige Scheu vor
dem eigentlichen Mysterium. Das Stroh und die
Futterkrippe, Ochs und Eselein, das frierende
Lamm im Arm des gutmütigen Hirten scheinen

in den Legenden und Gebräuchen und
Liedern die Frohbotschaft von der Menschwerdung

Gottes ganz überwuchert zu haben. Es
gibt denn auch in unserer überaus sachlichen
und nüchternen Welt etliche Menschen, die
solchen frommen Gebräuchen und Zeichen zu den
Festen des Kirchenjahres ernsthaft gram sind.
Sie meinen dabei, dass der Kern der Botschaft
unziemlich verdeckt würde.
Aber weil wir alle hienieden aus göttlicher
Gnade geleitet werden, haben wir nirgends in
dieser Welt eine Kern ohne Schale, noch eine
Rose ohne Dornen, und wer so eifernd immer
nur vom Kern und von der Dornen spricht,
wird bald zeigen, wie ausgeplündert und bloss
er in Wahrheit dasteht. Da scheint mir das alte

Kirchenlied doch besser beraten zu sein, wenn
es das Christenvolk also singen lässt:

O Jesulein, o Gottes Sohn
ein Kripp voll Stroh, ist das Dein Thron?
Ein Stall Dein Hof, das Hofgesind
der Esel und das plumpe Rind.
Kindelein im Stall
mach uns selig all,
Kindelein im Stroh
mach uns froh.
O war mein Herz ein solcher Stall,
nichts wünschen wollt ich überall,
mein Herz mit diesem Kindelein
sollt bald ein wahrer Himmel sein.
Kindelein im Stall,
mach uns selig all,
Kindelein im Stroh
mach uns froh.» (Nürnberger Gesangbuch 1631)

Diese Verse sind echter Meditation entsprungen
und offenbaren uns jene inneren Werte des

Festgeheimnisses, die uns an Weihnachten die
göttliche Huld schenken will: Armut, Demut
und Liebe. Die Menschen, die sich zur Christnacht

auf Stroh betteten, erfuhren ja nicht nur
die Armseligkeit ihres Strohlagers, sondern
auch dessen Würdigung, seit das göttliche Kind
auf Stroh geschlafen hatte. Diese beiläufigen,
niedrigen Dinge waren in der Nacht von
Bethlehem in einen heimlichen Glanz gekommen, in
den Glanz des Paradieses, wo jeder Halm einst
eine Silbe war im Loblied der Schöpfung. Die
Armut des göttlichen Kindes eint sich mit dem
Ueberschwang der weihnachtlichen Freude.
Eine ganz eigentümliche Rolle spielt der
«Paradiesesbaum» an Weihnachten. Dèr Paradiesesbaum

mit seiner geheimnisvollen, leuchtenden
Frucht wurde zum Zeichen des Urzustandes der
Menschheit. Ueberall, wo die Botschaft vom
Sündenfall und Erlösung verkündet wurde,
erwachte auch die Sehnsucht nach dem verlorenen

Paradiese. Nächst der Geschichte von der
Menschwerdung des Gottessohnes finden wir
auch die Paradiesesgeschichte als vordringliches

Thema der Unterweisung. Die Paradiesesgeschichte

leuchtet in Kunst und Brauchtum
auf, sie begegnet uns geschnitzt und geformt,



T77

gemalt und gestickt, gebacken und gespielt. Der
24. Dezember heisst im Heiligenkalender Tag
von «Adam und Eva». Mit den beiden Stammeltern

des Menschengeschlechtes stehen wir vor
der verriegelten Pforte des Paradieses. Noch in
der Barockzeit sang das christliche Volks am
Heiligen Abend: «Heut schleusst er wieder auf
die Tür zum schönen Paradeis. » Am heiligen

Vigiltag, am Tag von «Adam und Eva»,
wurde früher das Paradiesesspiel vor den
verschlossenen Kirchenportalen gespielt. Da trug
ein Engel einen mit Aepfeln und bunten Bändern

geschmückten Wachholderbaum als den
Baum der Erkenntnis an der Spitze einer
Prozession in die Mitte des Spielraumes. An
diesem Tage schenkte man den Kindern
«Paradiesesgebäck», kleine Lebkuchen, die mit Motiven

des Baumes und den Figuren von Adam
und Eva geprägt waren. Zum Weihnachtsabend

gehörte auch das Kinderspielzeug «Arche

Noah» mit vielen kleinen Tieren, das von
Deutschland aus in ganz Europa verbreitet
wurde. Es war ein Sinnbild für die Errettung
der Menschen durch Gottes Hand.
Ein zweiter, geheimnisvoller Paradiesesbaum
ist der Christbaum. Schon früh hat man in un-
sern Landen grünende Zweige in die winterlichen

Stuben und Kammern gebracht, wie Sebastian

Brandt schon 1494 bezeugt. Das Lichtermotiv

stammt jedenfalls aus dem hohen Norden,

wo man die längsten Nächte des Jahres
mit hoffnungsvollem Licht auf grünenden
Zweigen erleuchten wollte.
Im 16. Jahrhundert kannte man im Bernbiet
den gabentragenden Baum und sprach zu
Weihnachten: «ich will dir am Christtag den
Dattelbaum schütteln», das heisst, mit kleinen,
süssen Geschenken beglücken. Die ersten
Berichte von einem Christbaum sind aus Zürich
etwa ums Jahr 1800 bekannt. Im Appenzeller-
land kannte man die Lebkuchenpyramide, der
sogenannte «Chlausezüg». Da wurden Rahmfladen,

Heferinge aufgetürmt, mit Aepfeln und
Nüssen aufgefüllt und mit mächtigen Lebkuchen

verkleidet, welche von Paten und Pahn¬

st. Christopherus mit Christbaum, statt des Wanderstabes

einen Gabenbaum in der Hand. Aquarell, 1601
(Germanisches Nationalmuseum, Nürnberg).

nen geschenkt wurden. Je zahlreicher die Familie

war, umso grossartiger wurde diese süsse

Christkindpyramide. Mit den Jahren eroberte
der Christbaum alle Lande und ist heute aus
dem europäischen Festland nicht mehr
wegzudenken. Von ihm geht ein besonderer Zauber
aus aufs Kinderherz. Seine strahlenden Lichter,

sein Grün, sein harziger Duft und der
beseligende Schimmer eines nahen Geheimnisses
wirkt einmalig auf Herz und Gemüt.



i78

Neben dem Christbaum hat sich seit Jahrhunderten

die Darstellung der Krippe des göttlichen

Kindes durchgesetzt. Seit die Kaiserin
Helena die Krippe unseres Herrn von Bethlehem
nach Rom gebracht hat, wird in der grössten
Marienkirche Roms die Krippe unseres Heilandes

verehrt. Wohl einer der grössten Krippenverehrer

ist der hl. Kirchenvater Hieronymus,
der lange Jahre neben der Krippe zu Bethlehem

gelebt hat und sich auch dort begraben
liess. Später wurden auch seine hl. Gebeine in
geziemender Ehrfurcht neben der Krippe des
Herrn in Maria Maggiore beigesetzt. Seinen
Spuren folgte der hl. Franz von Assisi, der im
Walde vor einer Krippe Weihnachten feierte. In
der Folgezeit finden wir in Kirchen und Wohnstuben

mannigfaltigste Formen von Krippen-
Darstellungen. Die Barockzeit hat eine Fülle
von grossartigsten Krippen geschaffen und
namhafte Künstler hiezu beauftragt. Denken
wir etwa an die süddeutschen und österreichischen

Stifte und Klöster, nicht zu vergessen die
anmutige Ambassadorenkrippe im Blumen-
steinmuseum von Solothurn mit prachtvoll
bekleideten Krippenfiguren.
Neben den Krippenfiguren gab es einst zahlreiche

«Christkindlein» in Glasschreinen. In alter
Zeit hüteten viele Kirchen und Klöster kostbare,

prächtig bekleidete Christkindfiguren. So
etwa das weltberühmte Prager Jesuskind, das

Salzburger Kindl und das viel verehrte Sarner
Jesus-Kind. In Frauenklöstern gab es bis zum
19. Jahrhundert den «Bräutigam», ein mit
köstlichem Brokat geschmücktes Christkind, das
etwa dem bekannten «Santissimo Bambino» in
Ara Coeli glich. An vielen Orten wurde es in
der Heiligen Nacht zur Kirche zum
mitternächtigen Gottesdienst getragen. Die
Christkindverehrung fand vor allem durch den
Karmeliterinnenorden grosse Verbreitung. Mit
grossem Eifer förderte die hl. Theresia von
Avila den Kult der Kindheit Jesu und übertrug
die Sorge um den klösterlichen Nachwuchs dem
göttlichen Kind. Heute sind all diese Schönheiten

christlichen Kultes Gegenstand volkskund¬

licher Forschung geworden und fristen ihr
Dasein in verlorenen Museen und Sakristeien,
etwa im Tirol, Burgenland, Salzburg und im
bayerischen Raum.
In der katholischen Schweiz war noch bis zum
Jahre 1800 der hl. Nikolaus der einzige
Gabenbringer. Mit der Zeit eroberte das Christkind,
als das grosse Zentralgeheimnis, unsere
Stuben. Dem Heiligen Abend schlagen vor allem
die Kinderherzen entgegen und mit Sehnsucht
zählen sie die Tage, bis schliesslich der Himmel

sich öffnet und das Christkind Einzug halten

kann in Häuser und Herzen.
Schon die besinnlichen Adventswochen haben
die Sehnsucht nach dem kommenden Christfest

vertieft und die vier brennenden Kerzen
des Adventskranzes brachten immer mehr
Licht in die Stuben und Kammern. Im Toggenburg

und Appenzellerland werden die Kinder
in den Adventswochen überrascht durch das
«Zötterlen». Morgens in der Frühe liegt ein
kleiner Lebkuchen zwischen den Fensterläden
oder Vorfenstern und deutet daraufhin, dass St.
Nikolaus die braven Kinder anspornen möchte
zum Gehorchen, Beten und Arbeiten. Ein
Herzstück adventlicher Vorbereitung war früher

vor allem die hl. Roratemesse, die schon
morgens um 6 Uhr gefeiert wurde. Wer den
ganzen Advent hindurch dieses «Frühaufsteh-
Opfer» brachte, wurde zu Weihnachten besonders

reichlich beschenkt. Die Weihnachtsvigil
war ein eigentlicher Fasttag, aber nur bis zur
Abenddämmerung. Zum Nachtessen gab es
bereits Süsspeisen und Gebäck und das ganze
Haus duftete schon in heiliger Vorfreude. Viele

Jahre wurde die eigentliche Christfeier auf
den frühen Festtagsmorgen verschoben, so heute

noch im Badener Ländle, wo die morgendliche

Krippenfeier die Gläubigen in die festlich
beleuchtete Kirche ruft.
Aus der Liturgie des Weihnachtsfestes und den
häuslichen Feiern erwuchs schliesslich das
eigentliche Weihnachtsspiel. Das älteste
Weihnachtsspiel stammt aus dem Kloster St. Gallen.
Die Benediktinerklöster mit ihren Hausschulen



I79

Weihnachten im alten Zürich, 1799.
Kupferstich nach einer Zeichnung von Joh. Martin
Usteri. Eines der ersten Bilder des «richtigen»
Christbaumes am Weihnachtsfest in der Familie
(Kupferstichkabinett, Berlin).

haben mit Vorliebe das geistliche Spiel
gepflegt; diese Spiele behandeln zumeist die
Geburt Christi in freier Gestaltung, lassen Propheten,

Engel und Hirten auftreten. Erst im 19.
Jahrhundert behandelte man auch fromme
Begebenheiten, die in der Weihnachtszeit stattfanden

oder auf das Christfest Bezug nahmen.
Zahlreich und unübersehbar sind die
Dreikönigsspiele und das Sternsingen, doch davon ein
ander Mal.
Heute versteht man unter Christkind vielfach
einen Tisch voll Gaben und reichen Geschenken,

die mit dem eigentlichen Festgeheimnis
nur noch entfernte Beziehungen aufweisen. Das
innige Fest und die «grosse Freude», die uns

vom Himmel verkündet wurde, droht in der
Flut von Geschäft und Reklame unterzugehen.
Darum muss es das Anliegen aller Eltern und
Erzieher sein, dieses innerlichste aller christlichen

Feste wenigstens für die engen Wände des

eigenen Hauses vor Verweltlichung zu retten.
Da könnte das alte christliche Brauchtum eine
grosse Hilfe sein.

Literatur:
Bone H. Handbuch für deutschen Unterricht, Köln
1894
Curti P. Notker, Volksbrauch und Volksfrömmigkeit
im katholischen Kirchenjahr, Basel, Schw. V. K. 1947
Hoffmann-Krayer, Allerhand Weihnachtsglauben aus
der Schweiz, Schw. V. K. 1916


	Weihnachtliches Brauchtum

