
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 6-7

Artikel: Advent und Weihnachten in der Liturgie

Autor: Stebler, Vinzenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


166

Advent und Weihnachten in
der Liturgie
P. Vinzenz Stebler

Die ersten Christen kannten keinen Advent,
weil sie immer darin lebten. Es gab keinen
Gottesdienst ohne den Ruf: Maranatha — komm,
Herr, Jesus, komm! Am stärksten war diese
Sehnsucht in der Osternacht. Man glaubte, der
Herr würde in einer Osternacht wiederkommen.

Darum durfte die Vigilfeier nicht vor
Mitternacht beendet werden. War aber Mitternacht

vorbei, feierte man Eucharistie und der
Herr wurde gegenwärtig im Sakrament.
Ostern war ursprünglich überhaupt das einzige
Fest. Eine Feier freilich, die sich über 50 Tage
hinzog und mit Pfingsten ihren Abschluss
fand. Erst im 4. Jahrhundert kommen
Weihnachten und Epiphanie dazu. Anlass bot die

Absicht, die heidnischen Feste der
Wintersonnenwende zu verdrängen, die in Rom am
25. Dezember und in Aegypten am 6. Januar
gefeiert wurden. Christus ist als die Sonne der
Gerechtigkeit (Mal 4, 2) und das Licht der
Welt (Jo 8, 12) in Wahrheit die unbesiegte
Sonne — sol invictus.
Die beiden Feste wurden von allen Kirchen mit
Begeisterung aufgenommen. In Gallien und
Spanien machte sich in der Folge das Bedürfnis

geltend, sich auf die beiden Feste entsprechend

vorzubereiten. Das Konzil von
Saragossa schrieb 380 den Gläubigen vor, vom 17.
Dezember an bis Epiphanie die Kirche fleissig
zu besuchen. Diese «weihnächtliche Fastenzeit»

wurde in Gallien im Lauf des 5. Jahrhunderts

weiter ausgebaut.
Vom Fest des heiligen Martin an bis Weihnachten

sollte dreimal in der Woche gefastet werden.

Die römische Kirche hat die Feier des
Adventes nur zögernd angenommen. Im Unterschied

zu Gallien und Spanien tritt hier der
asketische Charakter vor dem liturgischen
Aspekt zurück.
Der Ausdruck «Advent» wurde von den Heiden

übernommen. Nach heidnischer Auffassung

erschien die Gottheit an einem bestimmten

Tag des Jahres in ihrem Tempel. Die
Anwesenheit konnte sich über mehrere Tage
erstrecken. Man feierte diese «Erscheinung» in
besonderen Riten und Gottesdiensten. Aehn-
lich wurde auch der Jahrestag des Kaiserbesuches

gefeiert, dem man göttliche Ehren erwies.
Es ist — wie oben angedeutet —
liturgiegeschichtlich erwiesen, dass in Rom Weihnachten

das Fest der Ankunft der unbesiegten
Sonne (adventus solis invicti) ersetzen sollte.
Aus dem Gesagten wird deutlich, dass das
Wort «Advent-Ankunft» eigentlich besser auf
Weihnachten passen würde als auf die Zeit vor
dem Fest. Aber damit stossen wir gerade auf
eine Eigentümlichkeit der Liturgie. Sie bleibt
nie bei einem historischen Faktum stehen,
sondern hat immer das ganze Heilsmysterium im
Auge. Darum kreisen die Gedanken der beten-



i67

den Kirche im Weihnachtskreis nicht bloss um
die Ankunft Christi im Fleisch, sondern auch
um seine Wiederkunft am Ende der Zeit und
seine Ankunft in den Seelen, die sich immer
neu ereignet, wo ein Herz dem Anruf der
Gnade antwortet. Das ganze christliche Leben
ist ein Warten auf den Herrn. Das soll in den
vier Wochen vor Weihnachten wieder intensiver

eingeübt werden.

Von der dreifachen Ankunft des Herrn
Von dieser dreifachen Ankunft spricht in einer
Adventspredigt der Benediktinerabt Ludwig
Blosius:
«Dreimal kommt der Herr zu uns; das erstemal

im Fleisch, das zweitemal im Geist, das
drittemal als Richter. Die erste Ankunft fand
mitten in der Nacht statt, nach den Worten des
Evangeliums: 'Mitten in der Nacht ertönte ein
Ruf!' Diese erste Ankunft ist bereits vorüber.
Christus ist auf Erden im Fleisch gewandelt
und hat mit den Menschen verkehrt. Wir sind
jetzt in der Zeit der zweiten Ankunft. Sehen wir
uns daher wohl vor, dass wir stets in einem
Zustand sind, dass er zu uns kommen kann. Denn
er hat gesagt: 'Wenn wir ihn lieben, wird er zu
uns kommen und in uns wohnen.' Diese zweite
Ankunft ist daher für uns in mehrfacher Hinsicht

unsicher. Denn wer anders, als der Geist
Gottes, kennt diejenigen, die Gott angehören?
Diejenigen, deren Sinn nach himmlischen
Gütern verlangt, wissen wohl, wann ihr Erlöser
kommt, wissen aber nicht, woher er kommt und
wohin er geht. Dass die dritte Ankunft stattfinden

wird, ist über allen Zweifel erhaben, ungewiss

aber, wann sie stattfinden wird, wie auch
nichts gewisser ist als der Tod und nichts
ungewisser als der Tag desselben. 'Im Augenblick,
wo man von Frieden und Sicherheit sprechen
will,' sagt der Weise, 'erscheint plötzlich der
Tod, wie die Wehen der Geburt im Schoss der
Frau, und niemand kann ihm entfliehen.' Die
erste Ankunft war also demütig und verborgen,

die zweite ist insgeheim und voll Liebe, die
dritte offenbar und schrecklich. In der ersten

Ankunft wurde Christus ungerechterweise
verurteilt, in der zweiten macht er uns gerecht,
indem er uns seine Gnade schenkt, in der dritten
wird er alle richten nach den Grundsätzen seiner

ewigen Gerechtigkeit. Ein Lamm in der
ersten Ankunft, ein Löwe in der letzten, ist er in
der zweiten ein hingebender Freund.»
Nur wer diese dreifache Ankunft Christi im
Auge behält, wird den ganzen Reichtum der
Adventsliturgie erfassen. Dabei sind sehr viele
Texte nicht eindeutig auf die eine oder andere
Ankunft des Herrn festzulegen. Die meisten
Antiphonen sind dem Buch Jesaja entnommen,

der vom Kommen des Messias in unserer
Zeit spricht, aber die Segnungen seines Reiches

mit so glühenden Farben schildert, dass
deren volle Verwirklichung nur in der Endzeit
zu erwarten ist. Nie ist die Liturgie gemütvoller

und inniger als in den Tagen vor Weihnachten,

so voller Sehnsucht und gespanntester
Erwartung. Heben wir aus der reichen Schatztruhe

ein paar Perlen ans Licht:
«An jenem Tag träufeln die Berge Süssigkeit
und die Hügel fliessen von Milch und
Honig.»

«Kräftigt die schlaffen Hände, seid stark und
sprecht: Seht, unser Gott kommt und rettet
uns.»
«Wir haben eine feste Stadt, der Erlöser ist ihr
Wall und ihre Wehr! Oeffnet die Tore, denn
Gott ist mit uns, alleluja!»
«Berge und Hügel werden vor Gott lobsingen,
alle Bäume des Waldes klatschen in die Hände;
denn der Herr, der Herrscher, kommt zu ewigem

Königtum, alleluja, alleluja.»
«Jerusalem, steig auf die Berge und schau die
Herrlichkeit, die auf dich zukommt.»
«Siehe, er kommt, den die Völker ersehnen,
und das Haus des Herrn wird erfüllt mit
Herrlichkeit.»

Dramatische Spannung
Während das nächtliche Gotteslob in den
ersten zwei Adventswochen unter dem Motto



i68

steht: «Der Herr wird erscheinen. Kommt, lasset

uns anbeten», heisst es vom dritten
Adventssonntag an: «Nah ist der Herr. Kommt,
lasset uns anbeten.»
Vom 17. Dezember an wird das Stundengebet

noch reicher und gefüllter. In der Vesper singt
man zum Magnifikat die mit Recht berühmten
O-Antiphonen, die man — was Text und Melodie

betrifft — als Kunstwerke von auserlesener
Schönheit bezeichnen muss.

Weisheit, aus dem Munde des Allerhöchsten
hervorgegangen,

Du reichst von einem Ende zum andern,
Ordnest alles mit Kraft und Milde an :

Komm, lehre uns den Weg der Klugheit!

Adonai und Führer des Hauses Israel,
Du bist dem Moses im Feuer des brennenden

Dornbusches erschienen,
Du gabst ihm auf Sinai das Gesetz:

Komm, strecke Deine Hand aus
und erlöse uns

Wurzel Jesse,

Du stehst da als Zeichen der Völker,
Vor Dir werden Könige ehrfurchtsvoll den

Mund schliessen,
Die Heiden ihre Knie beugen :

Komm, befreie uns, zögere nicht länger!



Schlüssel Davids und Zepter des Hauses Israel,
Du öffnest und niemand kann schliessen,
Du schliessest und niemand kann öffnen :

Komm, führe den gefesselten Menschen heraus

aus dem Kerker,
Der da sitzt in der Nacht, im Schatten

des Todes!

Aufgang, Glanz des ewigen Lichtes,
Sonne der Gerechtigkeit:
Komm, erleuchte die da sitzen in der Finsternis
Und im Schatten des Todes!

Völkerkönig, Du Sehnsucht der Heiden,
Du Eckstein, der Juden und Heiden vereint,
Komm und heile den armen Menschen,
Den Du aus Erdenstaub gebildet!

Emmanuel (Gott mit uns!),
Unser König und Gesetzgeber, Du Erwartung

der Völker,
Komm, bring uns Heil, Herr unser Gott!



i7o

Schliesslich macht es die Kirche wie die Kinder

— sie beginnt die Tage zu zählen. Am 21.
Dezember heisst es zur Laudes: «Fürchte dich
nicht; denn in fünf Tagen kommt unser
Herr.»
Und am 23. Dezember: «Siehe, nun ist alles
erfüllt, was der Engel über die Jungfrau Maria
gesagt hat.»
An der Weihnachtsvigil aber kann sie nur noch
stammeln: Morgen, morgen:
«Heute wisst ihr: der Herr wird kommen und
morgen schaut ihr seine Herrlichkeit.»
«So spricht Gott, der Herr der Heerscharen:
Morgen wird euch Heil.»
«Heiligt euch, ihr Söhne Israels, denn morgen
wird der Herr kommen und alle Schmerzen von
uns nehmen. Morgen wird alle Bosheit auf der
Erde getilgt: der Retter der Welt wird über uns
herrschen.»
Und wenn endlich der Heilige Abend anbricht,
singt die Kirche zum Magnifikat: «Wenn die
Sonne am Himmel aufgeht, schaut ihr den König

der Könige. Er geht aus dem Vater hervor
wie ein Bräutigam aus seinem Gemach.»

Weihnachten — Fest der überströmenden
Freude
«Heute ist Christus geboren. Kommt, lasset uns
anbeten!» Er ist auf die Welt gekommen wie
wir alle — als hilfloses Kind, das der Pflege
seiner Mutter bedarf. Aermer als wir — seine
Wiege ist eine Krippe, seine Wohnung ein Stall!
Aber die Kirche bleibt nicht dabei stehen. Sie
wird nicht müde, uns zu sagen, wer in diesem
Kind zu uns gekommen ist. Dieser Neugeborene

ist das grosse Licht, das dem Volk, das im
Finstern wandelt, aufleuchtet — der Friedensfürst,

nach dessen Antlitz sich die ganze Welt
sehnt. In ihm ist uns die Güte und
Menschenfreundlichkeit Gottes sichtbar erschienen.
«Heute ist uns der wahre Frieden vom Himmel
gekommen. Heute träufeln die Himmel Honig
über die ganze Erde hin.» «Der wahre Gott,
vom Vater gezeugt, stieg herab, er schloss sich
ein im Schoss der Jungfrau, um uns sichtbar zu

erscheinen, umhüllt mit unserm Fleisch, das
von Adam kommt. Und er ging durch die
verschlossene Pforte als Gott und Mensch, Licht
und Leben, als Schöpfer der Welt.» Als kleines
Kind liegt er vor uns, aber sein Name lautet:
«Wunderrat, starker Gott, ewiger Vater,
Friedensfürst!»

Kein Wunder, dass uns die Kirche unausgesetzt

auffordert, uns zu freuen, zu singen und
zu jubeln und Gott die Ehre zu geben. Schon
der Engel hat ja den Hirten gesagt: «Siehe, ich
verkünde euch eine grosse Freude, die dem
ganzen Volk zuteil werden wird.» (Lk 2, 10)
«Heute ist uns Christus geboren, heute ist der
Heiland erschienen; heute singen die Engel auf
Erden, heute frohlocken die Gerechten und
sagen: Ehre sei Gott in der Höhe.»

«Ein heiliger Tag ist uns aufgeleuchtet.
Kommt, ihr Völker, und betet an den
Herrn!»

Die Weihnachtsfreude soll jedoch nicht bloss
das Gemüt bewegen, sondern den ganzen
Menschen erfassen und hineinziehen ins
Weihnachtsmysterium. Christus ist ja Mensch geworden,

damit wir Söhne Gottes werden. Wie er
einer von uns geworden ist, so sollen wir Anteil
erhalten an seiner göttlichen Natur. Ein
wunderbarer Tausch vollzieht sich! Gewiss, dieses
Geheimnis ist uns in der Taufe geschenkt worden,

es wird in den andern Sakramenten, vor
allem in der Eucharistie immer neu vertieft und
entfaltet, aber zur vollen Auswirkung kann es

nur gelangen, wenn wir uns dafür öffnen, und
wenn das, was durch den Glauben in unserm
Innern leuchtet, in unserm Tun und Lassen
widerstrahlt und zum Vorschein kommt. Einfacher

gesagt, da wir Kinder Gottes geworden
sind, sollen wir auch als Kinder Gottes leben,
denken, reden und handeln. Es genügt nicht,
dass Christus kommt, er muss bei uns
ankommen! Genau das meint Angelus Sile-
sius mit seinem berühmten Vers:



17I

«Und wäre Christus tausendmal in Bethlehem
geboren
und nicht in dir, so wärst du doch verloren!»

Epiphanie — Fest der grossen Offenbarung
Mehr noch als Weihnachten ist Epiphanie Antwort

auf die grosse Erwartung des Advents.
Unablässig war im Advent der Flehruf zu
hören: Veni — komm! Nun aber heisst es: Ecce,
advenit — nun ist er da (Introitus der
Festmesse)! Deutlicher noch als an Weihnachten
wird gesagt, wer denn angekommen ist: Der
Flerrscher, der Herr! Und das Reich ist in seiner

Hand und die Macht und die Herrschaft!
Hier geht es nicht mehr um das historische
Ereignis der Geburt Christi in Bethlehem, hier
handelt es sich wirklich um die Offenbarung,
um die Erscheinung des Herrn, die erst zur
Vollendung kommt bei der Wiederkunft am
Ende der Zeiten. In den Magiern aus dem
Morgenland, die dem neugeborenen König der
Juden huldigen, sieht die Kirche die Vertreter der
Heidenvölker, die alle einmal den wahren Gott
anerkennen werden. Die Kirche erkennt sich
als Anfang und Vorwegnahme des himmlischen

Jerusalem und fühlt sich angesprochen
von der Epistel der Festmesse: «Steh auf,
Jerusalem, werde Licht! Denn gekommen ist dein
Licht und die Herrlichkeit des Herrn strahlt
über dir. Siehe, Finsternis bedeckt die Erde und
Dunkel die Nationen. Doch über dir strahlt der
Herr, über dir erscheint seine Herrlichkeit. Völker

ziehen zu deinem Licht und Könige zu dem
Glänze, der dich überstrahlt. Lass deine Augen

ringsum schweifen und siehe: Sie alle
sammeln sich, um zu dir zu gehen. Deine Söhne
kommen aus weiter Ferne, und deine Töchter
trägt man auf den Hüften. Da wirst du schauen
und strahlen, dein Herz wird pochen und sich
weiten. Denn die Schätze des Meeres fluten zu
dir hin, und es strömt zu dir der Reichtum der
Nationen. Eine Menge von Kamelen wird dich
überfluten, Dromedare von Midian und Epha
(Stämme im nordwestlichen Arabien). Sie alle

werden von Saba (im heutigen Jemen) kommen

und Gold und Weihrauch bringen und die
Ruhmestaten des Herrn verkünden.»
Epiphanie ereignete sich aber nicht bloss bei
der Ankunft der Weisen aus dem Morgenland,
sondern auch in der Taufe Jesu im Jordan und
durch das Wandlungswunder bei der Hochzeit
von Kana — zwei Ereignisse, die in der Festliturgie

ebenfalls kommemoriert werden. Nach
der Taufe schwebte der Heilige Geist in
Gestalt einer Taube auf Christus herab und eine
Stimme vom Himmel bezeugte ihn als den
geliebten Sohn Gottes, an dem der Vater sein
Wohlgefallen hat. Die Taufe Jesu ist eine
geheimnisvolle Vorwegnahme seines Todesleidens,

womit das unschuldige Lamm die Sünde
der Welt hinwegnahm — das Brautbad der Kirche,

um sie für die Hochzeit mit dem Lamm zu
bereiten. Das Wandlungswunder von Kana
aber ist ein Hinweis auf die Eucharistie, wo
eine noch grössere Verwandlung geschieht,
denn dort werden unsere Gaben in Christi Leib
und Blut verwandelt und bei diesem Hochzeitsmahl

werden die Gäste trunken von der
nüchternen Trunkenheit des Heiligen Geistes.
«Durch drei Wunder ist der Tag, den wir feiern,
verherrlicht: heute führte der Stern die Magier
zur Krippe; heute wurde bei der Hochzeit Wasser

zu Wein; heute verlangte Christus von
Johannes die Taufe im Jordan, um uns zu
retten.» (Magnifikatsantiphon der 2. Vesper) Und
in welch innerem Zusammenhang diese drei
Theophanien stehen, sagt uns die Antiphon
zum Benediktus der Laudes: «Heute wurde
dem himmlischen Bräutigam die Kirche angetraut

(Kana); denn im Jordan machte Christus
sie rein von Sünde; die Magier eilen mit Gaben

zur Hochzeit des Königs.»

Liturgie und Volksfrömmigkeit
Die Volksfrömmigkeit beschäftigt sich im
Advent und an Weihnachten ausschliesslich mit
der ersten Ankunft Christi. Das historische
Ereignis steht im Vordergrund, wobei aus den
evangelischen Berichten all jene Momente be-



IJ2

vorzugt werden, die das Gemüt ansprechen: die
Herbergssuche in Bethlehem, die Geburt Jesu
im Stall, das Kind in der Krippe, das Glorialied

der Engel, der Besuch der Hirten, die
Huldigung der drei Könige usw. Die biblischen
Szenen werden liebevoll und phantasiereich bis
in die letzte Einzelheit ausgemalt, in unsere
Vorstellungswelt übertragen und hemmungslos
ergänzt. Daraus sind in Wort, Ton und Bild
Kunstwerke von auserlesener Schönheit
entstanden — wer wollte sie missen? Aber die
Gefahr ist doch nicht zu übersehen, dass alles
irgendwie im Emotionalen, Idyllischen stecken
bleibt und damit ins Unverbindliche abgleitet.

Demgegenüber zielt die Liturgie auf das
Wesentliche — sie sieht im Faktum vor allem das
darin verborgene Mysterium. Für sie ist nicht
bloss wichtig, dass sich etwas ereignet hat, sie

fragt warum und wozu. Weihnachten ist darum
für die Liturgie ein Heilsereignis, der Beginn
des Erlösungswerkes, die Krippe die erste Station

zum Kreuz, aber auch zur Auferstehung
und letzten Vollendung. Deshalb sieht sie nicht
so sehr ein wimmerndes oder lächelndes Kind
in der Krippe, dem Maria ein Wiegenlied singt,
sondern den Heiland, den Erlöser, den König
der ewigen Herrlichkeit. Sie sieht Weihnachten
im grossen Rahmen der Heilsgeschichte, auf
dem dunklen Hintergrund des Sündenfalls, aber
auch auf dem Goldgrund der re-creatio, der
Neuschöpfung, die einmünden wird in den
neuen Himmel und die neue Erde.
Diese Gedankengänge und Ueberlegungen sind
keineswegs unverbindlich. Wir sind durch die
Liturgie in das heilige Geschehen miteinbezogen,

es geschieht etwas an uns und wir müssen
daraus die Folgerungen ziehen. Christus kam in
diese Welt, um uns zu erleuchten, zu erlösen,
um uns zu Söhnen Gottes zu machen. Also sollen

wir unsere Würde erkennen und als Christen

leben — wir sollen Christus aufnehmen
und ihm Raum geben, dass er in uns sein
Leben entfalten kann, bis wir zum Vollalter Christi

heranreifen.

Aktion
«Brüder aller Menschen»

Für die kommenden Festtage brauchen Sie
Glückwunschkarten. Die Aktion «Brüder aller
Menschen» bietet Ihnen 2 Serien an. Der Preis
für eine Hülle mit 5 Karten beträgt Fr. 7.50.
Damit unterstützen Sie ein Werk, das seit 6

Jahren Freiwillige nach Asien, Afrika und
Südamerika entsendet, wo die Bevölkerung am
meisten benachteiligt ist. Durch den Einsatz
dieser jungen Männer wird das Leben von rund
100 000 Menschen erträglicher.
Fräulein Dr. Marie-Paul Stintzi, die Tochter des
Ihnen wohlbekannten Professors Paul Stintzi
von Mülhausen im Elsass, wird Sie in der
Februarnummer dieses Heftes näher über die
Aktion orientieren.
Vergessen Sie bei den Weihnachtseinkäufen die
Armen nicht. Dürfen wir Christen ausgerechnet
in diesen heiligen Tagen den reichen Prasser
spielen, während der arme Lazarus vor der Tür
verhungert?

Adresse:
Frères de nos frères
cartes de voeux
9, rue du Clos
1207 Genève


	Advent und Weihnachten in der Liturgie

