
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 6-7

Artikel: Der Gedanken eines königlichen Messias im Alten Testament

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


x57

Der Gedanke eines

königlichen Messias im
Alten Testament

P. Andreas Stadelmann

Wer sich mal der Mühe unterzieht, einen Blick
in eine heutige Handausgabe des griechischen
Neuen Testamentes zu werfen (Merk, Nestle),
oder wer etwa nach der in der Gegenwart wohl
bedeutendsten deutschen Vollbibel, der Jerusalemer

Bibel, greift, stellt fest, dass die Seitenränder

angefüllt sind mit Verweisen auf alttesta-
mentliche Stellen. Bis auf vier Zitate heidnischer

Herkunft stammen diese vielen Zitate
und Anspielungen aus den proto- und deutero-
kanonischen Schriften des Alten Testaments, zu
einem geringen Teil auch aus nachkanonischen
Schriften der altbiblischen Welt.
Blicken wir dann auf die neutestamentlichen
Schriften selbst, fällt wiederum auf, wie manche

von ihnen (Hebräerbrief, Geheime
Offenbarung des Johannes, auch grosse Teile des
Römerbriefes) wie ein Mosaik aus alttestamentli-
chen Schrifttexten wirken. Und wer etwa das
Matthäusevangelium aufschlägt mit seinen
typischen Reflexionszitaten («dies oder jenes ist
geschehen, damit die Schrift erfüllt werde»), wird
sich kaum des Eindrucks erwehren können:
Alle wesentlichen Punkte des Lebens und Wirkens

Jesu, angefangen mit seiner geistgewirkten
Empfängnis, waren ja im Alten Testament

vorhergesagt und geben sich als Erfüllung
eines so vorhergesagten Gesamtgeschehens zu
erkennen. Allenfalls mag er sich dabei verwundert

fragen: Wie war es eigentlich nur möglich,
dass Israel, vorab seine Schriftexperten, Jesus
trotzdem nicht als den im Alten Testament ver-

heissenen Messias erkannten und anerkannten,
sondern sogar dem Verbrechertod am Kreuz
überlieferten?

1. Die Davidsverheissung als historischer
Ansatzpunkt
Auf die königliche Gestalt des Messias weist
der Engel gelegentlich der Verkündigung hin:
«Dieser (Jesus) wird gross sein und Sohn des
Allerhöchsten heissen. Gott, der Herr, wird ihm
den Thron seines Vaters David geben und er
wird herrschen über Jakobs Haus in Ewigkeit
und seines Reiches wird kein Ende sein.» (Lk
1, 32 f) Der Engel knüpft damit an die
sogenannte Davidsverheissung an (2 Sam 7), denn
das durch den Propheten Nathan an David
ergangene Orakel ist die eigentliche historische
Wurzel der Messiaserwartung. In dieser dem
frühen 10. Jh. v. Chr. angehörenden Verheis-
sung geht es um den dauernden, von Gott selber

verbürgten Fortbestand des davidischen
Königstums: Jahwe will David ein Haus bauen,
d. h. Davids Dynastie, sein Königtum und
Thron, sollen in Ewigkeit feststehen. (2 Sam 7,
10. 16)

2. Die Königsidee in der ältesten Geschichtsschreibung

Ebenfalls in die frühe Königszeit gehört das
sogenannte «jahwistische Geschichtswerk» (10./9.
Jh. v. Chr.). Es enthält offensichtlich manche
alte Ueberlieferungen, die allerdings neu redigiert

und in den Dienst des davidischen
Königshauses genommen werden. Dazu sind zu
zählen: Das Protoevangelium, die Abrahams-
verheissung, der Jakobssegen und das Bileam-
orakel.
Unmittelbar vor der Landnahme (ca. 1200
v. Chr.) begegnen wir in den Weissagungen Bi-
leams (Num 24, 7. 15-19) dem seherischen
Hinweis auf den «Stern, der aus Jakob
aufgeht», auf das «Zepter, das sich aus Israel
erhebt» und in vernichtendem Kampf die Gegner

überwältigen wird. Der vorangehende
Jakobssegen handelt im Judaspruch (Gen 49, 8-



ij8

12) von der königlichen Vorrangstellung
Judas, der mit einem Löwen verglichen wird. Ihm
als Stamm gebührt die fürstliche Herrschaft in
Israel und ihm ist unter dem Bild des Zepters
Herrschaft über die Fremdvölker zugesprochen.

Die Berufung Abrahams als der Beginn
der eigentlichen Israelgeschichte ist wiederum
durch eine Verheissung markiert: «Aus
deinem Lande ziehe fort. Ich mache dich zu
einem grossen Volke und segne dich und mache
deinen Namen hochberühmt, dass du zum
Segen werdest. Denn segnen will ich, die dich
segnen, und der Erde Stämme alle sollen sich
mit dir dann segnen.» (Gen 12, 1-3) Die am
weitesten zurückliegende Verheissung findet
sich im sogenannten Protoevangelium: «Feindschaft

will ich setzen zwischen dich (Schlange)
und das Weib und zwischen deinen Stamm und
ihren Stamm; zermalmen wird er dir den Kopf,
willst du ihn in die Ferse schnappen.» (Gen 3,
15).
Von Verheissung zu Verheissung scheint der
künftige siegreiche König immer deutlicher auf:
Die Linie führt vom Samen der Frau (Menschheit)

über den Samen Abrahams (Volk Israel)
zum Samen Davids (Stamm Juda und
Davidsdynastie). Ausgezogen und zu Ende geführt
wird diese Linie im Neuen Testament: Der
«Same» schlechthin, dem die Verheissung gegeben

ist, ist der Messias-Jesus (Gal 3, 19), der
Sohn des David, des Abraham und Adam, der
seinerseits Gottes war (vgl. Lk 3, 23-38).

3. Die Königspsalmen
Der Gedanke eines königlichen Messias wird
insonderheit auch in den sogenannten
Königspsalmen ausgebreitet. Sie gehören der vorexili-
schen Zeit an (vor 600 v. Chr.). Zwar bildet
primär die Person des Königs (David oder
einer seiner Nachfolger) Gegenstand dieser Lieder,

doch weisen sie über sich selbst hinaus,
insofern hintergründig doch immer die
zweifelnde Frage bleibt: Bist du es, der da kommen
soll, oder müssen wir noch einen anderen König

erwarten? Der «Sitz im Leben» dieser Kö¬

nigspsalmen war die Liturgie, genauer die
rituell vollzogene Inthronisation des davidischen
Königs, welche alljährlich am Neujahrsfest neu
begangen wurde (Pss 47. 93. 96-99). In dieser
festlichen Begehung wurde, wie Ps 132 und vor
allem Ps 89 zeigen, die Davidsverheissung
durch einen prophetischen Sprecher neu
proklamiert und reaktualisierend auf den jeweiligen

Davididen übertragen. Einblick in das
eigentliche Thronbesteigungsritual gewähren die
vom Neuen Testament des öftern auf Jesus

bezogenen Texte Ps 2 und Ps 110, ergänzt durch
sporadische Notizen aus den Geschichtsbüchern

(vgl. 1 Kg 1; 2 Kg 11): Der König wird
gesalbt, inthronisiert, gekrönt und erhält,
zusammen mit dem Zepter, das sogenannte
Königsprotokoll, das seine Rechte und Pflichten
als Sohn Jahwes und Statthalter Gottes
enthält. Zum gleichen Ritual gehören auch die Pss
72 und 101: In Ps 101 tut der neueingesetzte
König sein Regierungsprogramm kund, während

in Ps 72 das beim Regierungsantritt
gegenwärtige Volk Jahwe um eine glückliche und
segensreiche Königsherrschaft bittet. Neben Ps
45, der eine möglicherweise mit dem
Thronbesteigungsakt verbundene königliche Hochzeit
feiert, erbitten Ps 20 f den göttlichen Beistand
für den in den Krieg ziehenden König, der
seinerseits, vom Kampf zurückgekehrt, in Ps 18

persönlich dankt für den kraft Jahwes Eingreifen
erfochtenen Sieg.

4. Der Idealkönig bei Isaias
In den Jahren zwischen 730-700 v. Chr.
erklingt in Jerusalem die Botschaft des Propheten

Isaias. Auch er knüpft bei der Davidsverheissung

an; geschichtlicher Haftpunkt seiner
prophetischen Aussagen ist jedoch der aktuell
regierende König in Jerusalem, Achaz. Gleichzeitig

sprengt Isaias aber das rein Geschichtliche

und eröffnet bislang verschlossene Perspektiven

in die Zukunft hinein. Die einschlägigen
Texte sind: Is 7, 10-17; 9, 1-6; 11, 1-9.
Durch seine Bündnispolitik — ein Ausdruck
mangelnden Glaubens — begeht der König



*59

Achaz Hochverrat an den seinem «Vater» David

gegebenen Verheissungen, nach denen der
davidische Herrscher ein «Knecht» und «Sohn»
Jahwes sein soll und ein Vasall des alleinigen
Grosskönigs Jahwe. Weil er also eigenmächtig
national-politische Vorkehrungen trifft und
diese dem Schutze Jahwes vorzieht, muss ihm
der Prophet das Gericht Gottes ankündigen.
Gottes Strafe geht aber nicht soweit, dass er die
der Davidsdynastie einmal versprochene Huld
ganz null und nichtig machen wollte. Und für
diese selbst im Gericht noch obwaltende Treue
gibt er folgendes Zeichen: «Hört, die ihr zu
Davids Haus gehört! Der Herr gibt euch von selbst
ein Zeichen: Die Jungfrau wird empfangen und
einen Sohn gebären und ihn Emmanuel benennen,

'Gott mit uns'. Er wird Milch und Honig
geniessen, wenn er das Böse zu verschmähen,
das Gute zu erwählen lernt. Bevor der Knabe
nämlich Böses zu verschmähen und Gutes zu
erwählen lernt, wird schon das Land verlassen
sein, wofür du bangst ob dieser beiden Könige.
(7, 13-16) Das über den Text selbst Hinausweisende

besteht nun darin: Isaias verheisst einen
im Gegensatz zu Achaz stehenden Idealherrscher.

Mit ihm soll nach vorangegangener
Katastrophe eine Aera paradiesischen Glücks
anheben. Gott bleibt zwar der David gegebenen
Verheissung treu, wird jedoch, indem er ob
ihres vollständigen Versagens die gegenwärtig
regierende Linie unterbricht, einen Neubeginn
setzen. Haupthandelnder dabei ist der persönlich

eingreifende Gott (V. 14). Doch wird er
sich beim Neueinsatz einer irgendwie mit David

verbundenen «Jung-Frau» bedienen, die
den Gottes Gegenwart zugleich versinnbilden-
den und verbürgenden Idealkönig insofern
ermöglicht, als sie, wiederum im Gegensatz zu
Achaz, glaubt und diesem ihren Glauben
dadurch Ausdruck verleiht, dass sie ihren Sohn
Emmanuel — 'Gott mit uns' nennt, wie Maria,
die einem Davididen angetraute jungfräuliche
«Jung-Frau» (Lk 1, 26), durch die die Davids-
verheissung endgültig wahr geworden ist (Lk 1,
32 f): Sie ist die Mutter meines Herrn (so nennt

Ps 110, 1 den davidischen König!) geworden,
weil sie als Jahwes Magd wahrhaftig geglaubt
hat (Lk 1, 38. 43. 45) und so Gott, den einen
zum Gericht, den anderen zum Heil, sein
Zeichen geben liess (Lk 2, 34). So sieht, vom
Neuen Testament aus betrachtet, die Erfüllung
von Is 7 aus: Eine Jungfrau, obwohl sie das
prophetische Bewusstsein übersteigt (Isaias
dachte gewiss nicht an eine eigentliche
Jungfrauengeburt), das prophetische Wort auf eine
unerwartete und unvorhergesehene Weise
wahr.
Geschichtlich gut einordnen lässt sich Is 9, 1-6.
In einem prophetischen Hymnus preist Isaias
die visionär geschaute Befreiung der seit 733
unter assyrischer Herrschaft stehenden
nordisraelitischen Landstriche Gileads und Galiläas
sowie der Saronebene (8, 23 - 9, 4). Jahwe selber

ist es, der heilschaffend eingreifen wird.
Doch ist dieses Heil in der Schau des Propheten

aufs engste mit der gerechten, mächtigen,
nie endenden Herrschaft eines davidischen
Königs (V. 6) verbunden: «Denn ein Kind ist uns
geboren, ein Sohn ist uns gegeben.» Seine
Namen sind: «Wunderrat» (ein Wunder von
einem Regenten) und «starker Gott» (gottgewaltiger

Held), «Ewig-Vater» (Vater für immer)
und «Friedensfürst» (heilverbürgender
Herrscher). Historisch gesehen wird es sich hier
vordergründig um die physische Geburt des
Achaz-Sohnes Ezechias handeln. Unterschwellig

erwartet der Prophet wiederum einen Idealkönig

aus der Familie Davids.
Der dritte Text Is 11, 1-9 fügt sich wohl am
besten in die auf die assyrische Invasion (701
v. Chr.) folgenden Tage ein. Das angedrohte
Gericht ist über Juda und das davidische
Königshaus hereingebrochen: Was davon
übrigbleibt, gleicht einem armseligen Baumstrunk
und Wurzelstock (V. 1). Doch daraus wird,
wann ist wiederum nicht gesagt, wie ein Reis
ein neuer David hervorsprossen. Vier Aspekte
dieser «revolutionären Wiedergeburt» sind dem
Propheten wichtig: Es handelt sich wieder um
einen Neubeginn und Neueinsatz, dem wie in Is



i6o

<ïierruLS JDeo salularv nostra
töccupem^^Jajziem- gjits irv é
f££, et àv I sawiis jubüeinzcs %

r: J?sl. g 4.

Der Engel sprach zu Maria: «Siehe,

du wirst empfangen und einen
Sohn gebühren, dem sollst du den
Namen Jesus geben.
Er wird gross sein, und Sohn des
Höchsten heissen, und Gott der
Herr wird ihm verleihen den
Thron Davids, seines Vaters. Er
wird über das Haus Israel auf
ewig König sein, und seine
Herrschaft wird kein Ende haben.»



i6i

7 das Gericht vorangeht (V. 17). Der neue Herrscher

wird wie die Charismatiker der Frühzeit
mit der Fülle des auf ihm ruhenden Gottesgeistes

ausgestattet sein (V. 2). Deshalb wird er
befähigt sein, gut zu regieren, zumal zugunsten
der Armen gerecht zu richten (V. 3-5). Und die
Folge davon: Aufgrund des durch den
Idealherrscher garantierten richtigen mit-menschli-
chen und gott-menschlichen Verhältnisses
(Gerechtigkeit und Jahweerkenntnis) wird der
selbst die untermenschlichen Bereiche umfassende

paradiesische Friede wiederhergestellt
werden (V. 6-9).

Zeitlich und «weltanschaulich» neben Isaias
steht der Prophet Michäas. Seine Heilsverheis-
sung erwächst ebenfalls aus der Assyrerbedro-
hung (ab ca. 740 v. Chr.). In Michäas 5,1-—5
begegnen uns sozusagen dieselben Motive wie
bei Isaias: Jahwe will einen neuen Anfang
setzen; ist doch, zusammen mit der Königsstadt

Jerusalem, auch das jetzt regierende
Königshaus dem Untergang geweiht. Spricht
Isaias 11,1 von der Wurzel Isai (Jesse) als dem
Ansatzpunkt der Zukunftshoffnung, so
Michäas von dem kleinen, unscheinbaren
Bethlehem: Aus ihm wird gleich der Sonne
oder einem Stern dem Dunkel ferner Vergangenheit

enttauchend, der neue David hervorgehen

(V. 1). Wie bei Isaias 7,14 ist auch bei
Michäas im Zusammenhang mit der Erwähnung
der von Jahwe verhängten vorangehenden
Katastrophe betont von des Zukunftsherrschers
Mutter die Rede (V. 2). Wiederum wie bei
Isaias 9, 6 hängt vom neuen Herrscher und Hirt
das als Friede geschaute Heil ab: Die Befreiung
von der Fremdmacht, die ganz Israel als dem
wiederherzustellenden Zwölfstämmevolk zugute
kommen wird (V. 2). Denn ausgestattet mit der
«Macht Jahwes, seines Gottes», wird er (in
diesem Punkt unterscheidet sich Michäas von
Isaias) Israels Feinde siegreich niederkämpfen:
«Gross wird er sein bis an die Enden der Erde»
(V. 3-5).

5. Der Königsgedenke zur Zeit des Exils
Hierher gehören die beiden Propheten Jeremias

und Ezechiel. Der König ist abgesetzt, der
Tempel liegt vernichtet. Für Jeremias stehen
folglich nicht mehr Jerusalem und die
Davidsdynastie im Vordergrund, sondern das Land
und der Bund: Das Volk wird aus der Verbannung

wieder ausziehen, heimkehren ins Land
der Verheissung und auf Grund des neuen,
geläuterten Volkes wird es wieder ein neues,
geeintes und reines Gottesvolk geben mit einem
Machthaber und Herrscher (Jeremias 30, 21),
der aus dem Volke selber stammt und Gott in
besonderer Weise nahesteht. Aber Jahwe wird,
nachdem er selber die zerstreuten Schafe
gesammelt und zurückgeführt haben wird, nicht
nur ganz allgemein «Hirten bestellen, die (im
Gegensatz zu den jetzigen Regenten) sie wirklich

weiden» (Jeremias 23, 1—4), sondern in
nicht näher bestimmter Zukunft «dem David
einen gerechten (d. h. rechten und echten)
Spross erwecken; der wird als König regieren
und weise handeln und Recht und Gerechtigkeit

üben im Lande» (Jeremias 23, 5 f). Sein
Name soll sein: «Jahwe ist (durch den Davids-
spross) unsere Gerechtigkeit, unser Heil.»
Damit wird zusammenhängen, dass Juda und
Israel, also das ganze wiedervereinte
Zwölfstämmevolk in Sicherheit wohnen und von
Jahwe selber Heil erfahren wird. Ein kurzer,
vereinzelter Satz, gewiss! Doch ist in ihm das
Wesen der Davidsverheissung und der
Davidshoffnung auf äusserst prägnante Weise zum
Ausdruck gebracht.
In der Zukunftserwartung Ezechiels tritt zum
neuen Volk und neuen Land noch der neue
Tempel und der neue Kult (Kap. 40—48).
Dazu gehört jedoch auch ein neuer Herrscher
(Ezechiel 34, 23 f; 37, 22. 24 f). Als der Herr,
Hirte und Heiland Israels wird Jahwe selbst
seinem von ihm wieder vereinten und zurückgeführten

Volk und dem kraft seiner persönlichen

Gegenwart gereinigten und fruchtbar
gemachten Land gleichsam als Unterpfand des
ewigen Heils- und Friedensbundes, der auch



162

die untermenschliche Natur umfassen und
umgestalten wird, einen Hirten erstehen lassen
(Ezechiel 34, 23—29). Dieser von Jahwe
geschenkte Hirte oder Regent ist ein neuer David:
«Mein Knecht David wird König sein über sie

— Fürst für immer» (Ezechiel 37, 24 f). Der
neue David wird als «Fürst» und — Ezechiel
gebraucht das Wort vom menschlichen Herrscher

über Israel nur hier — «König» gleichsam

die Rolle Jahwes übernehmend und sichtbar

machend der eine Hirte sein: «Er wird sie
weiden und ihnen Hirte sein» (Ezechiel 34, 23).
Trotz Gericht und Katastrophe bleibt Jahwe
seiner David und dessen Nachkommen
gegebenen Verheissung treu (Ezechiel 17,
22—24).

6. Der Messias-König im nachexilischen Schrifttum

In den Jahren 520—515 v. Chr. baut die aus
dem Exil entlassene Judenschaft den Tempel zu
Jerusalem wieder auf. In diese Zeit fällt das
Wirken der beiden Propheten Aggäus und
Zacharias. Ihre mit dem Wiedererstehen des

Sion-Heiligtums engstens verknüpfte prophetische

Botschaft besteht in der Ankündigung
des anscheinend unmittelbar bevorstehenden
Kommens Jahwes. Nun ist aber der Wiederaufbau

des Tempels, wie einst zur Zeit Davids und
Salomos, in besonderer Weise Sache der davidischen

Fürsten, jetzt Zerubbabels, der, von den
Persern zum Statthalter ernannt, in Jerusalem
weilt. Den als Enkel Jojakins Bezeichneten
spricht Aggäus in dem in Agg 2, 20-30 auf uns
gekommenen Orakel in Jahwes Namen an: «An
jenem Tage, da das Weltall erschüttert und die
Kriegsmacht der Völker durch Gottes persönliches

Eingreifen endgültig gebrochen werden
soll (V. 21 f), nehme ich dich, Zerubbabel,
meinen Knecht, und mache dich dem Siegel
gleich; denn ich erwähle dich» (V. 23). Dass es
hier um die Aktualisierung der davidischen
Königsideologie geht, zeigt die zur selben Zeit
ebenfalls auf Zerubbabel bezogene Verkündigung

des Propheten Zacharias. In Zach 3, 8

spricht Jahwe von seinem Knecht, dem Spross,
den er kommen lassen will. Wer dieser Spross
ist und was Jahwe mit ihm zu tun gedenkt,
führt Zach 6, 9-14 des nähern aus: Der Prophet

soll eine Krone herstellen und sie
Zerubbabel aufs Haupt setzen mit den Worten:

«Siehe da den Mann, 'Spross' ist sein
Name: ja, unter ihm wird's sprossen. Denn
bauen wird er den Tempel Jahwes und
Herrlichkeit empfangen: Sitzen wird er und
herrschen auf seinem Thron» (V. 12 f). Die hier
zweimal gebrauchte Bezeichnung «Spross»
knüpft, sich auf diese Weise sachlich auf Is 11,
1 beziehend, an Jer 23, 5 an: «Es kommen
Tage, Spruch des Herrn, da werde ich dem David

einen gerechten Spross erwecken.»
«Spross» ist hier sozusagen zum Eigennamen,
zum messianischen Titel geworden.
Freilich, Zerubbabel ist nie König geworden.
Wieder einmal hat sich die von Jahwe und
Israel auf einen zeitgenössischen Davidssohn
gesetzte Erwartung zerschlagen: Zerubbabel
verschwindet spurlos im Dunkel der
Geschichte. Die für ihn bestimmt gewesene Krone
soll zum Gedächtnis im Tempel Jahwes aufbewahrt

bleiben (Zach 6, 14). Aufbewahrt bleiben

eigenartigerweise auch die von der realen
Geschichte im Stiche gelassenen und somit
scheinbar zunichte gewordenen prophetischen
Verheissungen. Wozu und für wen? Vorläufig
bleibt die wenn auch vage Hoffnung, dass es

unter ihm sprossen wird.
Etwa aus dem Jahr 300 v. Chr. stammt endlich
noch die für uns besonders interessante Stelle
Zach 9, 9 f, auf die auch das Neue Testament
Bezug nimmt (Mt 21, 5; Jo 12, 15): «Siehe,
dein König kommt zu dir .». Hier wird die
gesamte alttestamentliche Königsideologie zu-
sammengefasst und, wie es scheint, auf den
erwarteten Idealherrscher der Zukunft, d. h. auf
den Messias schlechthin, projiziert. Folgende
Punkte verdienen dabei herausgestellt zu werden:

Dass es sich dabei um einen Davididen
handelt, zeigen nicht nur die Wortwahl und der
Textzusammenhang, sondern auch die Tat-



163

sache, dass im Deutero-Zacharias das Haus
Davids eine besondere Rolle spielt: «An jenem
Tage des Endkampfes wird das Davidshaus
sein wie Gott, wie der Jahweengel, der vor
ihnen einhergeht» (12, 8). Näherhin wird die
Inthronisation des Königs beschrieben; das
beweist neben der Erwähnung des Esels als des
für das althergebrachte Königszeremoniell
typischen Reittiers auch das bei der Proklamation
eines neuen Königs übliche Jubelgeschrei des
Volkes. Dabei ist nicht zu überhören, dass
Aussagen wie «dein König, Sion», dessen «Kommen»

von Jerusalem mit «Freude und
Jauchzen» bejubelt wird, sich auf Jahwe, sein
Kommen und Königtum beziehen: Durch den
davidischen König, zumal durch den König der
Endzeit, wird Jahwes göttliches Königtum
heilwirkend gegenwärtig. Trotzdem ist der künftige

König ganz und gar Mensch: Er ist
demütig und steht damit im Gegensatz nicht
nur zu den zeitgenössischen Grossen des
unbekannten Propheten, sondern vor allem zur
Grosszahl der früheren Davididen (z. B.
Achaz). Insofern er demütig ist, weiss er sich
durch und durch von Gott abhängig: Er ist
gerecht und gerettet, insofern er in der
Auseinandersetzung mit seinen Widersachern von ihm
und durch ihn das Heil erlangt hat. Dass
jedoch Gott selber letztlich der eigentliche
Initiator des Heiles ist, zeigt V. 10: Er selber wird,
selbst die Waffen Israels vernichtend, dem
Krieg endgültig ein Ende machen und damit
von oben her die Friedens- und Heilsherrschaft

des Sion-Königs begründen. Sie trägt
universales Gepräge: Der König wird den von
Jahwe zuvor überwundenen Völkern vom Frieden

sprechen; denn «seine Regierung reicht
von Meer zu Meer, vom Strom bis zu den
Enden der Erde» (V. 10). Und schliesslich
noch ein letzter Gesichtspunkt: In Zach 9, 10
weist die gleichzeitige Erwähnung von Ephraim
(Nordisrael) und Jerusalem (Juda) darauf
hin, dass Israel als das alte Zwölfstämmevolk
in der Heilszeit wiederum unter einem König
vereint sein wird, womit eine weitere, an die

messianische Davidserwartung geknüpfte Hoffnung

aufgegriffen ist.

Farbbild: Anbetung der Hirten. Hochaltarbild in der
Klosterkirche Mariastein von F. C. Stauder, 1691.
Dr. G. Loertscher, kantonaler Denkmalpfleger schreibt
dazu:
Der prunkvolle Hochaltar von Mariastein, ein
Geschenk des Sonnenkönigs Ludwig XIV., wurde 1680
von Joh. Friedrich Buol aus Kaiserstuhl errichtet. Das
dreiteilige Hauptgeschoss enthält in der Mitte (flankiert

von den Statuen der Heiligen Vinzenz und
Benedikt) den Rahmen für die 7 nach den Kirchenfesten
auswechselbaren Bilder.
Das hier reproduzierte Altarblatt mit der Weihnachtsdarstellung

weist gegenüber den andern reiche Details
und Farbnuancen auf. Die Gruppe der fünf anbetenden

Gestalten, der Engel und der Tiere, erhält vom
unsichtbaren Stern ihr Licht, das mit dem Wirbel von
Engelkindern mit Spruchband durch das Dach der
Hütte bricht. Lichtführung und Bewegung der Figuren
sind lebhaft differenziert.
Franz Carl Stauder, der Schöpfer dieses künstlerisch
hochstehenden Werkes, entstammt einer Malerdynastie,

welche im solothurnischen Oberbuchsiten beheimatet

und in Konstanz ansässig war.


	Der Gedanken eines königlichen Messias im Alten Testament

