Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 4-5

Artikel: Freude in der Welt der Dichtung
Autor: Scherer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freude
in der Welt der Dichtung

P. Bruno Scherer

127

Freude in der Welt der Literatur, der Dich-
tung, der Wortkunst? Da ist Freude allgegen-
wirtig. Da gehort Freude zur Atmosphire.
Man atmet sie ein wie die Luft. Man lebt in ihr
wie unter dem blauen Himmel. Wer liest, wird
gleichsam verzaubert, entfiihrt in eine andere
Welt (Das Mirchen diene als Schulbeispiel!).
Lesefreuden, stundenlang, abendlang, viel-
leicht halbe Nachte lang — wer kennte sie
nicht? Geschenke, die man sich am Sonntag
gonnt, nach strengen Arbeitstagen, nach einer
Enttduschung — Flucht in eine andere, bes-
sere Welt! — oder irgendwann.

Man mag sich in die Welt eines Romans, eines
Dramas, eines Lyrikbandes begeben, man trigt
die Freude am Lesen und die Freude am Le-
ben mit. Man trigt auch Vorbehalte mit, si-
cherlich, den kritischen Sinn, die Beobach-
tungsgabe und die Bereitschaft, die Lektiire un-
vermittelt abzubrechen, sich ldchelnd in die
eigene Weltwirklichkeit zurilickzuziehen. Denn
auch Biicher und alle Kunstwelten konnen ent-
tauschen. Kein Leser besitzt die Antenne fiir
alle Autoren und kein Schriftsteller den Sender
fiir alle Langen- und Breitengrade. Autor und
Leser, beide entwickeln sich, wachsen, stre-
ben.

Und der Autor, der Dichter, der Schreibselige
oder zum Schreiben «Verurteilte»? Im Grunde
befindet auch er sich in der Atmosphidre der
Lebensfreude, im Gliick der Schreibe-Seinser-
fahrung, des schopferischen Tuns. In den «Tag-
und Nachtbiichern» (1948) Theodor Haeckers
(1880 — 1945) findet sich die bemerkenswerte
Tagebuchnotiz: «Die wievielte Schreibenacht
ist es heute? Ich weiss es nicht. Ich habe sie
nicht gezdhlt. Sie waren das Gliick meines Le-
bens. Und doch habe ich mich in jeder Nacht
gegen ihre Miihen gewehrt, ehe ihr Gliick mich
tiberwiltigte.» Ein andermal notierte Haecker:
«Alles in allem sind doch die einsamen
Schreibenidchte das Schonste, was mir Gott ge-
schenkt hat. Anlass und Grund zu ewiger
Dankbarkeit.»

Von beidem, der Freude des Schreibens und



128

der Freude des Lesens, soll hier nicht weiter die
Rede sein. Von welcher Freude aber? Von der
Freude des Lebens, wie sie uns in der Litera-
tur entgegentritt, gestaltet im Wortkunstwerk
oder personifiziert als dichterische Gestalt.

Welch ein Unterfangen! Es gibt Dichter und
Dichtungen, Biicher und Biichlein so zahlreich
wie der Sand am Meer oder die Baume im
Wald. Und wollte einer — einmal eingearbei-
tet — griindlich vorgehen, so ergédbe der For-
schungsbericht ein eigenes Werk, mit wievielen
Binden? Eine kleine, bescheidene Auswahl
muss demnach geniigen. Aber wo beginnen und
wo enden? Besisse ich eine Wiinschelrute und
eine Hand, die zu pendeln verstiande, ich wiirde
den Bibliothekswdnden entlanggehen und auf
den Ausschlag warten.

Das wire zu leicht und zu schon. «Da steh’ ich
nun, ich armer Tor, / Und bin so klug als wie
zuvor!» Wer spricht so? Faust! Zu Beginn der
Tragodie. Ein kleiner Band, und enthélt doch
das gewichtigste Werk der deutschen Literatur-
geschichte. Schldgt das Pendel aus? Ja und
nein. Zuviel Angst ist mit der Liebe Gretchens
verwoben und vor allem zuviel Kummer und
Elend, als dass in ihrem Herzen ungetriibte
Freude keimen konnte. Faust selber, der ihr
zum Schicksal wird, sucht nicht die Freude. Er
jagt nach Lebensgenuss, nach sattem Daseins-
gefiihl. Die Liebe zu Gretchen stellt fiir ihn nur
eine Episode dar, Station, Voriibergang. Wohl
erfahrt er eine Umwandlung im Genesungs-
schlaf nach dem Gretchenerlebnis, aber er
rennt weiter durch die Welt, von allen Begier-
den getrieben, von keinem Genuss gesittigt. Er
wird alt und muss erblinden, bis er innerlich se-
hend wird und zum Augenblicke sagen mochte:
«Verweile doch, du bist so schon!». Und senkte
sich jetzt nicht die Gnade, das Verzeihen Got-
tes hernieder, er fiele dem anheim, dem er die
Seele verpfiandet hatte, dem «Geist, der stets
verneint». Aber dessen Rechnung geht nicht
auf. Das Jenseits ist unberechenbar — zur
Freude des Siinders. Jetzt wird Freude ahnbar,

im Gesang der Engel, «Faustens Unsterbliches
tragend»:

Gerettet ist das edle Glied

Der Geisterwelt vom Bdsen.
Wer immer strebend sich bemiiht,
Den konnen wir erldsen.

Und die Freude wichst im Gesang der Worte,
der Verse, dort, wo im letzten Bild von «Faust»
II die Mater gloriosa angesprochen wird, wo
schliesslich eine der Biisserinnen — Gretchen
— die einstige Melodie der Bitternis und Not
wieder aufnimmt, voll Dank und Gliick dies-
mal und verklirt von der ewigen Liebe:

Neige, neige,

Du Ohnegleiche,

Du Strahlenreiche,

Dein Antlitz gnadig meinem Gliick!
Der frith Geliebte,

Nicht mehr Getriibte,

Er kommt zuriick.

Freude ist dort zu finden, mochte man nach
dem Erlebnis der Faust-Tragodie sagen, wo Er-
denleid und Not, Siinde und irdisches Dunkel
mitgetragen, bewiltigt und iiberwunden wer-
den von der Gnade Gottes, vom Licht der
Ewigkeit. Riickblickend von solcher Lebens-
hohe bekennt der Mensch — wer immer es sei
— mit Lynkeus dem Tiirmer («Faust» II):

Thr gliicklichen Augen,
Was je ihr gesehn,
Es sei wie es wolle,
Es war doch so schon!

Ich scheue mich nicht, nach Goethe einen Bau-
erndichter zu zitieren. Dessen Aussage hilt die
gleiche Lebenserfahrung fest und klirt den Be-
griff der Freude. Albin Fringeli hat den Vers
von Ernst Niefenthaler in den «Schwarzbueb»-
Kalender (1971) aufgenommen:

Ohni Obe gib s kei Morge,

S hochste Gliick wachst us em Leid,
Ohni Chiimmernis un Sorge

Gab s kel reini, grossi Freud.



Nicht eine kindisch-kurzsichtige Freude ist ge-
meint, eine feuchtfrohliche Feststimmung,
wenn die Heilige Schrift des Alten Testamentes
dem Menschen empfiehlt, sein Brot in Freude
zu essen und seinen Wein frohen Herzens zu
trinken (Pred 9,7), sich nicht durch Sorgen
und Verdruss, Neid und Zorn das Leben ab-
kiirzen zu lassen (Sir 30, 22—25). Wohl darf
sich der Mensch freuen, solange er jung und ge-
sund ist (Pred 11, 9), aber zugleich soll er wis-
sen, dass Gott ihn iiber alles, auch iiber seine
Freuden, zur Rechenschaft ziechen wird. Letzt-
lich taugt nur die Freude, die vor Gott beste-
hen kann. «Die Furcht des Herrn erquickt das
Herz, gibt Frohsinn, Freude und langes Le-
ben» (Sir 1, 12). Gottvertrauen und Gelassen-
heit sprechen aus diesen Zeilen. Gott selber be-
deutet dem Frommen einen Quell der Freude,
des Frohsinns, des Optimismus. Das Buch der
Psalmen ist voll von solcher Weisheit.

Die Freude, wie sie die Frohbotschaft des
Neuen Testamentes durchzieht, steht auf einsa-
mer Hohe und wird doch allen angeboten und
geschenkt: «Dies habe ich zu euch geredet, da-
mit meine Freude in euch sei und eure Freude
vollkommen werde» (Joh 15,11). Es ist die
Hohe der Bergpredigt, der Seligpreisungen, wo-
nach der Christ frohlocken und sich freuen soll,
wenn es ihm «schlimm» ergeht, wenn er — um
Christi Willen, d. h. auch um der Wahrheit, Ge-
rechtigkeit und Liebe, um der Lebenswirklich-
keit willen — geschmiht, verfolgt und verleum-
det wird (Mt 5,1 — 12).

Die Lehre des Apostels Paulus ist durchsduert
vom Geist evangelischer Freude. Jedem Leser
seiner Briefe wird das zum Erlebnis. Die Freude
zahlt da neben der Liebe und Freundlichkeit,
der Geduld und Giite, dem Frieden und der
Treue zu den Friichten des Geistes
(vgl. Gal 5, 22). Sie gehort zum Erscheinungs-
bild christlicher Existenz.

Wenn der Mensch im Willen Gottes steht und
sich in seiner Liebe und Giite geborgen weiss,
wird ihm alles zum Anlass innerer Freude.
Diese Grundstimmung der Geborgenheit und

129

des Friedens, des Wissens um die gottliche
Ordnung in der Welt und im Menschen selbst,
des Vertrauens in die Vorsehung konnte als
Freude bezeichnet werden. Diese Lebensgrund-
stimmung gehort nicht nur zur jidischen und
christlichen, sondern zur allgemein religiosen
Erfahrung. Alle Literaturen der Welt bezeugen
sie. Ich meine, man miisste diesem Zeugnis
auch bei den alten Griechen, bei Platon etwa
und den Tragikern, begegnen konnen. Platon
ldsst im «Symposion» den Sokrates von einem
Gespréch mit der Seherin Diotima erzihlen und
von ihrer Lehre iiber Eros, die Liebe. Eros
helfe den Menschen durch die Liebe zum Scho-
nen an der Unsterblichkeit der Gétter teilzuha-
ben. Der Stufenweg, den Eros geleite, fiihre
uber die Liebe zum schonen Korper zur Liebe
zur schonen Seele, zu den schonen Wissen-
schaften und endlich zur «mystischen Erkennt-
nisschau» des reinen Schonen, darin Gott auf-
leuchte. Hier wird Freude spiirbar. — Anti-
gone, der Sophokles das unvergessliche Wort in
den Mund legt: «Nicht mitzuhassen, mitzulie-
ben bin ich da», verwirkt ihr Leben, weil sie
das Gebot des Konigs, ihren toten Bruder ohne
Begrdbnis zu lassen, iibertritt. Innerlich weiss
sie sich den hoheren Gesetzen der Bruderliebe
und der Ehrfurcht vor den Toten gehorsam. In
ihrem Untergang wird die Seelengrosse des
freien, des guten und tapferen Menschen offen-
bar: ein Schimmer Freude iiber der antik-fin-
steren Lebenstragik.

Wenig Freude scheint in den spirlichen Resten
der germanischen und althochdeutschen Litera-
tur und in den Gotter- und. Heldensagen der
Germanen zu walten. Der Blick der Germanen-
stimme bleibt lange an der Existenznot des Le-
bens und der unbewaltigten Volkerwanderungs-
vergangenheit haften. Dunkel tont der Vers im
Hildebrandslied: «Welaga n@i, waltant got
(quad Hiltibrant), wéwurt skihit — Weh nun,
waltender Gott (sprach Hildebrand), Weh-
schicksal wird». Das Nibelungenlied tragt diese
Schwermutsmelodie weiter, bis hinauf in die
Tragodien Schillers, Kleists, Grillparzers und



130

Hebbels. — Aber in der werdenden Sprache
selbst war Freude versteckt, die Freude, dass
der Mensch mit Hilfe seiner Sprache Welten zu
erobern und Schicksale kiinstlerisch zu gestal-
ten vermdchte. Solche Freude begleitet die
Uebertragungen Notkers des Deutschen, seiner
St. Galler und Reichenauer Mitbriider. In der
Einleitung zu Otfrids Evangelienbuch stehen
die Verse:

Nu freuuen sih es alle . . .,

Thaz uuir Kriste sungun

in unsera zungun. . .

Nun freuen sich alle dariiber . . .,
dass wir in unserer Sprache

von 'Christus sangen.

Die Freude an der Sprachkraft, am Lied, an
den Heilswahrheiten durchzieht die Mariense-
quenz aus dem Kloster Muri (gegen 1200):
«Freuwe dich, gotes zelle . . .»

Und schon bricht der Minnesang auf mit sei-
ner kindlichen Freude am ritterlich-hofischen
Leben, dessen Idealbild in den Epen um Konig
Artus und seine Tafelrunde gestaltet wird. Der
Friihling, die freie Natur, das Abenteuer des
Kampfs, der Jagd und weiter Reisen und — in
der kiinstlichen Welt des eigentlichen Minne-
sangs — die Schonheit der geliebten und ver-
ehrten Herrin sowie der Minne Lust und Leid
werden besungen. Walthers Friihlings- und
Liebeslieder atmen echte Daseins- und Minne-
freuden. Die Liebesdichtung wird fortan das
Signum der Freude tragen, doch nicht unge-
triibter Freude. Was Dietmar von Eist in einem
Tagelied vermerkt hat: «liep ane leit mac niht
gesin — Lieb ohne Leid, das kann nicht
sein», begleitet die Liebesdichtung durch die
Jahrhunderte. Parzivals Mutter trigt den be-
zeichnenden Namen Herzeloyde. Ihr Sohn ge-
langt iiber die Strasse des Herzeleids, der Ent-
tduschung und Entbehrung, der ungewollten
Schuld und des Grolls, doch endlich auf dem
Pfad unverdrossenen Strebens zur Gralsburg
und somit zum Lebensgliick und zu Gott.

Freude und Festlichkeit in der Buchmalerei

Initiale P. Anfang des Kommentars des hl. Hierony-
mus zum Propheten Jeremia. Zweites Jahrzehnt des
14. Jahrhunderts, verwandt mit dem oder mit den
Schreibern des Katharinentaler Graduales (1312).

UBB B III.

i

i

ol
$

N g gam Ftoneo. uo G whoe (|
m_ explananont fup bue marie- =7
&'ma-mtmmm&aﬁ-m -




Christliche Dichtung

Dem Minnesang und der Liebesdichtung gegen-
tiber steht die geistliche Dichtung des Mittelal-
ters und spaterer Zeit, deren Wort von der
Freude biblisch gepragt und seinshaft im Heils-
wirken Christi begriindet ist. Der Bericht oder
die Legende vom Osterspiel der Urner Sold-
ner vor Karl V. ist vorbildlich. Ihre Botschaft
an den Kaiser lautete: Der grosste Trost und
die grosste Freude der Christenheit ist der auf-
erstandene Herr. In dieser Erkenntnis liegt das
Herzblatt christlicher Dichtung verborgen. Die
1. Strophe eines Osterliedes aus dem 15. Jahr-
hundert stehe hier stellvertretend fiir die Dich-
tung aus christlicher Freude:

Christ ist erstanden

von der marter aller,

des schiill(sollen) wir alleu fro sein,
christ scholl unser trost sein.
Kyrioleis.

Aehnlich lasst Martin Luther die letzte Strophe
seines Kirchenliedes «Gelobet seistu, Jesu
Christ» enden:

Des freu sich alle Christenheit
und dank im des in ewigkeit.
Kyrioleis.

In dieser Nachfolge und in der Freude ob
Christi Erlosertat steht auch das spitere Kir-
chenlied, stehen Paul Gerhardt und die christli-
chen Dichter der Barockzeit und des Pietis-
mus, Novalis sowie R. A. Schroder und Jochen
Klepper.

Mechtild von Magdeburg und die Vertreter der
deutschen Mystik treten vor unser inneres
Auge. Thr Sprechen gleicht oft einem verlege-
nen Freuden- und Gliicksgestammel, das die
unfassbare Begegnung mit Gott in Worte zu
fassen sich miiht. Mechtild:

O du giessender Gott in deiner Gabe!

O du fliessender Gott in deiner Minne!

O du brennender Gott in.deiner Begehrung!
O du schmelzender Gott in deiner Einung

131

mit deinem Leibe!
O du ruhender Gott an meiner Brust,
ohne dich kann ich nicht sein.

Joseph Bernhart hat Mystiker-Texte unter dem
Titel «Der stumme Jubel» (1936) gesammelt.
Die Schwierigkeit, gnadenhaftes Geschehen
und Erfahren in Worten auszudriicken, wird
damit treffend gezeichnet. In der Tat, wer die
Liebe und Freude Gottes erfihrt, ldauft Gefahr,
zu verstummen.

Wer konnte von der christlichen Freude spre-
chen und jene grosse Heiligengestalt iibersehen,
die in einmaliger Art christliche Lebensfreude
und Gottgeborgenheit verkorpert: Franz von
Assisi? Sein Leben ist ein «Sonnengesang».
Man nannte ihn den Bruder Immerfroh, und
doch ragt der Berg Alverna in sein Leben hin-
ein, in dessen Felseinsamkeit er die Wundmale
empfing. Die Enttauschung dariiber, dass sein
Armutsideal, die radikale Christusnachfolge,
von seinen Mitbriiddern und Jiingern nur mit
Einschriankungen weitergetragen wurde, beschat-
tete seine letzten Lebensjahre. Seine Oster-
freude ist dunkler Karfreitagsstimmung abge-
rungen. Von daher ist die Geschichte aus den
«Fioretti» zu begreifen: «Wie der hl. Franz
Bruder Leo belehrte, dass nur im Kreuz die
vollkommene Freude ist». Die vollkommene
Freude? Sie liegt nicht darin, dass die Minder-
briider mit ihrem Tugendbeispiel viele Men-
schen erbauen; nicht in der Gabe, Wunder zu
wirken, Kranke zu heilen und Tote zum Leben
zu erwecken; nicht in Wissenschaft, Weisheit
und menschlicher Erkenntnis; nicht in der
Moglichkeit, durch machtige Ueberzeugungs-
kraft alle Unglaubigen zum Glauben zu bekeh-
ren. Die vollkommene Freude liegt darin —
seltsamer Widerspruch! —: Wenn man von sei-
nen Mitmenschen verachtet, beleidigt, misshan-
delt wiirde, aber Unbill und Beleidigungen ru-
hig und geduldig, im Geiste der Demut und des
Verzeihens und mit Freude ertriige. «Denn
tiber alle Gnadengaben des Heiligen Geistes,
die Christus seinen Freunden je gewihrte und



132

gewihrt, ist diese: sich selbst besiegen und um
Christi willen, aus Liebe zu Gott, Entbehrung
und Krinkung tragen.»

Das christliche Paradox von Freude und Leid!
Von Seiten der Menschen kommt uns letztlich
immer Enttduschung und Leid zu, von Seiten
Gottes Freude. Oder: Aus aller Not kann
Freude werden. Warum? Weil Christus durch
sein bitteres Leiden und seine Auferstehung das
Kreuz und damit alles Leid der Welt iiberwun-
den hat.

Wo immer Christen schreibend, kiinstlerisch ge-
staltend am Werk sind, wird diese Wahrheit
aufleuchten, zeigt sich dieses Paradox, deutet
irdische Freude auf die jenseitige Freude des
ewigen Lebens hin. Ja, Freude und Optimis-
mus im Hinblick auf Gott und die Ewigkeit
wird zum Charakteristikum, zum Kennzeichen
christlicher Dichtung.

Pascals «Mémorial», das erregende Dokument
eines mystischen Erlebnisses, einer genau da-
tierbaren Nachtstunde, besteht aus Satzfrag-
menten, vereinzelten Wortern und Bibelzita-
ten, aus Bruchstiicken iiberwiltigender, unbe-
schreiblicher Empfindungen. Es hebt an mit
«feu — Feuer», ruft Gott an und verzeichnet
alsdann die Worter: «Gewissheit. Empfindung.
Freude. Friede.» Und ein paar Zeilen weiter:
«Joie, joie, joie et pleurs de joie — Freude,
Freude, Freude, Tridnen der Freude.» Was ist
dariiber zu sagen? Nichts. Freude aus letzten
Beziigen wird hier offenbar. Alle nur irdisch-
menschliche Freude erscheint davor als Schat-
ten und Surrogat, als Regentiimpel vor der un-
ermesslichen Weite und Tiefe des Meeres.

Bei Paul Claudel erleben wir das namliche. Es
sei aus dem Werk des grossen franzdsischen
Dichters das von Arthur Honegger vertonte
Oratorium «Jeanne d’Arc au buicher» heraus-
gegriffen. In der letzten Szene steht Jeanne zit-
ternd auf dem brennenden Scheiterhaufen, zuse-
hends von den Flammen bedréngt und gotthin
getrieben. Nun scheint sie die heiligen Stim-
men wieder zu horen, die in der Zeit ihrer Ver-
demiitigung und Priifung verstummt waren:

Il y a la joie qui est la plus forte.
Noch st die Freude da,

und die Freude ist starker als alles.
11 y a ’'amour qui est le plus fort.
11 y a Dieu qui est le plus fort.

Die Freude, die Liebe, Gott!

ist stiarker als alles.

Weil Claudel ein Dichter der allesumfassenden
christlichen Wahrheit ist, ist er ein Dichter der
Freude. Freude lebt aus der Wahrheit, der Ge-
borgenheit in Gott. Die Wahrheit fiihrt zur in-
neren Freiheit, zur Freude. Claudel erblickte
den Sinn seines Werks im Bezug und im Hin-
weis auf «das Geheimnis der Freude, des Lob-
preisens und der Seligkeit, das freizulegen die
eigentliche Aufgabe des Dichters ist» (Posi-
tions et propositions I). Im ausgezeichneten
Biichlein «Die Freude ist die Wahrheit» (1968)
hat das Pierre Ganne dargelegt.

Die Freude bei Péguy und Bernanos? Charles
Péguy gelangt an der Hand des «kleinen Méd-
chens Hoffnung» zu Gott und zur Freude. Die
Gestalten im Werk des Georges Bernanos
kampfen sich mithsam durch den Nebel der
Angst, des Zweifels und der Verzweiflung, des
«désespoir». In «La Joie» opfert sich die junge
Chantal als Zeugin christlicher Wahrheit und
Freude. Der Weg der verédngstigten Blanche de
la Force (in der «Begnadeten Angst») fiihrt
durch die Finsternis des Kreuzes ins Licht der
Gnade.

Den Dichtern des franzosischen Renouveau ca-
tholique (Bloy, Péguy, Claudel, Bernanos)
konnten einige deutsche christliche Schriftste-
ler zur Seite treten: Gertrud von le Fort, Elisa-
beth Langgisser, Reinhold Schneider, Werner
Bergengruen, Stefan Andres, Edzard Schaper.
Es wire ertragreich, in ihrem Werk den Signa
christlicher Freude nachzuspiiren. Bedridngen-
der ist die Frage nach dem christlichen Zeug-
nis in der Dichtung der zweiten Hilfte unseres
Jahrhunderts. Gewiss gibt es auch heute
Schriftsteller und Dichter, deren Werk aus der
ganzheitlichen Haltung des gldubigen Men-
schen erwéchst und zur echt christlichen Lite-



ratur zu zdhlen ist. Viele aber, auch Christen,
gehen als Kiinstler einen andern Weg, den Weg
iiber die Freude der Welt. Der geistliche und
der weltliche Weg fiihren letztlich zur namli-
chen Freude in der Ewigkeitsvollendung.

Initiale H auf verrohtem Fleuronné-Hintergrund.
Der Buchstabe umfasst eine Verkiindigung an Maria.
Als Schreiber diirfte Heinrich Foetschner de Biilach
(1427 ?) in Frage kommen. Die Initiale findet sich in
einem der Biicher des Predigerbruders Heinrich Ryss
in Basel. UBB F IV.

133

Der andere Weg: Freude der Welt

Die Wurzel dieses Weges wire ebenfalls in der
griechisch-romischen Antike sowie in der Na-
turmystik des Mittelalters und in der weltzuge-
kehrten Dichtung des Humanismus und der Re-
naissance zu suchen. Mit Bedacht stellen wir
die Ode «Der Ziirchersee» des christlichen
Dichters F. G. Klopstock an den Anfang der
Textauswahl. Begeisterung und Naturfrommig-
keit, jugendliche Lebensfreude und schwéarme-
rische Liebessehnsucht verweben sich darin zu
einem bezaubernden Gesang.

Gottin Freude, du selbst!
dich, wir empfinden dich!

heisst es mitten im Lied. Und frither schon,
beim Anruf der Natur, wird die Freude als
Vorbild des Dichters genannt:

Komm, und lehre mein Lied jugendlich heiter sein,
Siisse Freude, wie du!

Der Wille zur Freude, zur Freundschaft, zum
schonen Leben («das Leben geniessen, / Nicht
unwiirdig der Ewigkeit»), das scheint der Er-
trag der Seefahrt des jungen Dichters und sei-
ner Ode zu sein. Die vielzitierte Anfangs-
strophe erhebt das frohe Gesicht, den frohli-
chen Menschen:

Schon ist, Mutter Natur, deiner Erfindung Pracht
Auf die Fluren verstreut, schoner ein froh Gesicht,
Das!den grossen Gedanken

Deiner Schopfung noch einmal denkt.

Bei aller Weltzugewandtheit bleibt die Grund-
stimmung in der Ode des Dichters des «Mes-
sias» religios. Das ldsst sich vom Werk der ihm
sprachlich nachfolgenden Dichter Goethe und
Schiller nicht mehr behaupten. Wohl fehlt bei
ihnen das religiose und manchmal auch das
christliche Moment nicht, aber der Sdkularisie-
rungsprozess ist weit vorangeschritten.

«Gottin Freude, du selbst. . .», lasen wir bei
Klopstock. Und: «Siisser ist noch. .., /In dem






135

Wer konnte diese Seligen in Abrahams Schoss
anschauen, ohne sich vonihtem befreienden
Lachen anstecken zu lassen! Gibe es ein

besseres Heilmittel gegen den tierischen Ernst,
der in Kirche und Welt soviel Unheil anstiftet?
Das Mittelalter hat den Humor selbst im innersten
Raum der Kirche nicht bloss geduldet, sondern in
allen Spielarten durchexerziert und zelebriert.

Die Kirche von heute muss das wieder lernen,
wenn sie besseren Zeiten entgegengehen will.



136

Arme des Freunds wissen, ein Freund zu sein!».
In Schillers Ode «An die Freude» — durch die
Aufnahme in die Neunte Symphonie von Beet-
hoven weit iiber ihren Eigenwert beriihmt —
beginnt so:

Freude, schoner Goétterfunken,
Tochter aus Elysium,

Wir betreten feuertrunken,
Himmlische, dein Heiligtum.

Mit dem Pathos der Freundschaft, der Verbrii-
derung aller, der Aussohnung und Befriedung
der Volker wird auch der religiose Gedanke an-
gefiihrt:

Seid umschlungen, Millionen!
Diesen Kuss der ganzen Welt!
Briidder — iiberm, Sternenzelt

Muss ein lieber Vater wohnen.

Gott, der «Unbekannte», der «Schopfer», der
«Sternenrichter», wird zum Garanten der
Freude und der Freundschaft auf Erden. Das
Innerste der Natur, des Alls wird als Freude
angesprochen. Freude treibt als «Weltenuhr»
den Kosmos voran. Sie ist — vergleichbar mit
dem «sanften Gesetz» bei Stifter — auch in der
geistigen und moralischen Welt wirksam:

Aus der Wahrheit Feuerspiegel
Léchelt sie den Forscher an.
Zu der Tugend steilem Hiigel
Leitet sie des Dulders Bahn . ..

Kein Zweifel, die Freude, eine bislang als seeli-
sche Grundstimmung angesprochene Grosse,
ist eine gottliche Eigenschaft, ja zum Erschei-
nungsbild Gottes geworden.

Starker als bei Schiller entschwindet das Klop-
stocksche Vorbild beim jungen Goethe. Die Se-
senheimer Lieder, der Liecbe zu Friederike
Brion erwachsen, gemahnen nur noch in der
Haltung der Liebesbegeisterung und der Natur-
beseligung an den Dichter der «Ziirchersee»-
Ode. Neben dem Wandel ins Figenstindige im
sprachlichen Bereich hat sich aber ein weiterer

Wandel vollzogen: Die religiose Welt gesellt
sich nicht von aussen ans Kunstwerk heran. Sie
wird ihm auch nicht aufgeklebt. Sie ist viel-
mehr aufgegangen ins Ganze. Das Natur- und
Liebeserleben als solches besitzt nicht nur kos-
mischen, sondern auch religiosen Bezug, es
schliesst das religiose Erleben mit ein. Im Ju-
bel der Liebe und der Naturerfahrung (die vie-
len Ausrufe!) erfiahrt das sprechende Ich (und
der Leser) das Allumfassende des Lebens und
der Welt (unausgesprochen), auch das Gott-
liche. Verinnerlichung der Natur, Vertiefung
des seelischen Erlebens. Das «Maifest» atmet
so sehr die Freude des Lebens. dass es ohne
Kiirzung hier stehen soll:

Wie herrlich leuchtet
Mir die Natur!

Wie glianzt die Sonne!
Wie lacht die Flur!

Es dringen Bliiten

aus jedem Zweig

Und tausend Stimmen
Aus dem Gestriauch

Und Freud und Wonne
Aus jeder Brust.
O Erd’, o Sonne,
O Gliick, o Lust,

O Lieb’, o Liebe,
so golden schon
Wie Morgenwolken
Auf jenen Hohn,

Du segnest herrlich
Das frische Feld —
Im Bliitendampfe
Die volle Welt!

O Midchen, Midchen,
Wie lieb’ ich dich!
Wie blinkt dein Auge,
Wie liebst du mich!

So liebt die Lerche
Gesang und Luft,
Und Morgenblumen
den Himmelsduft,

Wie ich dich liebe
Mit warmen Blut,
Die du mir Jugend
Und Freud’ und Mut



Zu neuen Liedern
Und Ténzen gibst.
Sei ewig gliicklich,
Wie du mich liebst.

Innige Natur- und Weltgeborgenheit sowie from-
mer Sinn spiegeln sich im dichterischen Werk
des Matthias Claudius und des Johann Peter He-
bel. Claudius war ein froher Mensch und fiihrte
ein gliickliches Ehe- und Familienleben. Hebel
besass Sinn fiir Humor und Fréhlichkeit. Sein
Gedicht «Freude in Ehren» lobt den massvol-
len Lebensgenuss und scheut dabei auch den
Gedanken an Tod und Herrgott nicht. Die
2. Strophei

Ne Trunk in Ehre,

wer will’s verwehre?

Trenkt’s Bliiemli nit si Morgetau?
Trinkt nit der Vogt si Schoppli au?
Und wer am ‘Werchtig schafft,
dem bringt der Rebesaft

am Suntig meui Chraft.

Nochmals brechen reine Begeisterung und
Freude in der Nachfolge Klopstocks und Schil-
lers auf: bei Holderlin. «Holderlin fiel die Auf-
gabe zu, als Dichter die Deutschen auf die
Hohe der kommenden Zeit emporzureissen. In
dieser Absicht schrieb er die Hymnen an die
Ideale der Menschheit, an die Liebe, die
Freundschaft, die Schonheit, die Harmonie, die
Unsterblichkeit» (Emil Staiger). In der Erinne-
rung an die Welt der Griechen («einmal lebt
ich wie Gotter, und mehr bedarfs nicht»), an
die ferne und bald verlorene Geliebte

(Diotima! edles Leben!
Schwester, heilig mir verwandt!
Eh ich dir die Hand gegeben,
Hab ich ferne dich gekannt.),

an den Freundeskreis («wo die reine Flamme
gliiht») erwachte in seinen sprachlich vollende-
ten Oden, Hymnen und Gedichten wehmiitige
Freude («einst freueten wir uns auch»).

1537

Die Freude im Werk der Romantiker und in
der Dichtung des 19. und 20. Jahrhunderts?
Die Wiinschelrute schldgt aus, da und dort,
nicht immer nachhaltig und zwingend — gliick-
licherweise, sonst gelangte dieser Aufsatz nie
ans Ende. Er soll nun aber mit einem letzten
Abstecher in das idyllische Land des fabulier-
freudigen, heute wieder sehr geschitzten Dich-
ers Jean Paul (1763 — 1825) zu Ende kom-
men.

Im Anhang von Jean Pauls erstem Roman
(«Die unsichtbare Loge», 1793) steht die Idylle
vom «Leben des vergniigten Schulmeisterlein
Maria Wuz in Auental». Wuz war ein Mensch,
der sich an die «einzigen feuerbestindigen
Freuden des Lebens» hielt, «die hduslichen»,
und deshalb zufrieden und gliicklich war vom
ersten bis zum letzten Lebenstag. Sein Charak-
ter hatte, rdumt der Erzahler ein, «etwas Spie-
lendes und Kindisches, aber nicht im Kummer,
sondern in der Freude.» Schon als Student im
Internat besass Wuz seine Hausmittelchen,
um stets gliicklich zu sein. Héren wir:

«Vor dem Aufstehen», sagt’ er, «freu’ ich mich auf das
Friihstiick, den ganzen Vormittag aufs Mittagessen,
zur Vesperzeit aufs Vesperbrot und abends aufs
Nachtbrot — und so hat der Alumnus Wuz sich stets
auf etwas zu spitzen.»

«Ein anderer Paragraph aus der Wuzischen Kunst,
stets frohlich zu sein, war sein zweiter Pfiff, stets
frohlich aufzuwachen — wund um dies zu konnen,
bedient’ er sich eines dritten und hob immer vom
Tage vorher etwas Angenehmes fiir den Morgen auf»
(etwas zu essen, zu lesen, zu bewundern...)

Das dritte Mittel, frohlich zu sein: «er wurde
verliebt». Kostlich, wie Jean Paul die nérrische
Verliebtheit des jungen Wuz beschreibt, vor al-
lem den «elysdischen Zwischenraum» zwi-
schen Verlobung und Hochzeit, eine «Morgen-
flut des Lebens und Freuens». Noch auf dem
Sterbebett konnte sich Wuz darauf «zuriick-
freuen, und vom eben Verstorbenen wird ge-
sagt: «Seine Achtwochen (jene Flitterwochen)
gehen wieder an, dauern aber linger.»



138

Keine Fabel ohne Nutzanwendung, keine Ge-
schichte ohne Lehre, kein Aufsatz ohne
Schlussatz. Freude? Miisste nicht auch in uns
zu finden sein, was der Dichter beim Blick im
Herzen des vergniigten Schulmeisters ent-
deckte? «Freude in deinen zwei Herzkammern,
Freude in deinen zwei Herzohren.»

Ein Wort zum Verstindnis des Gedichtes
«Adel Ton und Freude»

Beim Anhoren der Zweiten Symphonie von
Beethoven stellten sich Bilder ein, erst unbe-
stimmte Lichtempfindungen, von Freude
durchdrungen, sodann See- und Uferlandschaf-
ten, die immer deutlicher zu einer oft und oft
betrachteten Oertlichkeit aufhellten: Urnersee.
Zu dieser Wahrnehmung gesellten sich —
immer im Andrang der Musik — weitere Bilder
(Berge, Baum, Bach), auch Lese- und andere
Erinnerungen (Tristan). Wie Wellen ans Ufer
schlagen, unabldssig, so tragt die Musik die
Freude ins Herz, Freude, die vielleicht mit
einem Verzicht erkauft wird. Die Ankiindi-
gung des Fohnsturms am Ende des Gedichts
deutet darauf hin, dass die Lebenswirklichkeit
nicht idyllisch, sondern tragisch ist.

Adel Ton und Freude

Beethoven: Zweite Symphonie in D-Dur

Lichtstosse ins Dunkel:
Toneinfall Freude,
anschwellend, verebbend.
Windhauch in Rohr und Blatt
am Schilfufer mittags:
Akkord und Melodie.

Atem Freude:

Wachsen in Freiheit und Musse,
in Demut und Werkhingabe.
Zuckender Puls:

Leben in Liebe

geliebt.

Hin und her die Entenjagd,

die Jagd nach Macht und Gewinn

in ‘Geschift und Staat, Partei und Kunst.
Radarwarnung vor Krieg und Hass,

vor den Feinden des Lebens,

den Verichtern der Liebe.

Untergriindig des Chaos
Gegenstimme und Bassbegleitung:
Aufklaffender Schlund in Schlamm und Moor,

Ausgesetzt auf dem Urnersee,

fliichtiges Floss,

vom Ostwind getrieben

ans Seedorfer Ufer,

in den Graben des Schlosschens A Pro.
Mairchenschloss aus Bernstein und Trinen.

Schonheit Farbe:

Im Fohnglanz die Berge.
Schonheit Klang:

Im Aufbruch die Symphonie.

Getragen werden von den Winden Musik,
vom Lauf der Strémung.
Tristan watet ans Ufer Irlands.



	Freude in der Welt der Dichtung

