
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 4-5

Artikel: Freude in der Welt der Dichtung

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


127

Freude
in der Welt der Dichtung

P. Bruno Scherer

Freude in der Welt der Literatur, der Dichtung,

der Wortkunst? Da ist Freude allgegenwärtig.

Da gehört Freude zur Atmosphäre.
Man atmet sie ein wie die Luft. Man lebt in ihr
wie unter dem blauen Himmel. Wer liest, wird
gleichsam verzaubert, entführt in eine andere
Welt (Das Märchen diene als Schulbeispiel!).
Lesefreuden, stundenlang, abendlang,
vielleicht halbe Nächte lang — wer kennte sie
nicht? Geschenke, die man sich am Sonntag
gönnt, nach strengen Arbeitstagen, nach einer
Enttäuschung — Flucht in eine andere, bessere

Welt! •— oder irgendwann.
Man mag sich in die Welt eines Romans, eines
Dramas, eines Lyrikbandes begeben, man trägt
die Freude am Lesen und die Freude am
Leben mit. Man trägt auch Vorbehalte mit,
sicherlich, den kritischen Sinn, die
Beobachtungsgabe und die Bereitschaft, die Lektüre
unvermittelt abzubrechen, sich lächelnd in die
eigene Weltwirklichkeit zurückzuziehen. Denn
auch Bücher und alle Kunstwelten können
enttäuschen. Kein Leser besitzt die Antenne für
alle Autoren und kein Schriftsteller den Sender
für alle Längen- und Breitengrade. Autor und
Leser, beide entwickeln sich, wachsen, streben.

Und der Autor, der Dichter, der Schreibselige
oder zum Schreiben «Verurteilte»? Im Grunde
befindet auch er sich in der Atmosphäre der
Lebensfreude, im Glück der Schreibe-Seinserfahrung,

des schöpferischen Tuns. In den «Tag-
und Nachtbüchern» (1948) Theodor Haeckers
(1880 — 1945) findet sich die bemerkenswerte
Tagebuchnotiz: «Die wievielte Schreibenacht
ist es heute? Ich weiss es nicht. Ich habe sie
nicht gezählt. Sie waren das Glück meines
Lebens. Und doch habe ich mich in jeder Nacht
gegen ihre Mühen gewehrt, ehe ihr Glück mich
überwältigte.» Ein andermal notierte Haecker:
«Alles in allem sind doch die einsamen
Schreibenächte das Schönste, was mir Gott
geschenkt hat. Anlass und Grund zu ewiger
Dankbarkeit.»
Von beidem, der Freude des Schreibens und



128

der Freude des Lesens, soll hier nicht weiter die
Rede sein. Von welcher Freude aber? Von der
Freude des Lebens, wie sie uns in der Literatur

entgegentritt, gestaltet im Wortkunstwerk
oder personifiziert als dichterische Gestalt.

Welch ein Unterfangen! Es gibt Dichter und
Dichtungen, Bücher und Büchlein so zahlreich
wie der Sand am Meer oder die Bäume im
Wald. Und wollte einer — einmal eingearbeitet

— gründlich vorgehen, so ergäbe der
Forschungsbericht ein eigenes Werk, mit wievielen
Bänden? Eine kleine, bescheidene Auswahl
muss demnach genügen. Aber wo beginnen und
wo enden? Besässe ich eine Wünschelrute und
eine Hand, die zu pendeln verstände, ich würde
den Bibliothekswänden entlanggehen und auf
den Ausschlag warten.
Das wäre zu leicht und zu schön. «Da steh' ich
nun, ich armer Tor, / Und bin so klug als wie
zuvor!» Wer spricht so? Faust! Zu Beginn der
Tragödie. Ein kleiner Band, und enthält doch
das gewichtigste Werk der deutschen
Literaturgeschichte. Schlägt das Pendel aus? Ja und
nein. Zuviel Angst ist mit der Liebe Gretchens
verwoben und vor allem zuviel Kummer und
Elend, als dass in ihrem Herzen ungetrübte
Freude keimen könnte. Faust selber, der ihr
zum Schicksal wird, sucht nicht die Freude. Er
jagt nach Lebensgenuss, nach sattem Daseinsgefühl.

Die Liebe zu Gretchen stellt für ihn nur
eine Episode dar, Station, Vorübergang. Wohl
erfährt er eine Umwandlung im Genesungsschlaf

nach dem Gretchenerlebnis, aber er
rennt weiter durch die Welt, von allen Begierden

getrieben, von keinem Genuss gesättigt. Er
wird alt und muss erblinden, bis er innerlich
sehend wird und zum Augenblicke sagen möchte:
«Verweile doch, du bist so schön!». Und senkte
sich jetzt nicht die Gnade, das Verzeihen Gottes

hernieder, er fiele dem anheim, dem er die
Seele verpfändet hatte, dem «Geist, der stets
verneint». Aber dessen Rechnung geht nicht
auf. Das Jenseits ist unberechenbar — zur
Freude des Sünders. Jetzt wird Freude ahnbar,

im Gesang der Engel, «Faustens Unsterbliches
tragend»:

Gerettet ist das edle Glied
Der Geisterwelt vom Bösen.
Wer immer strebend sich bemüht,
Den können wir erlösen.

Und die Freude wächst im Gesang der Worte,
der Verse, dort, wo im letzten Bild von «Faust»
II die Mater gloriosa angesprochen wird, wo
schliesslich eine der Büsserinnen — Gretchen
— die einstige Melodie der Bitternis und Not
wieder aufnimmt, voll Dank und Glück diesmal

und verklärt von der ewigen Liebe:

Neige, neige,
Du Ohnegleiche,
Du Strahlenreiche,
Dein Antlitz gnädig meinem Glück!
Der früh Geliebte,
Nicht mehr Getrübte,
Er kommt zurück.

Freude ist dort zu finden, möchte man nach
dem Erlebnis der Faust-Tragödie sagen, wo
Erdenleid und Not, Sünde und irdisches Dunkel
mitgetragen, bewältigt und überwunden werden

von der Gnade Gottes, vom Licht der
Ewigkeit. Rückblickend von solcher Lebenshöhe

bekennt der Mensch — wer immer es sei

— mit Lynkeus dem Türmer («Faust» II):

Ihr glücklichen Augen,
Was ije ihr gesehn,
Es sei wie es wolle,
Es war doch so «chön!

Ich scheue mich nicht, nach Goethe einen
Bauerndichter zu zitieren. Dessen Aussage hält die
gleiche Lebenserfahrung fest und klärt den
Begriff der Freude. Albin Fringeli hat den Vers
von Ernst Niefenthaler in den «Schwarzbueb»-
Kalender (1971) aufgenommen:

Ohni Ohe gab s kei Morge,
S höchste Glück wachst us em Leid,
Ohni Chümmernis un Sorge
Gab s kei reini, grossi Freud.



129

Nicht eine kindisch-kurzsichtige Freude ist
gemeint, eine feuchtfröhliche Feststimmung,
wenn die Heilige Schrift des Alten Testamentes
dem Menschen empfiehlt, sein Brot in Freude
zu essen und seinen Wein frohen Herzens zu
trinken (Pred 9, 7), sich nicht durch Sorgen
und Verdruss, Neid und Zorn das Leben
abkürzen zu lassen (Sir 30, 22—25). Wohl darf
sich der Mensch freuen, solange er jung und
gesund ist (Pred 11, 9), aber zugleich soll er wissen,

dass Gott ihn über alles, auch über seine
Freuden, zur Rechenschaft ziehen wird. Letztlich

taugt nur die Freude, die vor Gott bestehen

kann. «Die Furcht des Herrn erquickt das
Herz, gibt Frohsinn, Freude und langes
Leben» (Sir 1, 12). Gottvertrauen und Gelassenheit

sprechen aus diesen Zeilen. Gott selber
bedeutet dem Frommen einen Quell der Freude,
des Frohsinns, des Optimismus. Das Buch der
Psalmen ist voll von solcher Weisheit.
Die Freude, wie sie die Frohbotschaft des
Neuen Testamentes durchzieht, steht auf einsamer

Höhe und wird doch allen angeboten und
geschenkt: «Dies habe ich zu euch geredet,
damit meine Freude in euch sei und eure Freude
vollkommen werde» (Joh 15, 11). Es ist die
Höhe der Bergpredigt, der Seligpreisungen,
wonach der Christ frohlocken und sich freuen soll,
wenn es ihm «schlimm» ergeht, wenn er — um
Christi Willen, d. h. auch um der Wahrheit,
Gerechtigkeit und Liebe, um der Lebenswirklichkeit

willen — geschmäht, verfolgt und verleumdet

wird (Mt 5, 1 — 12).
Die Lehre des Apostels Paulus ist durchsäuert
vom Geist evangelischer Freude. Jedem Leser
seiner Briefe wird das zum Erlebnis. Die Freude
zählt da neben der Liebe und Freundlichkeit,
der Geduld und Güte, dem Frieden und der
Treue zu den Früchten des Geistes
(vgl. Gal 5, 22). Sie gehört zum Erscheinungsbild

christlicher Existenz.
Wenn der Mensch im Willen Gottes steht und
sich in seiner Liebe und Güte geborgen weiss,
wird ihm alles zum Anlass innerer Freude.
Diese Grundstimmung der Geborgenheit und

des Friedens, des Wissens um die göttliche
Ordnung in der Welt und im Menschen selbst,
des Vertrauens in die Vorsehung könnte als
Freude bezeichnet werden. Diese Lebensgrundstimmung

gehört nicht nur zur jüdischen und
christlichen, sondern zur allgemein religiösen
Erfahrung. Alle Literaturen der Welt bezeugen
sie. Ich meine, man müsste diesem Zeugnis
auch bei den alten Griechen, bei Piaton etwa
und den Tragikern, begegnen können. Piaton
lässt im «Symposion» den Sokrates von einem
Gespräch mit der Seherin Diotima erzählen und
von ihrer Lehre über Eros, die Liebe. Eros
helfe den Menschen durch die Liebe zum Schönen

an der Unsterblichkeit der Götter teilzuhaben.

Der Stufenweg, den Eros geleite, führe
über die Liebe zum schönen Körper zur Liebe
zur schönen Seele, zu den schönen
Wissenschaften und endlich zur «mystischen
Erkenntnisschau» des reinen Schönen, darin Gott
aufleuchte. Hier wird Freude spürbar. — Antigone,

der Sophokles das unvergessliche Wort in
den Mund legt: «Nicht mitzuhassen, mitzulie-
ben bin ich da», verwirkt ihr Leben, weil sie
das Gebot des Königs, ihren toten Bruder ohne
Begräbnis zu lassen, übertritt. Innerlich weiss
sie sich den höheren Gesetzen der Bruderliebe
und der Ehrfurcht vor den Toten gehorsam. In
ihrem Untergang wird die Seelengrösse des
freien, des guten und tapferen Menschen offenbar:

ein Schimmer Freude über der antik-finsteren

Lebenstragik.
Wenig Freude scheint in den spärlichen Resten
der germanischen und althochdeutschen Literatur

und in den Götter- und Heldensagen der
Germanen zu walten. Der Blick der Germanenstämme

bleibt lange an der Existenznot des
Lebens und der unbewältigten Völkerwanderungsvergangenheit

haften. Dunkel tönt der Vers im
Hildebrandslied: «Welaga nû, waltant got
(quad Hiltibrant), wêwurt skihit — Weh nun,
waltender Gott (sprach Hildebrand),
Wehschicksal wird». Das Nibelungenlied trägt diese
Schwermutsmelodie weiter, bis hinauf in die
Tragödien Schillers, Kleists, Grillparzers und



130

Hebbels. — Aber in der werdenden Sprache
selbst war Freude versteckt, die Freude, dass
der Mensch mit Hilfe seiner Sprache Welten zu
erobern und Schicksale künstlerisch zu gestalten

vermöchte. Solche Freude begleitet die
Uebertragungen Notkers des Deutschen, seiner
St. Galler und Reichenauer Mitbrüder. In der
Einleitung zu Otfrids Evangelienbuch stehen
die Verse:

Freude und Festlichkeit in der Buchmalerei

Initiale P. Anfang des Kommentars des hl. Hieronymus

zum Propheten Jeremia. Zweites Jahrzehnt des
14. Jahrhunderts, verwandt mit dem oder mit den
Schreibern des Katharinentaler Graduales (1312).
UBB B III.

Nu freuuen sih es alle
Thaz uuir Kriste sungun
in unsera zungun
Nun freuen sich alle darüber
dass wir in unserer Sprache
von Christus sangen.

Die Freude an der Sprachkraft, am Lied, an
den Heilswahrheiten durchzieht die Mariensequenz

aus dem Kloster Muri (gegen 1200):
«Freuwe dich, gotes zelle .».
Und schon bricht der Minnesang auf mit seiner

kindlichen Freude am ritterlich-höfischen
Leben, dessen Idealbild in den Epen um König
Artus und seine Tafelrunde gestaltet wird. Der
Frühling, die freie Natur, das Abenteuer des
Kampfs, der Jagd und weiter Reisen und — in
der künstlichen Welt des eigentlichen Minnesangs

— die Schönheit der geliebten und
verehrten Herrin sowie der Minne Lust und Leid
werden besungen. Walthers Frühlings- und
Liebeslieder atmen echte Daseins- und
Minnefreuden. Die Liebesdichtung wird fortan das
Signum der Freude tragen, doch nicht
ungetrübter Freude. Was Dietmar von Eist in einem
Tagelied vermerkt hat: «liep âne leit mac niht
gesîn — Lieb ohne Leid, das kann nicht
sein», begleitet die Liebesdichtung durch die
Jahrhunderte. Parzivals Mutter trägt den
bezeichnenden Namen Herzeloyde. Ihr Sohn
gelangt über die Strasse des Herzeleids, der
Enttäuschung und Entbehrung, der ungewollten
Schuld und des Grolls, doch endlich auf dem
Pfad unverdrossenen Strebens zur Gralsburg
und somit zum Lebensglück und zu Gott.

feraednel ai>

|) tttmÄtnatam

m&n ttftäfltttcmarm Wwwratdtir
mrnç&câ ttttiT tfuttàco mmmhfle

Jgöfejr(x«ßH»t* Mmu*&qutA Jj
itoUunr imt&tf&mü (fcitçwlmûp

""" |
mmmtb |hu J

KSctld^ tliä mi<0t1tt>- tic qhtô irffav
"
J

yytimtmc- tjuô mon(r
Antut ceFwticm 4tu$dwfcafejf-u -Ii



Ï31

Christliche Dichtung

Dem Minnesang und der Liebesdichtung gegenüber

steht die geistliche Dichtung des Mittelalters
und späterer Zeit, deren Wort von der

Freude biblisch geprägt und seinshaft im
Heilswirken Christi begründet ist. Der Bericht oder
die Legende vom Osterspiel der Urner Söldner

vor Karl V. ist vorbildlich. Ihre Botschaft
an den Kaiser lautete: Der grösste Trost und
die grösste Freude der Christenheit ist der
auferstandene Herr. In dieser Erkenntnis liegt das
Herzblatt christlicher Dichtung verborgen. Die
1. Strophe eines Osterliedes aus dem 15.
Jahrhundert stehe hier stellvertretend für die Dichtung

aus christlicher Freude:

Christ ist erstanden
von der marter aller,
des schüll(sollen) wir alleu fro sein,
christ scholl unser trost sein.
Kyrioleis.

Aehnlich lässt Martin Luther die letzte Strophe
seines Kirchenliedes «Gelobet seistu, Jesu
Christ» enden:

Des freu sich alle Christenheit
und dank im des in ewigkeit.
Kyrioleis.

In dieser Nachfolge und in der Freude ob
Christi Erlösertat steht auch das spätere
Kirchenlied, stehen Paul Gerhardt und die christlichen

Dichter der Barockzeit und des Pietismus,

Novalis sowie R. A. Schröder und Jochen
Klepper.
Mechtild von Magdeburg und die Vertreter der
deutschen Mystik treten vor unser inneres
Auge. Ihr Sprechen gleicht oft einem verlegenen

Freuden- und Glücksgestammel, das die
unfassbare Begegnung mit Gott in Worte zu
fassen sich müht. Mechtild:

O du giessender Gott in deiner Gabe!
O du fliessender Gott in deiner Minne!
O du brennender Gott in deiner Begehrung!
O du schmelzender Gott in deiner Einung

mit deinem Leibe!
O du ruhender Gott an meiner Brust,
ohne dich kann ich nicht sein.

Joseph Bernhart hat Mystiker-Texte unter dem
Titel «Der stumme Jubel» (1936) gesammelt.
Die Schwierigkeit, gnadenhaftes Geschehen
und Erfahren in Worten auszudrücken, wird
damit treffend gezeichnet. In der Tat, wer die
Liebe und Freude Gottes erfährt, läuft Gefahr,
zu verstummen.
Wer könnte von der christlichen Freude sprechen

und jene grosse Heiligengestalt übersehen,
die in einmaliger Art christliche Lebensfreude
und Gottgeborgenheit verkörpert: Franz von
Assisi? Sein Leben ist ein «Sonnengesang».
Man nannte ihn den Bruder Immerfroh, und
doch ragt der Berg Alverna in sein Leben hinein,

in dessen Felseinsamkeit er die Wundmale
empfing. Die Enttäuschung darüber, dass sein
Armutsideal, die radikale Christusnachfolge,
von seinen Mitbrüdern und Jüngern nur mit
Einschränkungen weitergetragen wurde, beschattete

seine letzten Lebensjahre. Seine Oster-
freude ist dunkler Karfreitagsstimmung
abgerungen. Von daher ist die Geschichte aus den
«Fioretti» zu begreifen: «Wie der hl. Franz
Bruder Leo belehrte, dass nur im Kreuz die
vollkommene Freude ist». Die vollkommene
Freude? Sie liegt nicht darin, dass die Minderbrüder

mit ihrem Tugendbeispiel viele
Menschen erbauen; nicht in der Gabe, Wunder zu
wirken, Kranke zu heilen und Tote zum Leben
zu erwecken; nicht in Wissenschaft, Weisheit
und menschlicher Erkenntnis; nicht in der
Möglichkeit, durch mächtige Ueberzeugungs-
kraft alle Ungläubigen zum Glauben zu bekehren.

Die vollkommene Freude liegt darin —
seltsamer Widerspruch! —: Wenn man von
seinen Mitmenschen verachtet, beleidigt, misshandelt

würde, aber Unbill und Beleidigungen
ruhig und geduldig, im Geiste der Demut und des
Verzeihens und mit Freude ertrüge. «Denn
über alle Gnadengaben des Heiligen Geistes,
die Christus seinen Freunden je gewährte und



132

gewährt, ist diese: sich selbst besiegen und um
Christi willen, aus Liebe zu Gott, Entbehrung
und Kränkung tragen.»
Das christliche Paradox von Freude und Leid!
Von Seiten der Menschen kommt uns letztlich
immer Enttäuschung und Leid zu, von Seiten
Gottes Freude. Oder: Aus aller Not kann
Freude werden. Warum? Weil Christus durch
sein bitteres Leiden und seine Auferstehung das
Kreuz und damit alles Leid der Welt überwunden

hat.
Wo immer Christen schreibend, künstlerisch
gestaltend am Werk sind, wird diese Wahrheit
aufleuchten, zeigt sich dieses Paradox, deutet
irdische Freude auf die jenseitige Freude des

ewigen Lebens hin. Ja, Freude und Optimismus

im Hinblick auf Gott und die Ewigkeit
wird zum Charakteristikum, zum Kennzeichen
christlicher Dichtung.
Pascals «Mémorial», das erregende Dokument
eines mystischen Erlebnisses, einer genau
datierbaren Nachtstunde, besteht aus Satzfragmenten,

vereinzelten Wörtern und Bibelzitaten,

aus Bruchstücken überwältigender,
unbeschreiblicher Empfindungen. Es hebt an mit
«feu — Feuer», ruft Gott an und verzeichnet
alsdann die Wörter: «Gewissheit. Empfindung.
Freude. Friede.» Und ein paar Zeilen weiter:
«Joie, joie, joie et pleurs de joie — Freude,
Freude, Freude, Tränen der Freude.» Was ist
darüber zu sagen? Nichts. Freude aus letzten
Bezügen wird hier offenbar. Alle nur
irdischmenschliche Freude erscheint davor als Schatten

und Surrogat, als Regentümpel vor der un-
ermesslichen Weite und Tiefe des Meeres.
Bei Paul Claudel erleben wir das nämliche. Es
sei aus dem Werk des grossen französischen
Dichters das von Arthur Honegger vertonte
Oratorium «Jeanne d'Arc au bûcher»
herausgegriffen. In der letzten Szene steht Jeanne
zitternd auf dem brennenden Scheiterhaufen,
zusehends von den Flammen bedrängt und gotthin
getrieben. Nun scheint sie die heiligen Stimmen

wieder zu hören, die in der Zeit ihrer Ver-
demütigung und Prüfung verstummt waren:

Il y a la joie qui est la plus forte.
Noch ist die Freude da,
und die Freude ist stärker als alles.
Il y a l'amour qui est le plus fort.
Il y a Dieu qui est le plus fort.
Die Freude, die Liebe, Gott!
ist stärker als alles.

Weil Claudel ein Dichter der allesumfassenden
christlichen Wahrheit ist, ist er ein Dichter der
Freude. Freude lebt aus der Wahrheit, der
Geborgenheit in Gott. Die Wahrheit führt zur
inneren Freiheit, zur Freude. Claudel erblickte
den Sinn seines Werks im Bezug und im Hinweis

auf «das Geheimnis der Freude, des
Lobpreisens und der Seligkeit, das freizulegen die
eigentliche Aufgabe des Dichters ist» (Positions

et propositions I). Im ausgezeichneten
Büchlein «Die Freude ist die Wahrheit» (1968)
hat das Pierre Ganne dargelegt.
Die Freude bei Péguy und Bernanos? Charles
Péguy gelangt an der Hand des «kleinen
Mädchens Hoffnung» zu Gott und zur Freude. Die
Gestalten im Werk des Georges Bernanos
kämpfen sich mühsam durch den Nebel der
Angst, des Zweifels und der Verzweiflung, des

«désespoir». In «La Joie» opfert sich die junge
Chantal als Zeugin christlicher Wahrheit und
Freude. Der Weg der verängstigten Blanche de
la Force (in der «Begnadeten Angst») führt
durch die Finsternis des Kreuzes ins Licht der
Gnade.
Den Dichtern des französischen Renouveau
catholique (Bloy, Péguy, Claudel, Bernanos)
könnten einige deutsche christliche Schriftste-
ler zur Seite treten: Gertrud von le Fort, Elisabeth

Langgässer, Reinhold Schneider, Werner
Bergengruen, Stefan Andres, Edzard Schaper.
Es wäre ertragreich, in ihrem Werk den Signa
christlicher Freude nachzuspüren. Bedrängender

ist die Frage nach dem christlichen Zeugnis
in der Dichtung der zweiten Hälfte unseres

Jahrhunderts. Gewiss gibt es auch heute
Schriftsteller und Dichter, deren Werk aus der
ganzheitlichen Haltung des gläubigen
Menschen erwächst und zur echt christlichen Lite-



T33

ratur zu zählen ist. Viele aber, auch Christen,
gehen als Künstler einen andern Weg, den Weg
über die Freude der Welt. Der geistliche und
der weltliche Weg führen letztlich zur nämlichen

Freude in der Ewigkeitsvollendung.

Initiale H auf verrohtem Fleuronné-Hintergrund.
Der Buchstabe umfasst eine Verkündigung an Maria.
Als Schreiber dürfte Heinrich Foetschner de Bülach
(1427 in Frage kommen. Die Initiale findet sich in
einem der Bücher des Predigerbruders Heinrich Ryss
in Basel. UBB F IV.

Der andere Weg: Freude der Welt

Die Wurzel dieses Weges wäre ebenfalls in der
griechisch-römischen Antike sowie in der
Naturmystik des Mittelalters und in der weltzugekehrten

Dichtung des Humanismus und der
Renaissance zu suchen. Mit Bedacht stellen wir
die Ode «Der Zürchersee» des christlichen
Dichters F. G. Klopstock an den Anfang der
Textauswahl. Begeisterung und Naturfrömmigkeit,

jugendliche Lebensfreude und schwärmerische

Liebessehnsucht verweben sich darin zu
einem bezaubernden Gesang.

Göttin Freude, du selbst!
dich, wir empfinden dich!

heisst es mitten im Lied. Und früher schon,
beim Anruf der Natur, wird die Freude als
Vorbild des Dichters genannt:

Komm, und lehre mein Lied jugendlich heiter sein,
Süsse Freude, wie du!

Der Wille zur Freude, zur Freundschaft, zum
schönen Leben («das Leben geniessen, / Nicht
unwürdig der Ewigkeit»), das scheint der
Ertrag der Seefahrt des jungen Dichters und seiner

Ode zu sein. Die vielzitierte Anfangsstrophe

erhebt das frohe Gesicht, den fröhlichen

Menschen:

Schön ist, Mutter Natur, deiner Erfindung Pracht
Auf die Fluren verstreut, schöner ein froh Gesicht,
Das 'den grossen Gedanken
Deiner Schöpfung noch einmal denkt.

Bei aller Weltzugewandtheit bleibt die
Grundstimmung in der Ode des Dichters des «Messias»

religiös. Das lässt sich vom Werk der ihm
sprachlich nachfolgenden Dichter Goethe und
Schiller nicht mehr behaupten. Wohl fehlt bei
ihnen das religiöse und manchmal auch das
christliche Moment nicht, aber der Säkularisie-
rungsprozess ist weit vorangeschritten.
«Göttin Freude, du selbst. lasen wir bei
Klopstock. Und: «Süsser ist noch / In dem





G5

Wer könnte diese Seligen in Abrahams Schoss

anschauen, ohne sich von ihrem befreienden
Lachen anstecken zu lassen Gäbe es ein
besseres Heilmittel gegen den tierischen Ernst,
der in Kirche und Welt soviel Unheil anstiftet?
Das Mittelalter hat den Humor selbst im innersten
Raum der Kirche nicht bloss geduldet, sondern in
allen Spielarten durchexerziert und zelebriert.
Die Kirche von heute muss das wieder lernen,

wenn sie besseren Zeiten entgegengehen will.



136

Arme des Freunds wissen, ein Freund zu sein!».
In Schillers Ode «An die Freude» — durch die
Aufnahme in die Neunte Symphonie von
Beethoven weit über ihren Eigenwert berühmt —
beginnt so:

Freude, schöner Götterfunken,
Tochter aus Elysium,
Wir betreten feuertrunken,
Himmlische, dein Heiligtum.

Mit dem Pathos der Freundschaft, der Verbrüderung

aller, der Aussöhnung und Befriedung
der Völker wird auch der religiöse Gedanke
angeführt:

Seid umschlungen, Millionen!
Diesen Kuss der ganzen Welt!
Brüder — überm, Sternenzelt
Muss ein lieber Vater wohnen.

Gott, der «Unbekannte», der «Schöpfer», der
«Sternenrichter», wird zum Garanten der
Freude und der Freundschaft auf Erden. Das
Innerste der Natur, des Alls wird als Freude
angesprochen. Freude treibt als «Weltenuhr»
den Kosmos voran. Sie ist — vergleichbar mit
dem «sanften Gesetz» bei Stifter — auch in der
geistigen und moralischen Welt wirksam:

Aus der Wahrheit Feuerspiegel
Lächelt sie den Forscher an.
Zu der Tugend steilem Hügel
Leitet sie des Dulders Bahn

Kein Zweifel, die Freude, eine bislang als seelische

Gxundstimmung angesprochene Grösse,
ist eine göttliche Eigenschaft, ja zum
Erscheinungsbild Gottes geworden.
Stärker als bei Schiller entschwindet das Klop-
stocksche Vorbild beim jungen Goethe. Die Se-
senheimer Lieder, der Liebe zu Friederike
Brion erwachsen, gemahnen nur noch in der
Haltung der Liebesbegeisterung und der Natur-
beseligung an den Dichter der «Zürchersee»-
Ode. Neben dem Wandel ins Eigenständige im
sprachlichen Bereich hat sich aber ein weiterer

Wandel vollzogen: Die religiöse Welt gesellt
sich nicht von aussen ans Kunstwerk heran. Sie
wird ihm auch nicht aufgeklebt. Sie ist
vielmehr aufgegangen ins Ganze. Das Natur- und
Liebeserleben als solches besitzt nicht nur
kosmischen, sondern auch religiösen Bezug, es
schliesst das religiöse Erleben mit ein. Im lu-
bel der Liebe und der Naturerfahrung (die vielen

Ausrufe!) erfährt das sprechende Ich (und
der Leser) das Allumfassende des Lebens und
der Welt (unausgesprochen), auch das Göttliche.

Verinnerlichung der Natur, Vertiefung
des seelischen Erlebens. Das «Maifest» atmet
so sehr die Freude des Lebens, dass es ohne
Kürzung hier stehen soll:

Wie jherrlich leuchtet
Mir die Natur!
Wie glänzt die Sonne!
Wie lacht die Flur!
Es dringen Blüten
aus jedem Zweig
Und tausend Stimmen
Aus dem Gesträuch

Und Freud und Wonne
Aus jeder Brust.
O Erd', o Sonne,
O Glück, o Lust,
O Lieb', o Liebe,
so golden schön
Wie Morgenwolken
Auf jenen Höhn,

Du segnest herrlich
Das frische Feld —
Im Blütendampfe
Die volle Welt!
O Mädchen, Mädchen,
Wie lieb' ich dich!
Wie blinkt dein Auge,
Wie liebst du mich!

So liebt die Lerche
Gesang und Luft,
Und Morgenblumen
den Himmelsduft,
Wie ich dich liebe
Mit warmen Blut,
Die du mir Jugend
Und Freud' und Mut



I37

Zu neuen Liedern
Und Tänzen gibst.
Sei ewig glücklich,
Wie du mich liebst.

Innige Natur- und Weltgeborgenheit sowie frommer

Sinn spiegeln sich im dichterischen Werk
des Matthias Claudius und des Johann Peter Hebel.

Claudius war ein froher Mensch und führte
ein glückliches Ehe- und Familienleben. Hebel
besass Sinn für Humor und Fröhlichkeit. Sein
Gedicht «Freude in Ehren» lobt den massvollen

Lebensgenuss und scheut dabei auch den
Gedanken an Tod und Herrgott nicht. Die
2. Strophe:

Ne Trunk in Ehre,
wer will's verwehre?
Trenkt's Blüemli nit si Morgetau?
Trinkt nit der Vogt si Schöppli au?
Und wer am Werchtig schafft,
dem bringt der Rebesaft
am Suntig neui Chraft.

Nochmals brechen reine Begeisterung und
Freude in der Nachfolge Klopstocks und Schillers

auf: bei Hölderlin. «Hölderlin fiel die Aufgabe

zu, als Dichter die Deutschen auf die
Höhe der kommenden Zeit emporzureissen. In
dieser Absicht schrieb er die Hymnen an die
Ideale der Menschheit, an die Liebe, die
Freundschaft, die Schönheit, die Harmonie, die
Unsterblichkeit» (Emil Staiger). In der Erinnerung

an die Welt der Griechen («einmal lebt
ich wie Götter, und mehr bedarfs nicht»), an
die ferne und bald verlorene Geliebte

(Diotima! edles Leben!
Schwester, heilig mir verwandt!
Eh ich dir die Hand gegeben,
Hab ich ferne dich gekannt.),

an den Freundeskreis («wo die reine Flamme
glüht») erwachte in seinen sprachlich vollendeten

Oden, Hymnen und Gedichten wehmütige
Freude («einst freueten wir uns auch»).

Die Freude im Werk der Romantiker und in
der Dichtung des 19. und 20. Jahrhunderts?
Die Wünschelrute schlägt aus, da und dort,
nicht immer nachhaltig und zwingend —
glücklicherweise, sonst gelangte dieser Aufsatz nie
ans Ende. Er soll nun aber mit einem letzten
Abstecher in das idyllische Land des
fabulierfreudigen, heute wieder sehr geschätzten Didiers

Jean Paul (1763 —1825) zu Ende kommen.

Im Anhang von Jean Pauls erstem Roman
(«Die unsichtbare Loge», 1793) steht die Idylle
vom «Leben des vergnügten Schulmeisterlein
Maria Wuz in Auental». Wuz war ein Mensch,
der sich an die «einzigen feuerbeständigen
Freuden des Lebens» hielt, «die häuslichen»,
und deshalb zufrieden und glücklich war vom
ersten bis zum letzten Lebenstag. Sein Charakter

hatte, räumt der Erzähler ein, «etwas
Spielendes und Kindisches, aber nicht im Kummer,
sondern in der Freude.» Schon als Student im
Internat besass Wuz seine Hausmittelchen,
um stets glücklich zu sein. Hören wir:

«Vor dem Aufstehen», sagt' er, «freu' ich mich auf das
Frühstück, den ganzen Vormittag aufs Mittagessen,
zur Vesperzeit aufs Vesperbrot und abends aufs
Nachtbrot — und so hat der Alumnus Wuz sich stets
auf etwas zu spitzen.»
«Ein anderer Paragraph aus der Wuzischen Kunst,
stets fröhlich zu sein, war sein zweiter Pfiff, stets
fröhlich aufzuwachen — und um dies zu können,
bedient' er sich eines dritten und hob immer vom
Tage vorher etwas Angenehmes für den Morgen auf»
(etwas zu essen, zu lesen, zu bewundern...)

Das dritte Mittel, fröhlich zu sein: «er wurde
verliebt». Köstlich, wie Jean Paul die närrische
Verliebtheit des jungen Wuz beschreibt, vor
allem den «elysäischen Zwischenraum»
zwischen Verlobung und Hochzeit, eine «Morgenflut

des Lebens und Freuens». Noch auf dem
Sterbebett konnte sich Wuz darauf «zurückfreuen,

und vom eben Verstorbenen wird
gesagt: «Seine Achtwochen (jene Flitterwochen)
gehen wieder an, dauern aber länger.»



13 S

Keine Fabel ohne Nutzanwendung, keine
Geschichte ohne Lehre, kein Aufsatz ohne
Schlussatz. Freude? Müsste nicht auch in uns
zu finden sein, was der Dichter beim Blick im
Herzen des vergnügten Schulmeisters
entdeckte? «Freude in deinen zwei Herzkammern,
Freude in deinen zwei Herzohren.»

Adel Ton und Freude
Beethoven: Zweite Symphonie in D-Dur

Lichtstösse ins Dunkel:
Toneinfall Freude,
anschwellend, verebbend.
Windhauch in Rohr und Blatt
am Schilfufer mittags:
Akkord und Melodie.

Ein Wort zum Verständnis des Gedichtes
«Adel Ton und Freude»

Beim Anhören der Zweiten Symphonie von
Beethoven stellten sich Bilder ein, erst
unbestimmte Lichtempfindungen, von Freude
durchdrungen, sodann See- und Uferlandschaften,

die immer deutlicher zu einer oft und oft
betrachteten Oertlichkeit aufhellten: Urnersee.
Zu dieser Wahrnehmung gesellten sich —
immer im Andrang der Musik — weitere Bilder
(Berge, Baum, Bach), auch Lese- und andere
Erinnerungen (Tristan). Wie Wellen ans Ufer
schlagen, unablässig, so trägt die Musik die
Freude ins Herz, Freude, die vielleicht mit
einem Verzicht erkauft wird. Die Ankündigung

des Föhnsturms am Ende des Gedichts
deutet darauf hin, dass die Lebenswirklichkeit
nicht idyllisch, sondern tragisch ist.

Atem Freude:
Wachsen in Freiheit und Musse,
in Demut und Werkhingabe.
Zuckender Puls:
Leben in Liebe
geliebt.

Hin und her die Entenjagd,
die Jagd nach Macht und Gewinn
in Geschäft und Staat, Partei und Kunst.
Radarwarnung vor Krieg und Hass,
vor den Feinden des Lebens,
den Verächtern der Liebe.

Untergründig des Chaos
Gegenstimme und Bassbegleitung:
Aufklaffender Schlund in Schlamm und Moor,

Ausgesetzt auf dem Urnersee,
flüchtiges Floss,
vom Ostwind getrieben
ans Seedorfer Ufer,
in den Graben des Schlösschens A Pro.
Märchenschloss aus Bernstein und Tränen.

Schönheit Farbe:
Im Föhnglanz die Berge.
Schönheit Klang:
Im Aufbruch die Symphonie.

Getragen werden von den Winden Musik,
vom Lauf der Strömung.
Tristan watet ans Ufer Irlands.


	Freude in der Welt der Dichtung

