
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 4-5

Artikel: Freude und Kunst

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


122

Wo ist nur, so fragen Sie wohl längst, der viel-
blütige, leuchtende, duftende Strauch

Eros?
Sagen Sie selbst: Ist er Treibhauspflanze, ist er
Feldblume? Das ist wohl eine Frage des
Standpunktes. Er kann veredeltes Wildgewächs, aber
auch verwilderte Zuchtblume sein. Er gedeiht
nur, wo er viel Platz, grosse Freiheit findet. Soll
er allen zur Freude werden, braucht er aber
auch kluges Beschneiden. Er keimt und wächst
wild empor, ist die leidenschaftliche,
sinnenfreudige Liebe zwischen Mann und Frau. Ein
Blütenmeer bricht auf, von selbst —
geschenkte Freude! Aber schon bald bedarf es
der gegenseitigen Anstrengung, der Rücksichtnahme,

des feinen Hinhörens, der Opferbereitschaft.

Das Kind — Frucht und tiefste Freude
einer Ehe — es ist nicht bloss Geschenk, es
bedeutet auch Schmerzen, Arbeit, Anstrengung:
Anspannung aller elterlichen Kräfte. Seine
Erziehung ist die schwerste Aufgabe, die Eltern
zu leisten haben, die Früchte davon ihr liebster
Lohn. Wie bewegt es mir das Herz, wenn ich
sehe, wie die Geschwister teilen; wie sie den vor
der strafenden Mutter schützen, welchen sie
eben verklagt; wie sie sich von einem geliebten
Spielzeug trennen, um einem fremden Kind
eine Freude zu machen.
Freude! Das Wort kommt oft vor in meinem
Aufsatz. Haben wir heute, wo so viel Krieg und
Not und tiefstes Elend auf der Welt herrschen,
ein Recht auf Freude?
Ja und nein.
Nein dann, wenn wir die Freude als etwas
Privates, Intimes kultivieren und auf den engen
Kreis unserer Familie beschränken.
Ja, wenn wir uns bemühen, andern Menschen
Freude zu machen: Fremden, Traurigen, Hungrigen,

Suchenden, Notleidenden. Wir haben
nur so viel Recht auf Freude, als wir sie mit
den andern teilen.
Jede echte Freude gedeiht auf dem Boden, dessen

Schätze unerschöpflich sind, dem Urgrund
allen Lebens: GOTT.

Freude und Kunst
P. Hieronymus Haas

Niemand wird zweifeln, dass echte Kunst eine
Quelle der Freude ist. Unter den vielen Quellen

der Freude dürfte die Kunst, vor allem die
religiöse Kunst, einen vornehmen Platz einnehmen.

Urquell und eigentlicher Gegenstand der
Freude ist Gott. Das Neue Testament ist
gekennzeichnet als «Euangélion» — als Frohbotschaft.

Schon die Ankündigung der Geburt
Christi vor den Hirten von Bethlehem spricht
das deutlich aus: «Ich verkünde euch eine grosse

Freude, die allem Volk zuteil wird» (Lk
2,10). Seit Jesus Christus die im Alten Bunde
verheissene Gottesherrschaft angetreten und
sein Erlösungswerk vollbrachte, ist die
beglückende Gemeinschaft mit Gott wiederhergestellt.

Darum ist die Grundstimmung des Christen

Freude. Unsere Freude ist im Tiefsten eine

Teilnahme an Christi Freude. Jesu Verhältnis

zum Vater ist der eigentliche Grund aller
christlichen Freude. Christus ist auf diese Erde
gekommen, um uns Freude zu schenken,
indem er uns Botschaft vom Vater brachte (Jo
17,13).



123

Man könnte das Wort des hl. Thomas von
Aquin: «Der Liebe zu Gott folgt notwendig die
Freude», auch auf die Kunst anwenden. Kunst
ist schöpferisches Tun und eine Teilnahme an
Gottes schöpferischem Wirken, das im Letzten
nur Liebe ist. Schon die ganz frühe Kunst ist
durch die Religion bedingt und darum
Ausdruck religiösen Verhaltens. In allen Hochkulturen

dient Kunst vor allem der Gottheit. Die
Religionen ermöglichen erst jenes geistige
Milieu, in dem dem Künstler eine so sinnvolle
Aufgabe zugeordnet ist, dass er sein Ziel nie
aus dem Auge verliert.
Wenn ich ein Kunstwerk liebe, habe ich
zunächst Wohlgefallen an ihm gefunden. Was
mag es wohl sein, was mein Wohlgefallen
erregt? Sind es Farben, sind es Formen, sind es

gigantische Kompositionen, sind es erhabene
Räume? Auf jeden Fall muss es ein schöpferisches

Werk sein. Echtes Kunsterleben gewährt
nicht blossen Genuss, sondern eine
gesamtmenschliche Beglückung, eine Beseligung in
den Tiefen des menschlichen Herzens.
Denken wir an die Farben. Wie können doch
harmonische Farbkompositionen im Menschenherzen

Freude auslösen! Jeder Mensch hat seine

Farben, die er liebt, die ihm wohltun. Die
Farben eines Menschen erlauben Rückschlüsse
auf sein Wesen. So versucht man heute, durch
Farbteste zum Charakterbild eines Menschen
vorzudringen. Um die Jahrhundertwende war
Farbfreudigkeit in Kleidung und Wohnbereich
zu eintönigen, dunklen Farben zusammengeschrumpft.

Heute wird das Helle und Grelle
bevorzugt. Einfluss des Südens, der romanischen
Sonnenvölker! Interessant sind die Farbkompositionen

bei den alten Trachten, sie sind nicht
willkürlich gewählt, sondern gehorchen
bestimmten Gesetzen. Landschaft, Klima und
Umwelt prägen solche Gesetze. Die Farben
haben eine tiefe Bedeutung, sie können Freude
und Trauer auslösen. Mit dem Schwinden und
Vergessen der Symbolgehalte ging auch das
Wissen um die Kraft und den Sinngehalt der
Farben verloren. Die barbarische Farblust un¬

serer Epoche drückt sich aus in den schreienden

Leuchtfarben der Reklame, in den oft giftigen

Farbtönen der Kunststoffe und in der Mode.

Solche Farben offenbaren zumeist die Zer-
brochenheit des heutigen Menschen.
Der Mensch muss aber, um leben zu können, in
seinem Lebensbereich immer wieder neu die
Harmonie herstellen. Harmonie ist Wohlklang,
Ebenmass, Ordnung. Ausgewogenheit und
Auflösung aller Disharmonien. Diese Harmonie zu
finden ist dem christlichen Mittelalter
geglückt. Die Kunst, aus Licht, farbigem Glas und
Blei leuchtende Glasbilder zu schaffen, gleichsam

«mit farbigem Licht zu malen», ist eine
Erfindung des christlichen Abendlandes. In
keiner der andern Bildkünste konnte das göttliche

Wirken des Geistes eine so jenseitige
verklärte Gestalt annehmen wie in der Glasmalerei.

Die Glasmalerei-Zyklen einer Kathedrale,
Kapelle oder Dorfkirche, kommen nicht nur
dem Bildverlangen des Menschen entgegen,
sondern machten auch den des Lesens noch
unkundigen Gläubigen mit der Heiligen Schrift
vertraut. Diese farbigen Lichtbilder waren
wirkliche Frohbotschaft — Kunde der wahren
Freude! In den riesigen Bildwänden gotischer
Zeit können wir uns das gesamte Alte und
Neue Testament und das Leben der Heiligen,
wie in einem Buche lesend, vergegenwärtigen.

Noch grossartiger ist die Wirkung der Architektur.

Diese hohen Räume mit den majestätischen

Gewölben und das Spiel des einfallenden

Lichtes brachten dem Kirchenbesucher eine

neue Wirklichkeit zum Bewusstsein und
schenkten ihm gleichsam eine Vorwegnahme
des Himmels. So konnte bei der Weihe der
Klosterkirche von Diessen der Festprediger ausrufen:

«Ein Kirchen ist ein Himmel!» Und wo
liegt das Geheimnis? Nicht Wissen, nicht Denken

machen die Kunst verständlich, nicht
Vergleiche, noch Gefühlsausbrüche, noch rhetorische

Tiraden, sondern nur der Blick der reinen
Liebe zu jedem Werk, das, ernst gemeint, auch
Ehrfurcht gebietet. Diese allein erfasst, um mit



124

Sokrates zu reden, «die Schönheit der Form»,
die eine vom Gegenstand gänzlich gelöste Freude

schenkt. «Das Schöne ist der Glanz des

Wahren», sagt Thomas von Aquin.
Während unser Wissen immer Stückwerk
bleibt, liegt das Eigentümliche jedes wahren
Kunstwerks darin, dass es ein Ganzes, ein
Lebendiges, ein aus dem ungeteilten Menschen
Geschöpftes und Geschaffenes ist.
Im Schöpferischen berühren sich Kunst und
Freude. Für einen Christen ist die Freude
selbstverständlich, weil sie wesentliche Eigenschaft

der höchsten Tugend, der Liebe, ist.
Freude ist eine Menschheitssprache, die
niemand besser beherrschen soll wie der Künstler,
sie ist der Grundton unserers Lebens. Die Freude

löst ungeahnte schöpferische Kräfte im
Menschen aus, die zwar keimhaft vorhanden
sind, aber erst durch die Freude ausgelöst werden.

Freude ist immer schöpferisch!
Die Freude drängt zum andern Menschen.
Freude ist nie egoistisch. «Wer die Freude
wirklich geniessen will, muss sie teilen» sagte
Lord Byron. So weiss sich die Freude als etwas
Gemeinsames, worin sich alle finden und
verstehen. In der Freude kommt für den
Menschan am stärksten die Köstlichkeit des
Lebens zum Ausdruck. Das offenbart uns jedes
Kunstwerk. Das gilt vor allem von den
gottesdienstlichen Räumen der Christenheit, mögen
es nun schlichte Kapellen oder weite Dome
oder hochragende Kathedralen sein. Sie alle
schenken dem gläubigen Christen eine Heimat,
einen Ort gemeinsamer Liebe und Freude.
In den Gotteshäusern des Mittelalters gibt es
auch «Dome von Gold». Es sind die erhabenen

Kunstgebilde, die Gott selbst umschlies-
sen, die Monstranzen und Ziborien, die Schreine

des Goldschmiedes, die leuchten in Gold,
Elfenbein, in Email und Edelstein. Der Schrein
zeigt das Wunder verwirklicht, das der Altar
dem Gläubigen bereitet: das Auge schaut das
Thronen der himmlischen Majestät, umgeben
von Propheten und Aposteln, umschwebt von
Engeln, überglänzt von Gold und schimmern¬

dem Elfenbein, eingehüllt in die Geheimnisse
derErlösung unseres Herrn. Das Werk
desGoldschmiedes erhebt sich zur Vision des Göttlichen.

Ja, «die Seligkeit ist eine goldene Stadt»,
sagt Werner Bergengruen. Ist das nicht wahre
Freude, wenn der Mensch auf den Knieen vor
Gott nur noch lieben kann!
Die ganz grosse Sehnsucht des Menschen kreist
aber vor allem um die künftigen Dinge, um
Paradies, Himmel und ewige Glückseligkeit. Hier
haben die Künstler ihr weitestes Arbeitsfeld
gefunden, ihre eigentliche Domäne des Guten und
Schönen, worin alles Irdische und Mangelhafte
in verklärtem Lichte aufleuchtet. Inspiriert von
den Worten der Schrift weiss der Künstler die
Herrlichkeiten des Paradieses zu schildern und
bleibt dem ahnungsvollen Beschauer gleichwohl

verständlich.
Das ist des Menschen wahre Heimat, «wo Christus

zur Rechten des Vaters sitzt» (Kol 3,1).
Geradezu bezaubernd sind die Werke des
Frühmittelalters, der Gotik und Renaissance, in
Malerei und Plastik, etwa das «Paradiesgärtlein»
des oberrheinischen Meisters um 1410 oder der

anonyme Meister, der am Fürstenportal zu
Bamberg «die Seligen in Abrahams Schoss»
darstellt. Welche Freude, welche Innigkeit,
welch fröhliche Herzen werden hier offenbar.
Die absolute Geborgenheit in Gott, eine frohgemute

Seligkeit, wie es wir Sterbliche uns
vorstellen. Und doch sind diese Gestalten
Menschen wie ich und Du und verleugnen ihre
erdhafte Hérkunft keineswegs.
Wohl die freudigste und universalste Offenbarung

der christlichen Kunst zeigt sich im Zeitalter
des Barock und Rokoko. Nirgends schuf

sich die Architektur des Rokoko so lichte Räume

und die Plastik eine solche Fülle von Figuren

und dekorativen Formen wie in
Süddeutschland und Oesterreich. Zu keiner Zeit
unserer Kunstgeschichte wurde der Kirchenraum

als Gesamtkunstwerk verstanden und alle

Künste konnten sich hier eine Synthese
schaffen, die heute noch jeden Besucher in
ihren Bann zieht. Welch bildhafter Jubel um-



Ï25

fängt uns in der Wieskirche, in der Basilika von
Ottobeuren, in der Stiftskirche von Wilharing!
Im Andrang einer nach oben nicht endenwollenden

Bewegung steigern sich in diesen Räumen

architektonische und plastische Formen
gegenseitig und enden meistens in der letzten,
phantastischen Raumausweitung der gemalten
Scheinarchitektur des Deckenfreskos. Aber
immer schwingt die Freude über dem Ganzen.
Mag der Beter traurigen oder frohen Herzens
den Kirchenraum betreten, hier in diesen Hallen

herrscht die reine Freude an der Schönheit.
Ein geheimnisvoller Abglanz einer höheren
Welt vermag das suchende Menschenherz in
Frieden und Freude zu hüllen. Die Altäre sind
nicht einfach Kisten und Truhen, sondern
Ansatzpunkt des Ewigen, ihre Retables verkünden

Theologie und öffnen die Welt des Glaubens.

Hier werden die Mysterien Christi in
würdevoller Schönheit gefeiert und verheissen
etwas von ewiger Glückseligkeit.
Noch Vieles wäre über die Wechselwirkungen
von Kunst und Freude zu sagen. Allüberall, wo
hohe Kunst am Werke ist, strahlt Schönheit
und darum Freude auf. Licht von jenem Licht,
das allein den Menschen völlig beglücken kann
— ein stilles Leuchten göttlicher Liebe. Aber
nicht bloss religiöse Kunst vermag Freude zu
schenken. Auch die kleinen Gegenstände des

Alltags können dank ihrer Qualität und ihrer
schöpferischen Gestaltung unverlierbare
Freudenbringer sein. Vasen, Leuchter, Teppiche,
Geschirr, Besteck und wie diese kleinen
Dingerchen alle heissen, die wir lieben, die
vielleicht schon die Patina des Ehrwürdigen tragen

und von unsern Vorfahren geschaffen oder
erworben worden sind, können uns entzücken
und Licht in dunkle Stuben bringen.
Treffend sagt der Südländer: «Der liebe Gott
steckt im Detail», weil seine Schönheit im Kleinen

am innigsten aufleuchtet. Es ist heute unsere

Aufgabe, diese Sichten den gehetzten
Menschen wieder zu öffnen, dass mit jedem neuen
Tag unsere Freude wachse und unsern Alltag
verkläre.

Einer dieser «Dome von Gold» (vgl. Aufsatz) ist die
grosse Barockmonstranz von Mariastein. Silber, teils
ziervergoldet, Höhe 90,5 cm. Sie wurde im Gewicht
von 9 Pfund 1685 von Abt Augustin Reutti angeschafft
und mit 100 Duplonen bezahlt.
Als Künstler zeichnete Ignaz Ohnsorg aus Zug. Er
arbeitete von 1683 bis 1696 als Meister in Augsburg,
daher auch der Pinienzapfen als Beschaumarke.
Sie ist sehr wirkungsvoll und von kräftigem Bau,
reich mit farbigen, gemalten Emailbildern und
Schmucksteinen verziert. Auf dem kräftig modellierten
Fuss sind vier grosse, querovale Emailbilder: Taufe
Christi, Fusswaschung, Abendmahl und Emausjünger.
Weitere 15 Emailbildchen — die Rosenkranzgeheimnisse

darstellend —, in Granatenrahmen befestigt,
finden sich am Weinlaubkranz, der das herzförmige,
mit Schmucksteinen gezierte Gehäuse umgibt.
Dieses Bijou unseres Gotteshauses wurde bei der
Aufhebung versteigert und gelangte in Privatbesitz. Durch
glückliche Fügung wurde die Monstranz 1903 wieder
ins Heiligtum zurückgebracht.




	Freude und Kunst

