
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 4-5

Artikel: Der Weg zur echten Freude

Autor: Bütler, Anselm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IOO

Der Weg zur echten Freude
P. Anselm Bütler

Diese Nummer der Zeitschrift «Mariastein» ist
dem Thema «Freude» gewidmet. Damit wird
eine Frage aufgegriffen, die für ein recht
menschliches Leben zentral und in der heutigen

Zeit besonders aktuell ist. Ein zentrales
Thema: denn ohne Freude kann der Mensch
nicht leben. Novalis schreibt: «Wer hielte ohne
Freud' im Himmel, wer hielte da auf Erden
aus?» Ein hochaktuelles Thema: die Menschen
unserer Zeit leiden unter grosser Freudlosigkeit.

Sie suchen auf alle mögliche Weise,
Freude ins Leben zu bringen. Aber es scheint,
dass sie die echte Freude nicht finden und zu
Surrogaten Zuflucht nehmen, um das Verlangen

nach echter Freude, das ungestillt ist, zu
betäuben: Rausch- und Genussmittel, Ge-
schlechtsgenuss, ideologisches Massendelirium
usw. In dieser Notlage möchte dieses Heft
versuchen, den Menschen helfen, zur wahren
Freude zurückzufinden, indem es hinweist auf
Quellen echter Freude. In diesem Artikel sollen

einige grundsätzliche Ueberlegungen angestellt

werden, wie der Mensch zur wahren Freude

finden kann.
Was ist das eigentlich, die Freude? Seit eh und
je haben sich die Menschen darüber Gedanken
gemacht, und es ist begreiflich, dass ganz
verschiedene Meinungen aufgetaucht sind. Schon
eine kurze Ueberlegung kann uns in etwa
zeigen, um was es bei der Freude geht. Ein
Kind freut sich, wenn nach langer Abwesenheit

die Mutter zurückkehrt, wenn es ein
Geschenk bekommt, ja schon dann, wenn es Hunger

hat und nun diesen Hunger stillen kann.
Ein Mensch freut sich, wenn er Erfolg hat, er
freut sich, wenn er einen lieben Menschen
gefunden hat, wenn er eine Entdeckung gemacht,
eine Schwierigkeit überwunden hat. In all diesen

und andern Fällen können wir immer einen
gemeinsamen Kern finden, der die Freude
auslöst: ein Wunsch, ein Verlangen, ein Bedürfnis
ist gesättigt worden, ein Gut, das man anstrebt
und braucht, ist erreicht worden. So formuliert
der hl. Bonaventura die Freude: sie stellt sich
ein, wenn «ein Passendes sich zu einem Passen-



no

den findet». Tiefer sieht der hl. Thomas die
Freude begründet. Sie wurzelt in einem
ganzheitlichen Ich-Erlebnis. Indem ein Gut erreicht
wird, erfährt der Mensch eine echte Ausweitung
und Erfüllung des eigenen Selbst. Diese Entfaltung,

Verwirklichung von Anlagen und
Möglichkeiten, diese Erfüllung des Menschen in
seinem Sehnen und Wünschen, weckt im ganzen
Menschen eine Befriedigung. Diese Befriedigung

bewirkt im Menschen jene Stimmung, die
wir Freude nennen und sich im Gefühlsmässi-
gen auswirkt. Allerdings muss es eine echte
Befriedigung, besser «Befriedung» des Menschen
sein. Das heisst, alles Verlangen im Menschen
muss zur Ruhe, zur Stille kommen. Das weckt
dann die Grundstimmung des Friedens, der
Ruhe, der Sättigung, die wurzelt in der Ueber-
einstimmung, im Einklang mit der Wirklichkeit.

Erst dieser Einklang mit der Wirklichkeit,

diese Uebereinstimmung mit der
Ordnung, die im Menschen angelegt ist, wirkt diese

ganzmenschliche Ruhe und Zufriedenheit.
Freude ist daher verschieden von einem rein
partiellen Wohlbehagen, das nur in einer
bestimmten Schicht des Menschen wurzelt. Freude

wurzelt in der ganzmenschlichen personalen
Innerlichkeit, bringt den ganzen Menschen zum
Schwingen, umfasst das Ganze des Lebens,
auch den Leib.
Aus dieser Erkenntnis, was Freude letztlich ist
und worin sie wurzelt, wird uns einsichtig,
welches der eigentliche Weg zur Freude ist. Freude

ist erlebte Uebereinstimmung mit der
Wirklichkeit, erlebte Erfüllung des eigenen Selbsts.
Wenn wir daher echte Freude erreichen wollen,

müssen wir beachten, welches die
Grundordnung und die Erfüllung des Menschen ist.
Um das genauer zu erfassen, steht uns ein
verhältnismässig leichter Weg offen. Wir müssen
nur einmal gründlich darüber nachdenken, was
der Mensch eigentlich ist. Von Kindheit an
haben wir gelernt: der Mensch besteht aus Leib
und Seele. So einfach und einleuchtend diese
Aussage ist, so problemgeladen ist sie. Warum
hat denn eigentlich der Mensch einen Leib,

warum ist er so kompliziert aufgebaut? Auf
diese Fragen können wir in einer
philosophisch-anthropologischen Ueberlegung folgende

Antwort geben: Leib und Seele bilden eine
innige Einheit und Verschmelzung. Sie stehen
in einem gegenseitigen Ergänzungsverhältnis.
Die Seele bildet das Zentrum des Menschen. In
ihr ist das ganze Wesen des Menschen grundgelegt.

Was hier grundgelegt ist, muss aber nun
entfaltet und zur Vollendung gebracht werden,
ähnlich wie bei einer Pflanze der Same sich
entfalten muss zur vollen Blüte. Damit die Seele
sich entfalten kann, braucht sie nun ein «Material»,

an dem sie sich entfaltet. Dieses «Material»
ist der Leib. Nur am und durch den Leib

kann die Seele sich verwirklichen, das ja nichts
anderes ist als Person-, Ich-Werden. Die Seele
kann sich selber nur erfahren an einem
andern. Und das ist unmittelbar der Leib und
über den Leib die ganze Wirklichkeit, in besonderer

Weise der Mitmensch und über diesen
Gott. Damit aber haben wir ein entscheidendes
Grundgesetz der Ordnung kennen gelernt, das
der Mensch beobachten muss, wenn er zur Fülle

des Menschseins kommen will und damit zur
Freude: er muss sich hingeben an das andere,
er muss das andere bejahen, sich an das andere
verlieren. In der Fachsprache nennt man diese
Einstellung sachgerechte Haltung, im Alltag
spricht man einfacher davon: man nennt das
Liebe.
An dieser Stelle leuchtet ein Punkt auf, der
erkennen lässt, warum der heutige Mensch
den Zugang zur Freude nicht mehr recht
finden will. In der heutigen Zivilisation ist der
Mensch bedroht und in Gefahr, die sachgerechte,

liebende Haltung der Wirklichkeit
gegenüber zu verlieren. Wir stehen heute im Zeitalter

der Leistungsgesellschaft, nur das zählt,
was Nutzen und Erfolg bringt. Der Mensch
wird immer mehr verführt und verleitet zu einer
rein utilitären Lebenseinstellung, zu einem
Denken, das immer mehr beherrscht wird von
der Frage: «Was nützt mir das?» Gewiss muss
der Mensch diese utilitäre Haltung einnehmen,



III

er muss sich kümmern um das, was nützt, was
er braucht. In diesem Sinne gehört die
«Arbeitswelt» auch zum Menschen, die «Welt des
Werktages, der Nahrung, der Zweckdienlichkeit,

der Leistung, der Funktionsausübung, die
Welt von Bedarf und Ertrag, die Welt des Hungers

und seiner Stillung» (Josef Pieper). Aber
heute ist es doch so, dass wir Menschen immer
mehr von dieser Arbeitswelt in Beschlag
genommen werden, vom Arbeitsprozess, der nur
Nutzen, Gewinn, Erfolg sucht. Wie stark wir
Menschen und unsere Gesellschaft von diesem
reinen Leistungs- und Nutzungsdenken schon
verseucht sind, so dass wir das nicht einmal
mehr merken, mag kurz folgende Begebenheit
illustrieren. An die Schüler wurde die Frage
gestellt, warum sie eigentlich zur Schule gingen
(es handelt sich um Gymnasiasten). Die Antwort

kam spontan: um mehr Geld zu verdienen

und meine Bedürfnisse besser befriedigen
zu können. Und seine Bedürfnisse waren: ein
Auto, ein Haus, wo möglich mit Schwimmbad,
schöne Kleider, gutes Essen usw. In dieser Aussage

kommt blitzartig die Grundparole der
heutigen Gesellschaft zum Ausdruck: Leistung und
Nutzen. Damit aber ist das echt Menschliche,
das unbedingte Voraussetzung für die Freude
ist, grundsätzlich bedroht und in Frage
gestellt: die sachgerechte, liebende Haltung.
Wie sieht solche sachgerechte Haltung aus?
Wieder kann uns das praktische Leben auf die
richtige Spur führen. Vom ersten eigentlichen
Denker des Abendlandes, Thaies von Milet, der
ca. 600 Jahre vor Christus lebte, wird folgende
Anekdote überliefert. Eines Tages (besser eines
Nachts) spazierte er gedankenversunken durch
seinen Garten und betrachtete den Himmel.
Dabei sei er gestolpert und in den Teich gefallen.

Warum wohl ist dieser Thaies gedankenversunken

und den Himmel betrachtend durch
den Garten spaziert? Es muss ihn irgend eine
besondere Himmelserscheinung, etwas
Ungewöhnliches und Staunenerregendes gefangen
genommen haben. So hat er seine eigenen
Lebensbedürfnisse ganz vergessen und sich

ganz dem staunenerregenden Vorgang hingegeben.

Er war nur mehr da für das Ereignis, ohne
an sich zu denken. Etwas Aehnliches kann
immer wieder passieren, z.B. wenn einer so von
einem Problem gefangen ist, dass er das Essen
ganz vergisst. Hier stossen wir auf eine grundlegende

Haltung des Menschen, wodurch er sich
ganz vom Tier unterscheidet, wodurch er erst
ganz Mensch wird: der Mensch kann staunen,
kann sich über etwas wundern, sich ganz an
eine Sache, einen Menschen verlieren, sich dabei

total vergessen und alle persönlichen Interesse

beiseite lassen. Erst im Staunen, im Sich-
Wundern, das nichts anderes ist als sachgerechte,

sach-bezogene, liebende Haltung, stösst
der Mensch zum eigentlich Menschlichen vor.
Von daher gesehen ist das Staunen des Kindes
über den schönen Weihnachtsbaum viel
menschlicher als all unser Jagen und Hasten.
Und es ist etwas wirklich Menschliches, wenn
wir noch über eine schöne Blume, über eine
schöne Landschaft staunen können, wenn wir
noch Sinn haben, uns hinzusetzen und einen
schönen Sonnenuntergang zu bewundern. In
solchen Momenten erleben wir uns wirklich als
Menschen und sind dabei glücklich, froh. Wir
erleben die Freude. Nach dem Gesagten ist es

einleuchtend, dass wir in solchen Momenten
die Freude erleben. Denn in dieser Haltung des

Staunens, der sachgerechten, liebenden Haltung

stimmen wir mit der Wirklichkeit überein,

stehen in Uebereinstimmung mit der
Ordnung, unser Sehnen ist befriedigt.
Diese sachliche Haltung, wie wir sie soeben
erklärt und an ein paar Beispielen illustriert
haben, hat ganz typische «Orte» ihrer Verwirklichung.

Ein paar seien hier angeführt. Die
folgenden Artikel wollen diese «Orte» im einzelnen

darlegen.
Ein erster wichtiger Ort, gerade als Gegengewicht

zur heutigen Leistungseinstellung, ist die
Freizeit. Es ist eine entscheidende Aufgabe
unserer Generation, die Menschen zu echt
menschlicher Freizeitgestaltung zu führen, im
Sinne einer Ergänzung zur Berufswelt, im



112

In den Haaren der schöne Wildwuchs eines

englischen Gartens,
in den Augen eine glückliche Mischung
von Güte und Schalk,
auf der Stirne die Bereitschaft zum Wagnis:
so steht dieser junge Mann vor uns
strahlend wie ein Bräutigam, der fähig ist,
für seine Braut die Sterne vom Himmel zu holen.





ii4

Dienste der Selbstverwirklichung und Sinnerfüllung

des Lebens. Es wäre ein eigener Artikel

nötig, um dieses Problem seiner Bedeutung
gemäss darstellen zu können. Wenigstens ein

paar stichwortartige Hinweise sollen hier gegeben

werden. Freizeit muss vor allem eine Zeit
der Musse sein, eine Zeit, in der ein freier Raum
geschaffen wird zur Besinnung, ein freier
Raum, der den Menschen zu sich und zu den
tiefsten Lebensbedeutungen kommen lässt.
Freizeit ist die Chance, die nicht angesprochenen

Kräfte, Neigungen und Lebenswerte aus
eigenem Interesse, rein um der Sache willen,
nicht aus einem Nutzdenken heraus, zu
verwirklichen. Das kann geschehen durch Sport,
Spiel, Hobby, zweckfreie Geselligkeit. Freizeit
ist auch der Ort, wo der Mensch frei wird für
das kulturelle und religiöse Leben.
Damit sind zwei weitere «Orte» genannt, die
entscheidend sind für die Verwirklichung der
sachlichen Haltung. In besonderer Weise ist es
das religiöse Leben, in der selbstlose, liebende,
sachliche Haltung verwirklicht wird, in dem der
Mensch sich und die «wahren Freuden
erfährt». Die Worte des Beters «wir loben Dich,
wir preisen Dich, wir beten Dich an» können
vom Standpunkt des Nutzens und der Brauchbarkeit

in keiner Weise verstanden und
nachvollzogen werden. Allerdings müssen wir
klagend bekennen, dass das reine Nutzdenken sich
auch ins Religiöse eingeschlichen und dieses
verfälscht und entwürdigt hat.
Auch der Liebende nimmt eine selbstlose,
sachgerechte Haltung ein, steht im Einklang mit der
Ordnung und erlebt so wirkliche Freude. Ob so
oder so, überall, wo der Mensch in Einklang
steht mit der Wirklichkeit, erlebt er die Fülle
seiner selbst und erfährt die wahre Freude.

Natur — Quell der Freude
E. G. Schubiger

Gott, hinter mir wie ein schützender Wald, wie
ein Wind, der mich vorwärts treibt

Gott, neben mir, wie ein plaudernder Bach, wie
Blumen am Wegrand, wie das Gezwitscher

von Vögeln in den Büschen
Got, über mir, wie Bläue, wie Gräue, wie Wol¬

ken, Donner und Blitz, herabkommend,
mich umarmend wie Regen, wie Schnee

Gott, unter mir, als Weg, auf und ab, dann
eben, voll von Steinen, dann sanft,
manchmal sich fast verlierend im Dik-
kicht, dann wieder eine Spur, einsam und
sich öffnend zu begangener breiter Strasse,

Bruder rechts und Schwester links,
aus Wäldern und Feldern in die steinernen

Schluchten heutiger Städte
Gott, vor mir, wie Meere, wie Berge im blauen

Dunst, Unendlichkeit, der ich entgegengehe,

in Furcht, in Hoffnung

Von der Gottheit zur Schwester
Für den primitiven Menschen war die Natur
Gottheit, ihn bedrängend, ihn beglückend,
deshalb gefürchtet und geliebt. Dann wurde Gott
als Einziger und Einer erkannt, Schöpfer und


	Der Weg zur echten Freude

