
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 1

Artikel: Was der Heilige Vater vom Mönchtum erwartet

Autor: Stebler, Vinzenz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031423

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Was der Heilige Vater vom
Mönchtum erwartet

Am 11. luli feiert die Kirche den heiligen
Benedikt als Schutzpatron Europas. Wir benützen

diesen Anlass, unsere Leser zu orientieren
über sehr ernst zu nehmende Bemühungen, die
benediktinischen Leitideen für die Kirche und
die Welt von heute auszuwerten. Die nachfolgenden

Auszüge aus Ansprachen, die am Aeb-
tekongress vom 21. September bis 1. Oktober
1970 in Rom gehalten wurden, zeigen, in
welcher Richtung sich die Klöster unseres Ordens
erneuern sollten — sie können aber auch den
Christen in der Welt manch wertvollen Denk-
anstoss vermitteln. P. Vinzenz Stebler

Den unbestreitbar ersten Platz in dem stetigen
Gewebe, der ständigen Nahrung des inneren
Lebens nimmt das liturgische Gebet ein, dessen

Mittelpunkt die Feier der Messe und das
Offizium ist, das Lob Gottes, das «Opus Dei»
par excellence, dem sich der Benediktiner als
seiner höchsten und ganz besonderen Berufung

widmet.
Sie sind Spezialisten des Gebetes. Die Kirche
bittet Sie, diesen Vorrang, dieses Vorrecht um
Ihrer selbst willen und als Vorbild für die ganze

Kirche zu erhalten.
Wenn irgendjemand, der Gott geweiht ist, ein

«Spezialist in dem, was Gott betrifft» sein soll,
dann gilt dies vor allem für Sie, meine sehr
lieben Mitglieder des Benediktinerordens, die Sie
in den langen Stunden des Offiziums eine einfache,

schweigende und ernste Begegnung mit
Gott üben sollten; Sie sollten sich im Dialog
mit der Göttlichen Majestät üben; der Dialog
soll spontan, froh, anbetend sein, so als ob er
den Spuren des Gebetes Christi selbst folgen
würde. Wie Pius XII. in «Mediator Dei» sagt:
«Das Wort Gottes, das die menschliche Natur
angenommen hat, hat den Hymnus, der im
Himmel durch alle Ewigkeit hindurch gesungen

wird, in unser irdisches Exil eingeführt». Er
vereinigt in sich die ganze menschliche
Gemeinschaft und verbindet sie mit diesem
Lobeshymnus. Wir sollten demütig bekennen, dass
«wir nicht wissen, was wir beten sollen; aber
der Geist selbst tritt für uns ein mit
unaussprechlichen Seufzern.» (Rom 8,26) Auch Christus

betet für uns durch den Geist zum Vater

«... der grossen Würde dieses Gebetes der
Kirche sollte unsere eigene innige Andacht
entsprechen .» «Wir müssen so singen», fährt
die Enzyklika fort und zitiert aus Ihrer Regel
«dass unser Herz im Einklang ist mit unserem
Wort.» (Regel, Kap. 19).
Das scheint auch einfach zu sein, wir möchten
sagen menschlich: und natürlich; aber es ist
wohl eine der schwierigsten Aufgaben, diese
innere Harmonie zwischen Herz und Wort
zustande zu bringen. Am letzten Sonntag haben
wir die hl. Theresia geehrt, die uns lehrt, wie
schwierig es ist, die innere Einheit zu wahren,
und welch reiche Früchte wir ernten, wenn das

Wort, das Herz und die Gedanken einig sind.
Es handelt sich nicht nur um das Hersagen des
Offiziums oder nur um den Gesang, der, auch
wenn er vollkommen nach den Gesetzen der
Musik und der Gottesdienstordnung ist, doch
nur die Ohren erreicht; es handelt sich vor
allem um die Erhebung der Seele und des Geistes

zu Gott, weil wir uns selbst und all unsere
Arbeit in Christus ihm weihen. (AAS 39, 47,
Seite 573-574).



2

Diese Erhebung unserer selbst zu Gott durch
das liturgische Gebet kann niemals wirklich
gelingen, wenn sie nicht begleitet wird von einem
täglichen Studium der Heiligen Schrift, sowohl
durch unser eigenes Studium wie gemeinschaftlich

mit der Kommunität. Die «Lectio Divina»
ist eine Pflicht, ein Trost und eine Zuflucht für
den Benediktiner. Sie ist seine wahre Nahrung,
das Rückgrat seines Lebens, die Kraft, die hinter

seiner Spiritualität steht. Aus der Schrift
bekommt er den Blick für sein Leben, in dessen
Mittelpunkt Christus steht, er erkennt die
wahre Bedeutung seiner Weihe an Gott, die
ganze Ausrichtung, die seine Wirksamkeit
haben soll. Auf den Mönch könnte die Einladung

des hl. Ambrosius angewandt werden:
«Trinke von Christus, damit du seine Worte
einsaugst; ein Wort ist das Alte Testament, ist
das Neue Testament. Man trinkt die heilige
Schrift, verschlingt sie, wenn die Flüssigkeit des
Ewigen Wortes in die Adern des Geistes und
die Kräfte der Seele eindringt.» (Exp. ps. 1,33).
«Bete und arbeite» ist Ihr berühmter
Wahlspruch. Aus der Herrschaft des Gebetes — dem
«ora» — sollte das «labora» kommen, nicht als
etwas Getrenntes oder Gegensätzliches,
sondern als eine andere Form dieser Wirksamkeit.
Während die Arbeit den Verschiedenheiten der
Einzelnen entsprechend sein soll, muss sie

gleichzeitig das gemeinsame Leben stärken,
ganz dem benediktinischen Ideal
entsprechend, das heisst eine harmonische Arbeit
der Brüder in einer Kommunität, obwohl sie
verschiedene äussere Tätigkeiten ausüben —
Studium, Lehren, Handarbeit, Apostolat an der
Jugend, Pfarreien, Missionen. Und trotzdem
wird in all diesen Formen äusserer Aktivität die
Einheit und Erhaltung des inneren Lebens
gesichert und seine Fruchtbarkeit vor Gott und
den Menschen gewährleistet bleiben durch die
eine gemeinsame Quelle, die dieses Leben hat,
nämlich das Gebet.
Wer die Hauptelemente der Spiritualität Ihres
Ordens, wenn auch nur in ihren wesentlichen
Zügen überdenkt, wird erkennen müssen, dass

Sie berufen sind, vor den Augen der Welt reiche

Früchte zu tragen. Wir möchten noch weiter

gehen und auf ein offenbares Paradox
hinweisen. Wie Sie alle wissen, haben wir eine
Gesellschaft, die beschrieben werden kann mit
Worten des Geräusches, des Lärms, der fieberhaften

Aktivität, der Mechanisierung und mit
immer intensiveren, immer besseren, immer
staunenswerteren Ausdrücken über die Fähigkeiten

der Menschen. Und dann gibt es da diese

Inseln — die Ihrigen — friedliche Inseln, die
sich nach dem Plan «Bete und arbeite» richten.

Diese Konfrontation zeigt den Widerstreit,
die Trennung oder besser, den Trost für die
Welt, eine Lehre, eine Art Zuflucht, ein
Beispiel, das die monastische Kommunität gibt, die
sich in Formen verwirklicht hat, die denen, die
die Welt zu fordern scheint, entgegen und
fremd sind. Aber es sind gerade diese Formen,
die die Welt zusammenbringen, die sie verbessern,

sie trösten, sie aufbauen und den Erfolg
der Suche nach dem letzten Sinn, nämlich Gott,
sicherstellen, sogar inmitten dieser endemischen

Verwirrung, die auf der Erde herrscht.
Sie zeigen, dass die menschliche Leiter von der
Erde zum Himmel errichtet werden muss. Sie
haben eine ungeheure Aufgabe, und heute ist
sie wichtiger als in der Vergangenheit, als so
viele, wenn auch nicht genauso wie Sie, so doch
ähnlich wie Sie, dachten.

Aus der Rede Seiner Heiligkeit Paul VI. zum
Aebtekongress am 30. September 1970 in Rom.


	Was der Heilige Vater vom Mönchtum erwartet

