Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 49 (1971)

Heft: 1

Artikel: Was der Heilige Vater vom Monchtum erwartet
Autor: Stebler, Vinzenz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031423

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031423
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was der Heilige Vater vom
Monchtum erwattet

Am 11. Juli feiert die Kirche den heiligen Be-
nedikt als Schutzpatron Europas. Wir beniit-
zen diesen Anlass, unsere Leser zu orientieren
iiber sehr ernst zu nehmende Bemiihungen, die
benediktinischen Leitideen fiir die Kirche und
die Welt von heute auszuwerten. Die nachfol-
genden Ausziige aus Ansprachen, die am Aeb-
tekongress vom 21. September bis 1. Oktober
1970 in Rom gehalten wurden, zeigen, in wel-
cher Richtung sich die Kloster unseres Ordens
erneuern sollten — sie konnen aber auch den
Christen in der Welt manch wertvollen Denk-
anstoss vermitteln. P. Vinzenz Stebler

Den unbestreitbar ersten Platz in dem stetigen
Gewebe, der stindigen Nahrung des inneren
Lebens nimmt das liturgische Gebet ein, des-
sen Mittelpunkt die Feier der Messe und das
Offizium ist, das Lob Gottes, das «Opus Dei»
par excellence, dem sich der Benediktiner als
seiner hochsten und ganz besonderen Beru-
fung widmet.

Sie sind Spezialisten des Gebetes. Die Kirche
bittet Sie, diesen Vorrang, dieses Vorrecht um
Threr selbst willen und als Vorbild fiir die gan-
ze Kirche zu erhalten.

Wenn irgendjemand, der Gott geweiht ist, ein

«Spezialist in dem, was Gott betrifft» sein soll,
dann gilt dies vor allem fiir Sie, meine sehr lie-
ben Mitglieder des Benediktinerordens, die Sie
in den langen Stunden des Offiziums eine einfa-
che, schweigende und ernste Begegnung mit
Gott iiben sollten; Sie sollten sich im Dialog
mit der Gottlichen Majestdt iiben; der Dialog
soll spontan, froh, anbetend sein, so als ob er
den Spuren des Gebetes Christi selbst folgen
wiirde. Wie Pius XII. in «Mediator Dei» sagt:
«Das Wort Gottes, das die menschliche Natur
angenommen hat, hat den Hymnus, der im
Himmel durch alle Ewigkeit hindurch gesun-
gen wird, in unser irdisches Exil eingefiihrt». Er
vereinigt in sich die ganze menschliche Ge-
meinschaft und verbindet sie mit diesem Lobes-
hymnus. Wir sollten demiitig bekennen, dass
«wir nicht wissen, was wir beten sollen; aber
der Geist selbst tritt fiir uns ein mit unaus-
sprechlichen Seufzern.» (Rom 8,26) Auch Chri-
stus betet fiir uns durch den Geist zum Va-
ter «. . . der grossen Wiirde dieses Gebetes der
Kirche sollte unsere eigene innige Andacht ent-
sprechen . . .» «Wir miissen so singen», fahrt
die Enzyklika fort und zitiert aus Threr Regel
«dass unser Herz im Einklang ist mit unserem
Wort.» (Regel, Kap. 19).

Das scheint auch einfach zu sein, wir mochten
sagen menschlich: und natiirlich; aber es ist
wohl eine der schwierigsten Aufgaben, diese in-
nere Harmonie zwischen Herz und Wort zu-
stande zu bringen. Am letzten Sonntag haben
wir die hl. Theresia geehrt, die uns lehrt, wie
schwierig es ist, die innere Einheit zu wahren,
und welch reiche Friichte wir ernten, wenn das
Wort, das Herz und die Gedanken einig sind.
Es handelt sich nicht nur um das Hersagen des
Offiziums oder nur um den Gesang, der, auch
wenn er vollkommen nach den Gesetzen der
Musik und der Gottesdienstordnung ist, doch
nur die Ohren erreicht; es handelt sich vor al-
lem um die Erhebung der Seele und des Gei-
stes zu Gott, weil wir uns selbst und all unsere
Arbeit in Christus ihm weihen. (AAS 39, 47,
Seite 573 - 574).



Diese Erhebung unserer selbst zu Gott durch
das liturgische Gebet kann niemals wirklich ge-
lingen, wenn sie nicht begleitet wird von einem
taglichen Studium der Heiligen Schrift, sowohl
durch unser eigenes Studium wie gemeinschaft-
lich mit der Kommunitit. Die «Lectio Divina»
ist eine Pflicht, ein Trost und eine Zuflucht fiir
den Benediktiner. Sie ist seine wahre Nahrung,
das Riickgrat seines Lebens, die Kraft, die hin-
ter seiner Spiritualitédt steht. Aus der Schrift be-
kommt er den Blick fiir sein Leben, in dessen
Mittelpunkt Christus steht, er erkennt die
wahre Bedeutung seiner Weihe an Gott, die
ganze Ausrichtung, die seine Wirksamkeit ha-
ben soll. Auf den Monch koénnte die Einla-
dung des hl. Ambrosius angewandt werden:
«Trinke von Christus, damit du seine Worte
einsaugst; ein Wort ist das Alte Testament, ist
das Neue Testament. Man trinkt die heilige
Schrift, verschlingt sie, wenn die Fliissigkeit des
Ewigen Wortes in die Adern des Geistes und
die Krifte der Seele eindringt.» (Exp. ps. 1,33).
«Bete und arbeite» ist IThr beriihmter Wahl-
spruch. Aus der Herrschaft des Gebetes — dem
«ora» — sollte das «labora» kommen, nicht als
etwas Getrenntes oder Gegensatzliches, son-
dern als eine andere Form dieser Wirksamkeit.
Wihrend die Arbeit den Verschiedenheiten der
Einzelnen entsprechend sein soll, muss sie
gleichzeitig das gemeinsame Leben stdrken,
ganz dem benediktinischen Ideal ent-
sprechend, das heisst eine harmonische Arbeit
der Briider in einer Kommunitdt, obwohl sie
verschiedene dussere Tatigkeiten ausiiben —
Studium, Lehren, Handarbeit, Apostolat an der
Jugend, Pfarreien, Missionen. Und trotzdem
wird in all diesen Formen dusserer Aktivitit die
FEinheit und Erhaltung des inneren Lebens
gesichert und seine Fruchtbarkeit vor Gott und
den Menschen gewihrleistet bleiben durch die
eine gemeinsame Quelle, die dieses Leben hat,
namlich das Gebet.

Wer die Hauptelemente der Spiritualitidt Ihres
Ordens, wenn auch nur in ihren wesentlichen
Ziigen iiberdenkt, wird erkennen miissen, dass

Sie berufen sind, vor den Augen der Welt rei-
che Friichte zu tragen. Wir mochten noch wei-
ter gehen und auf ein offenbares Paradox hin-
weisen. Wie Sie alle wissen, haben wir eine Ge-
sellschaft, die beschrieben werden kann mit
Worten des Geradusches, des Lirms, der fieber-
haften Aktivitdt, der Mechanisierung und mit
immer intensiveren, immer besseren, immer
staunenswerteren Ausdriicken iiber die Fihig-
keiten der Menschen. Und dann gibt es da die-
se Inseln — die Thrigen — friedliche Inseln, die
sich nach dem Plan «Bete und arbeite» rich-
ten. Diese Konfrontation zeigt den Widerstreit,
die Trennung oder besser, den Trost fiir die
Welt, eine Lehre, eine Art Zuflucht, ein Bei-
spiel, das die monastische Kommunitit gibt, die
sich in Formen verwirklicht hat, die denen, die
die Welt zu fordern scheint, entgegen und
fremd sind. Aber es sind gerade diese Formen,
die die Welt zusammenbringen, die sie verbes-
sern, sie trosten, sie aufbauen und den Erfolg
der Suche nach dem letzten Sinn, ndmlich Gott,
sicherstellen, sogar inmitten dieser endemi-
schen Verwirrung, die auf der Erde herrscht.
Sie zeigen, dass die menschliche Leiter von der
Erde zum Himmel errichtet werden muss. Sie
haben eine ungeheure Aufgabe, und heute ist
sie wichtiger als in der Vergangenheit, als so
viele, wenn auch nicht genauso wie Sie, so doch
dhnlich wie Sie, dachten.

Aus der Rede Seiner Heiligkeit Paul VI. zum
Aebtekongress am 30. September 1970 in Rom.



	Was der Heilige Vater vom Mönchtum erwartet

