
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 11-12

Artikel: Maria : unsere liebe, hohe Frau

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


302

Maria, Unsere Liebe,
Hohe Frau

Alle christlichen Jahrhunderte haben Mariens
Lob verkündet. Künstler, Dichter, Gelehrte
und Theologen haben versucht an das
Geheimnis heranzukommen, das mit dem
Namen Maria umschlossen ist. Entscheidend und
endgültig für unser religiöses Leben ist die Aussage

der Heiligen Schrift. Im ersten und im
letzten Buch der Bibel wird von Maria gesprochen.

Das erste Buch Mosis erinnert uns an
jene ferne, ständige Feindschaft zwischen der
Schlange und der Frau, zwischen Maria und
Satan. Im Buch der Geheimen Offenbarung
des Johannes wird Maria geschildert als die
hohe Frau, mit der Sonne umkleidet, den Mond
zu ihren Füssen und um ihr Haupt eine Krone
von zwölf Sternen. Zwischen diesen beiden
Aussagen des ersten und letzten Buches der
Heiligen Schrift stehen Mariens eigene Worte,

die uns der Evangelist Lukas überliefert
hat.
«Der Engel Gabriel ward von Gott gesandt in
eine Stadt Galiläas namens Nazareth, zu
einer Jungfrau, die verlobt war mit einem Manne
namens Josef aus dem Hause Davids. Der
Name der Jungfrau war Maria. Er trat bei
ihr ein und sprach: «Sei gegrüsst, Gnadenvolle!
Der Herr ist mit Dir!'» (Lk 1,26-28) So schlicht

und einfach wird die grösste Botschaft der
Weltgeschichte, die Menschwerdung des Sohnes

Gottes, angekündigt. Der Engel wird
zu einer Jungfrau gesandt. Jungfrau sein heisst
für jene Zeit verschleiert sein. Das Zeichen der
Jungfrau ist das Schweigen und Verborgensein.
Bei der ersten Schöpfung heisst es immer
wieder «und Gott sprach» — durch das Wort
ist alles geworden. Die Zweite Schöpfung
vollzieht sich «unter dem Schleier», im Geheimnis

der Stille. «Als alles im tiefen Schweigen
lag und die Nacht in ihrem Laufe zur Mitte
ihres Weges kam, da stieg dein allmächtiges
Wort von den königlichen Thronen nieder.»
(Wsh 18,14) So lautlos und still «wie der Tau
auf den Rasen, war das WORT herabgekommen

auf die Magd des Herrn», singt die Kirche

im Frühlob zur Weihnachtsvigil. (Antiphon
zum Benedictus) Unsagbar rein und gotterfüllt
leuchtet hier das Geheimnis der Frau auf. In
der Jungfrau Maria beginnt die Menschheit
sich zu öffnen für die «Wonne, die ihr kommt
von ihrem Gott» (Bar 4,36). Das Geheimnis
des neuen Lebens ist das Geheimnis bräutlicher

Seelenhaltung, echt magdlichen Bereitseins.

Und der Bräutigam selbst ist «ein
verborgener Gott» (Is 45,15).
«Gnadenvolle» nennt der Engel die demütige

Jungfrau. In ihr ist nichts von Unordnung
der Schuld, keine Begierlichkeit, keine
ungeordnete Hinneigung zum Geschöpf. Zum
ersten Mal seit der Paradiesessünde steht ein
Wesen auf dieser Erde, das ganz Harmonie,
ganz Schönheit ist. Maria ist das erste und
einzige Geschöpf, das Gott immer gefallen hat.
Was die Menschheit seit Jahrtausenden ersehnt,
ist hier erfüllt, vorauserfüllt für alle die, welche

von der Frucht ihres Leibes, von Jesus
Christus, erlöst werden sollen. Und weiter
spricht der Engel: «Der Herr ist mit Dir!» Im
Geiste ist Maria dem Gottessohn, dem
göttlichen Wort, bereits Braut, bevor sie ihm
im Fleische Mutter wird. Darum ist sie die
Frau, in der das Brautsein der Menschheit
zu seinem höchsten Gipfel steigt. Hier spüren



3°3

wir die einmalige Aufgabe, die besondere
Berufung, die Maria zuteil wird.
Eva wurde einst durch selbstherrlichen
Ungehorsam zur «Ehebrecherin» an dem
heiligen Bunde Gottes mit der Menschheit. Durch
sie kam der Stammvater und mit ihm das ganze
Geschlecht zu Fall. Nun trägt die neue Frau die
Menschheit dem Gottesbräutigam entgegen.
In dieser Stunde steigt das Geheimnis der Frau
zu seiner gewaltigsten Spannung. Himmel und
Erde stehen sich gegenüber. Die Entscheidung
zu einer unauflöslichen Vermählung liegt im
Jawort der Jungfrau. In dieses Schweigen
erklingt nun die Stimme des Engels: «Der Heilige

Geist wird über Dich kommen und die
Kraft des Allerhöchsten wird Dich überschatten.»

(Lk 1,35) Aus diesen Worten an die
Gnadenvolle geht klar hervor, dass Maria die
Wohnstätte des Heiligen Geistes ist. Durch
besondere Fürsorge Gottes ward Maria vom
ersten Augenblick ihrer Empfängnis mit
übernatürlicher Schönheit ausgestattet und vor
jeder Sündenmakel bewahrt. Mariens
unbeflecktes Herz war von Anfang an ureigenster
Besitz des Heiligen Geistes. Die Menschheit
steht vor ihrem Ziel. Was nun an der heiligen

Jungfrau Maria geschieht, ist Anfang und
Urbild ihrer eigenen Brautschaft im Heiligen
Geiste. Mit Recht sagt der hl. Ambrosius:
«In der Jungfrau Maria ist auch die Menschheit
gesegnet mit dem Logos, mit dem WORT Gottes.»

(Migne PL 16,202).
Der hl.Augustinus meint, dass der Heilige
Geist zuerst einen so starken Glauben in
Mariens Herz eingoss, dass Gottes Botschaft von
Maria angenommen werden konnte. Denn ohne
Glauben wäre die Menschwerdung unmöglich
gewesen. Die Ueberschattung des Heiligen
Geistes machte Mariens Herz zum Fundament,
auf dem der Ewigkeitstempel des fleischgewordenen

Wortes erbaut werden konnte. In jener
Stunde erhielt Mariens Herz auch eine solch
intensive Kraft der Hoffnung, dass die
Erlösung eingeleitet werden konnte. Denn nach
den Worten des hl. Paulus «sind wir durch

die Hoffnung erlöst». Die Kirchenväter sind
der Meinung, dass Maria die Hoffnung des

ganzen Alten Bundes zur letzten Innigkeit
vollendete. So durfte Maria im schönsten Sinne
des Wortes zur hoffenden Mutter der Menschheit

werden. Die grösste Macht in jener
entscheidenden Stunde war jedoch das Geheimnis

der Liebe, das der Heilige Geist Maria
mitteilte. Wenn der hl. Paulus von jedem Christen
sagen kann: «die Liebe Gottes ist ausgegossen

in unsere Herzen durch den Heiligen Geist,
der uns gegeben ist» (Rom 5,5), dann muss
das von der allerseligsten Jungfrau im Vollsinn

wahr sein, dass die Liebe Gottes in Strö-



3°4

men ausgegossen war durch den Heiligen Geist,
der ihr von Anfang an gegeben war. Die
Paulusbriefe betonen das so eindringlich, dass

ja erst die Liebe dem Glauben die Macht gibt
zu glauben und der Hoffnung die Macht zu
hoffen. Diese Liebe, die Mariens Herz in der
selbstlosen Hingabe an Gottes Willen bewies,
ist das eigentliche Meisterwerk des Heiligen
Geistes. Von Ihm stammt diese Liebe, der
nichts unmöglich ist, wenn es gilt, Gottes Willen

zu erfüllen. In der Herrlichkeit eines
solchen Geistes preist der hl. Grignon von Mont-
fort Maria als die Braut des Heiligen Geistes,

ihr Herz als den geheimnisvollen Tempel,

in dem der Geist Gottes die Wundermacht
seiner Gnaden und Gaben offenbarte. Ehe
er das Wunderwerk des gottmenschlichen Herzens

schuf, schenkte er der Menschheit das

einzigartige Herz Mariens. Ehe der Heilige
Geist den Leib Christi formte, gestaltete er
zuerst Mariens Leib zum reinsten Gefäss.
Durch das Jawort Mariens hat der Heilige
Geist Besitz ergriffen von Maria und das Ewige
Wort wurde Fleisch. Alsbald eilt die werdende
Mutter hinauf ins Gebirge Juda, um zu dienenl
Welch Geheimnis — die Gebenedeite unter
allen Frauen macht ihr Wort wahr: «Ich bin
die Magd des Herrn!» Auch dieser Vollzug
steht ganz unter dem Wirken des Heiligen Geistes.

Dies wird auch für uns bedeutsam, wenn
wir bedenken, dass Christus in seinen letzten

Erdenstunden, unmittelbar vor seinem
Leiden, die dienende Liebe offenbart, indem er
seinen sündhaften Jüngern die Füsse wusch
und dann allen sagt: «Ein Beispiel habe ich
euch gegeben, dass auch ihr einander tut,
wie ich euch getan habe.» (Jo 13,15) Im
Geheimnis der Heimsuchung leuchtet dieses höchste

frauliche und zugleich christliche Gesetz
auf: Magd zu sein, dienen in Liebe und Freude!
Alle Jahrhunderte der christlichen Aera
haben diesen hohen Gedanken aufgegriffen und
ihn im fraulichen Dien-Mut sichtbar gemacht.
Hier strahlt ein ganz neues Gesetz auf, von
dem nur die wahrhaft christuserfüllte Frau

weiss — Magd zu sein, um das Geheimnis Christi

der Welt zu offenbaren.
Weil heute so viele Frauen und Mädchen dieses

Ideal aus den Augen verloren haben, ist
die Welt so arm geworden. Die dienenden
Frauen werden von Jahr zu Jahr seltener. Wie
viele Frauen wollen heute nur mehr verdienen,

aber nicht mehr dienen!
Der Besuch im Hause des Zacharia birgt
wundervolle Gnaden. Zwei Mütter grüssen sich
in vollkommener Gottesliebe. Mütter, auf
denen der Glanz des Kindes liegt. Wenn wir
das Wort Christi über diese Begegnung stellen

würden: «Wenn ihr nicht werdet wie die
Kinder ,so könnt ihr nicht ins Himmelreich
eingehen» (Mt 18,3), wie klingt dieses Wort des
Herrn ganz neu und beglückend im Lichte dieser

Gnadenstunde! Mütter geben alles hin,
sie geben ihr eigenes Sein, und sie werden Kind
in ihrem eigenen Kind. Das ist das Geheimnis,
der über sich selbst hinauswachsenden Liebe.
Johannes, der hier ganz eingetaucht erscheint
in das Leuchten dieser Liebe, hat es später
selber ausgesprochen: «Er muss wachsen, ich
aber abnehmen.» (Jo 3,30). Und Jesus hat dies
zum Grundgesetz des neuen Lebens in Gott
gemacht: «Wer sein Leben verliert, der wird
es gewinnen.» (Mt 10,39).
In dieser wundersamen Episode tritt die besondere

Aufgabe Mariens im Erlösungswerk Christi

mit einzigartiger Leuchtkraft zu Tage.
Jesus kommt zu Johannes dem Täufer, den er
im Mutterschoss heiligt, wie es der Engel ver-
heissen hatte. Da wir in Johannes dem Täufer
das Bild der Sünder finden, die von Jesus
angezogen werden, so dürfen wir auch mit Recht
glauben, dass Maria mit ihrem Sohn am grossen

Werk der Bekehrung arbeitet. Elisabeth
beteuert es Maria gegenüber: «Denn siehe,
sobald der Klang Deiner Stimme an mein
Ohr drang, jubelte das Kind in meinem Schosse

vor Freude auf.» (Lk 1,44). Es ist klar, nur
Jesus allein konnte Johannes im Mutterschosse
heiligen, aber es ist bezeichnend, wie der hl.
Ambrosius schreibt, dass «Er, um dieses Ge-



3°5

heimnis zu bewirken, sich von der Jungfrau
Maria hintragen lassen wollte.» (Migne PL
XVI 319).
Dieses Neue und Unerhörte des anbrechenden
Reiches Gottes zeigt sich vor allem im Geheimnis

der Geburt Christi. Ganz sachlich schreibt
der Evangelist: «Sie gebar ihren Sohn, den
Erstgeborenen, den hüllte sie in Windeln und legte
ihn in eine Krippe, denn in der Herberge hatten

sie keinen Platz gefunden.» (Lk 2,7). Ja,
Jesus Christus ist der «Erstgeborene von den
Toten» (Kol 1,18) und er wird der «Erstgeborene

von vielen Brüdern sein» (Rom 8,29) und
die heilige Jungfrau wird durch Ihn die neue
Mutter aller Lebendigen sein. So geht von der
Jungfrauengeburt, die den ewigen Gottessohn
selbst im Fleische hervorgehen sah, ein heller

Glanz auf jedes andere Muttersein. Der
allheilige Gottessohn durchschritt in unsagbar
zarter Erlöserliebe die Wege des menschlichen
Werdens.
Die Heilige Schrift sagt nichts von einem
jubelnden Magnificat in der Grotte von Bethlehem,

nichts von ihrer glühenden Anbetung, sie
erwähnt nur die schlichten Mutterdienste. Das
Schlichte, das Kleine, dass Alltägliche ist ihre
bevorzugte Erscheinungsform. Ein hilfloses
Kind war Jesus und bedurfte täglich und stündlich

der aufmerksamen Hilfe der Mutter. Alles

war für Maria verborgen und ins Dunkel
gehüllt. Sie glaubte, auch wenn sie keine
Zeichen und Wunder sah. Wie gross und herrlich

hebt sich diese Frauengestalt ab von den
vielen wundersüchtigen Frauen, die so gern
von religiösen Sensationen leben möchten!
Dieses Bild der glaubenden, liebenden und
dienenden Mutter müssen wir der heutigen
Frauenwelt wieder schenken. Hier wird etwas
Grösseres sichtbar, als alle die aufdringlichen
«Frauenrechtlerinnen» der Gegenwart
anzubieten vermögen. An diesem Marienbild muss
die Frau von heute sich wieder wandeln zu
jener einzig gültigen Form wie sie Gott in seinem
Schöpfungs- und Erlösungsplan in Maria
sehen wollte.

Im öffentlichen Leben Jesu begegnet uns Maria

an drei bedeutsamen Stellen. Ihrer Fürbitte

verdanken wir an der Hochzeit von Kana
das erste Wunder Jesu, ein Werk der Barmherzigkeit

Gottes und zugleich der Anlass, dass
die Apostel und Jünger Jesu zum Glauben an
seine Gottessohnschaft kamen. Der Evangelist

sagt es deutlich: «Das war das erste Wunder,

das Jesus wirkte, und seine Jünger glaubten

an IHN.» (Jo 2,1-11). Beachten wir bei
diesem ersten Wunder Jesu, das auf die Fürbitte

Mariens geschah, das bedeutsame und
richtungsweisende Wort der Gottesmutter: «Tut
alles, was Er euch sagen wird!» (Jo 2,5). Und
was sagt uns der Herr? «Glaubet an mich»
(Jo 14,1), aber mit einem Glauben, der Berge
versetzt, und weiterhin sagt er: «Bleibet in
meiner Liebe» (Jo 15,9), aber mit einer Liebe,
die alles erträgt (1 Kor 13,7). Dann erwächst
uns daraus jene Hoffnung, die alle Angst und
Verzweiflung niederzwingt, jene Hoffnung, die
im Bund mit dem Glauben und der Liebe eine
neue Zeit heraufführt, als deren rettendes
Zeichen uns gerade heute die Mutter des Herrn
von neuem gegeben ist. Im Verlauf der Predigt

Jesu und seiner Wortverkündigung tritt
auch Maria ins Blickfeld. Eines Tages wird
Jesus gemeldet: deine Mutter und deine
Verwandten stehen draussen. Da schaut Jesus auf
seine lauschenden Jünger und ruft aus: «Wer
ist meine Mutter und wer sind meine Brüder?
Wer den Willen Gottes tut, ist mir Bruder,
Schwester und Mutter.» (Mk 3,31-35). Dieses

Wort Christi ist nicht eine Absage an die
Mutter, sondern vielmehr ein hohes Lob für
Maria, denn wer hätte unter all seinen Zuhörern

den Willen Gottes treuer vollzogen als

Maria, die Mutter Jesu!
Als eines Tages eine Frau aus dem Volke voll
Begeisterung ihre Stimme erhob und rief: «Selig

der Leib, der Dich getragen und selig die
Brust, die Dich genährt hat», erwidert Jesus mit
einer Seligpreisung: «Ja, selig, die das Wort
Gottes hören und es befolgen.» (Lk 11,27-28).
Hier wird uns Maria als herrlichstes Beispiel



3o6

für das Anhören des Wortes Gottes vorgezeigt,
denn von Maria kann der Evangelist sagen:
«Maria aber bewahrte alle diese Worte und
erwog sie in ihrem Herzen.» (Lk 2,41). Mit Recht
sagt der hl. Augustinus: «Als Mutter können
wir sie nicht nachahmen, aber als Hörerin des
Wortes Gottes ist sie uns vornehmstes
Beispiel.»

Maria ging allzeit den Pilgerweg des Glaubens.
Von Nazareth bis Kaivaria lebte und litt sie in
innigster Einheit mit ihrem göttlichen Sohn.
Als ihr Jesus vor seinem ersten Wunder sagte:
«Frau, was ist zwischen dir und mir, meine
Stunde ist noch nicht gekommen» (Jo 2,4),
schwieg sie und vertraute und bat die Diener
alles zu tun, was Jesus befehle. Auf Golgotha
ist nun die Stunde da. Und «neben dem Kreuze
Jesu stand seine Mutter». (Jo 19,25). Sie steht
und trägt das Leid der ganzen Menschheit. Hier
unter dem Kreuze unseres Erlösers wird Maria
als die neue «Gehilfin» des «neuen Adam»
offenbar — sie ist das vorausgezeichnete Bild der
jungfräulichen Kirche, die sich durch ihr
mitopferndes Fiat selber hineingibt in das
hohepriesterliche Opfer ihres Bräutigams. Der hl.
Bernardin von Siena hat den tiefsinnigen
Gedanken ausgesprochen, dass das Blut und Wasser

der durchbohrten Seite Jesu von Mariens
gläubigem Herzen aufgefangen wurde wie in
einem Kelch, dass sie so den Geist Christi in der
Gestalt des Opfergeistes empfing.
Die Heilige Schrift zeigt uns Maria von
Anfang bis zum Ende ihres Lebens mitwirkend
und mitliebend tätig im Erlösungswerk Christi.
In einer ganz neuen Sicht wird uns Maria im
Pfingstgeschehen gezeigt. Die betende Mutter
der Kirche. Maria greift nicht in Diskussionen
und Gespräche der Apostel ein, sie erteilt keine
Ratschläge bei der Apostelwahl des Matthias.
Ihre Aufgaben liegen tiefer, sind erhabener.
Das Bild der schweigenden und betenden Mutter

des Herrn hat uns die Urkirche als schönstes

Vermächtnis hinterlassen. An diesem Bild
müsste sich auch die christliche Frau von heute
orientieren. P. Hieronymus Haas

Lied der Armut

Der Regen fällt in Tropfen
Vom Flieder in die Hopfen,
Vom Hopfen zum Jasmin.

Der Regen rinnt in Schnüren,
Mich heimlich zu verführen,
Zu weinen und zu knien.

Und göss' er auch in Strömen,
Was kann er mir denn nehmen?
Er glättet nur mein Haar.

Und brächt' er alle Traufen
Der Welt zum Ueberlaufen,
Mein Herz bleibt still und klar.

Der Mond wird aus den Schlehen
Schon wieder auferstehen
Was bin ich denn betrübt?

Ist hinter allen Dingen,
Die scheinbar nicht gelingen,
Doch einer, der mich liebt.

Silja Walter


	Maria : unsere liebe, hohe Frau

