
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 11-12

Artikel: Das Mädchen Ruth

Autor: Walter, Silha / Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


291

ten, da die Wut des Königs aufs höchste gereizt
war. Er starb in seiner Unschuld und über
alles vertraute er auf Gott. So sah die Mutter
ihn sterben.
Fast wie ein Aufatmen berührt uns dann der
letzte knappe Satz dieser Märtyrerakte:
«Zuletzt, nach ihren Söhnen, ward auch die Mutter

getötet» (V. 41). Sie braucht ihre Kinder
nicht zu überleben; sie darf nach ihnen sterben

und bei Gott wieder mit ihnen vereinigt
sein.
Und dies ist das Geheimnis dieser Frau und
Mutter: Indem sie bei den Qualen ihrer Söhne

dagestanden ist, wurde sie zum Vorbild der
ntl. «Stabat Mater» und zur Königin der atl.
Blutzeugen. Obwohl eine namenlose Frau, hat
sie den Ruhm der Makkabäerzeit in die Welt
hinausgetragen. Dass sie beim Anblick der
Auflösung der Gebilde ihres Schosses an deren
wunderbare Bildung, beim Anblick menschlicher

Grausamkeit an die Schönheit der Schöpfung

und Natur denken konnte, klingt so
paradox, dass man an eine völlige Erhöhung
ihrer Gedanken und Gefühle aus dem Tiefsten

ins Höchste denken muss. Wir rühren hier
offenbar an die unsagbaren Geheimnisse echten

Frauentums und opferbereiter Mutterschaft.
P. Andreas Stadelmann

Das Mädchen Ruth

Die Dichterin Silja Walter (Sr. Hedwig OSB)
hat 1944 das alttestamentliche Buch Ruth zum
Vorwurf eines Sing- und Sprechspiels genommen,

darin mädchenhaft frisch die erwachende
Liebe der Patriarchengestalten und Vorfahren
Jesu, Booz und Ruth, dargestellt wird. Das Ver-
lobungs- und Hochzeitslied erinnert nicht nur
an diese von Gott gesegnete Liebe, sondern
deutet auch darauf hin, dass sie noch heute in
der bräutlichen Liebe neue Wirklichkeit werden

kann. Zwei klangvolle Gedichte aus dem
Spiel erzählen von der Natur- und Gottes
Verbundenheit des Mädchens Ruth.

Die beiden folgenden Gedichte (S. 301 und S. 306) von
Silja Walter sind gedacht als Ergänzung zum Aufsatz
von P. Bruno Scherer (S. 292 ff).

Benützte Literatur:
Grabner-Haider A., Praktisches Bibellexikon.
Freiburg 1969
Haag H., Bibel-Lexikon, Einsiedeln 21968
Léon-Dufour X., Wörterbuch zur biblischen
Botschaft. Freiburg 1967
Scherer A., Biblische Frauen, I u. II. Frankfurt
a/M 1966/69
Wiesheu J., Persönlichkeiten der Bibel. München

1955

Dem neuen Vater Erzabt von Beuron
Ursmar Engelmann,
der am kommenden Maria-Trost-Fest,
Sonntag, den 4. Juli 1971,
mit uns die Eucharistie feiern wird,
entbieten wir herzlichen Willkommgruss!



292

Das Lied der Lieder

P. Bruno Scherer

Das Alte Testament enthält ein geheimnisvolles
kleines Buch, das in acht kurze Kapitel

eingeteilt ist und von den Hebräern 'schir haschi-
rim' genannt wird: canticum canticorum —
Lied der Lieder. Martin Luther, dem ein
schöpferisches Uebersetzertalent eignete, gab
ihm den einfachen und treffenden Titel: Das
Hohelied. Das Schir haschirim stellt tatsächlich

ein Hohes Lied dar, das Hohelied der
bräutlich-ehelichen Liebe.

Goethe
Johann Wolfgang Goethe, der schon früh ein
Gespür für echte dichterische und geistige
Werte besass, hatte sich als lernbegieriger
Knabe der biblischen Sprachen, des Hebräischen

und Griechischen, bemächtigt, weil, wie
er gehört hatte, «zum Verständnis des Alten
Testaments so wie des Neuen die Grundsprachen

nötig wären» ('Dichtung und Wahrheit'
1,4). Ungefähr zwölf Jahre danach entdeckte er
die Schönheit des Hohenliedes. In seiner
Begeisterung übertrug er es aus dem Hebräischen
und der Vulgata ins Deutsche. «Ich habe das
Hohelied Salomonis übersetzt, welches ist die
herrlichste Sammlung Liebeslieder, die Gott
erschaffen hat», schrieb der junge Dichter
seinem Darmstädter Freund Merck (am

7.10.1775) und traf mit diesen leichthin gesprochenen

Worten ins Schwarze.
Fast vier Jahrzehnte später arbeitete der
alternde Dichter an einem Werk, das in
Sprachmelodie, Bildwelt, geistiger Vertiefung und in
manch anderer Hinsicht mit dem Hohenliede
wetteifert: am 'West-östlichen Divan' (1819
erschienen). In den 'Noten und Abhandlungen zu
besserem Verständnis' dieser Gedichtsammlung

kommt Goethe auf das Hohelied zu
sprechen. Er nennt es hier das Zarteste und
Unnachahmlichste, «was uns von Ausdruck
leidenschaftlicher, anmutiger Liebe zugekommen».

Und in spontaner Wesenserfassung
skizziert er alsogleich den Gehalt des Schir
haschirim: «Durch und durch wehet eine milde
Luft des lieblichsten Bezirks von Kanaan; ländlich

trauliche Verhältnisse, Wein-, Garten- und
Gewürzbau, etwas von städtischer Beschränkung,

sodann aber ein königlicher Hof mit
seinen Herrlichkeiten im Hintergrunde. Das
Hauptthema jedoch bleibt glühende Neigung
jugendlicher Herzen, die sich suchen, finden,
abstossen, anziehen, unter mancherlei höchst
einfachen Zuständen.»
Natürlich besitzt Goethes Liebes- und
Weisheitsliedersammlung, der 'West-östliche
Divan', noch andere Quell- und Anregungsgebiete

als das Hohelied und die biblische
Spruchdichtung: die arabische und persische
Dichtung, besonders aber der persische Lyriker

Hafis (um 1324-1388) sowie das eigene
Welt- und Liebeserleben. Bekannt sind die
vielzitierten Verse:
Gottes ist der Orient!
Gottes ist der Okzident!
Nord- und südliches Gelände
Ruht im Frieden seiner Hände.
Näher in die Atmosphäre des Schir haschirim
weist die schöne Strophe aus dem Buch Su-
leika:
Eh' es Allah nicht gefällt.
Uns aufs neue zu vereinen,
Gibt mir Sonne, Mond und Welt
Nur Gelegenheit zu weinen.



293

«. die herrlichste Sammlung Liebeslieder»
Um was handelt es sich beim Schir haschirim?
Um Liebeslieder, um Gedichte, die ein paar
Jahrhunderte vor Christus beim Reigentanz
gesungen wurden, vorgetragen vielleicht von
einem Sänger, einer antwortenden Sängerin und
einem Chor, der ähnlich dem Chor in der
griechischen Tragödie die Rohe des Erzählers
sowie der miterlebenden Zuschauer innehatte, die
beiden Liebenden ansprach oder ihre Worte
wiederholte und weiterführte. Eines der Lieder,

oder genauer der Zwiegespräche, lautet so
(4, 16-5,1) 3

:

Er: Du, Nord, erwache,
du, Südwind, komme,
durchweht meinen Garten,
dass ströme sein Duft!
Sie: Es komme der Liebste
in seinen Garten,
die kostbarsten Früchte
geniesse er da!
Er: Braut, Schwester, ich komme
in meinen Garten,
ich hol meine Myrrhe,
meinen Balsam mir ein,
schlürf mit Seim meinen Honig,
meine Milch, meinen Wein.
Sie: Iss, Freund, trink, Liebster,
berausche dich!
Leopold Marx (siehe Anmerkung 1) erzählt (S.
50f), dass einzelne Stellen und Lieder des Schir
haschirim in den modernen Kibbuzim des
Staates Israel nach neuen Kompositionen oder
alten jemenitischen Volksweisen in Chorgesang

und Volkstanz dargeboten werden. Der
alte Text ist somit neu zum Volkslied geworden,

so etwa das Frühlingslied (2, 8-17):
Freundin, Schöne, steh auf, komm heraus!
Schau um dich, der Winter ist aus,
der Regen vorbei und verbannt,
von Blüten bedeckt unser Land.
Einige Gedichte könnten in früher Zeit als
Hochzeitslieder gedient haben. In der Tat
finden sich in arabischen Stämmen, aber auch bei
Syrern, Armeniern, Mongolen, Negervölkern,

Indern und Chinesen ähnlich anmutende
Hochzeitsbräuche: In Preis- und Neckliedern werden

die Schönheit der Braut und die Vorzüge
des Bräutigams — König genannt — besungen,

die Stimmung erotisch gewürzt. Der
Liebende im Hohenlied singt (6, 4-7):
Meine Freundin, wie schön,
schön wie Thirzah bist du,
wie Jerusalem hold.

Dein Haar — eine Ziegenschar,
niederwallend von Gil'ads Höhn.
Und die Zähne — trägiger Schafe
schimmernde Herde
Und die Schläfen —
wie ausgeschnitten
aus der Granatfrucht,
flechtenumrahmt.
Stellen wir daneben drei Strophen eines noch
heute bei den Arabern in Israel an Hochzeitsfeiern

gesungenen Preislieds auf die Braut, so
überrascht uns die Aehnlichkeit:
Sie kommt aus dem Elternhaus
weiss und rot gekleidet heraus,
weint scheidend die Augen sich aus.
Wir sagen: Dein Haar lass uns sehen!
Drauf sie: Wie könnt ihr schon bestehen?
Kohlschwarz ist mein Haar anzusehen,
Damaskusziegen sieht's gleich.

Wir sagen: Die Wangen lass uns sehen!
Drauf sie: Wie könnt ihr schon bestehen?
Meine Wangen lassen sich sehen:
Libanon-Aepfeln sehen sie gleich.
Zug für Zug der leiblichen Schönheit zeigt das
arabische Lied auf. Es verschweigt nichts,
spricht zum Teil etwas derb und «an die Zote
grenzend» (Marx 76) und bildet gerade
dadurch einen Unterschied zum Hohelied der
Bibel. Im Schir haschirim muten uns die Bilder,
auch die nach heutigem Empfinden gewagten,
poetisch schön an, integriert ins Gesamte des
menschlichen Liebesempfindens. Keine Stelle
könnte als Pornographie bezeichnet werden.
Heute, nach oder mitten in der Sex- und Porno-



294

welle von Boulevardpresse, Film und Reklamewesen,

sehen wir das klarer als noch vor einigen

Jahren, hütet man sich auch in christlichen
und kirchlichen Kreisen vor voreiligen,
dilettantischen oder prüden Urteilen. Zudem müss-
te man das «Kleinod althebräischer Dichtung»
(Marx 38) im Urtext lesen. Lyrik lässt sich fast
nicht in andere Sprachen übersetzen. Das
Gedicht lebt (weit mehr als die dichterische Prosa)

vom Wortklang, der Satzmelodie, vom
Rhythmus, d. h. der regelmässig-unregelmässigen

Abfolge von betonten und unbetonten
Silben, von Vokalen und Konsonanten, vom Spiel
des Geistes mit dem Wort.
Goethe:
Sei das Wort die Braut genannt,
Bräutigam der Geist;
Diese Hochzeit hat gekannt,
Wer Hafisen preist (West-östlicher Divan).
Es geht etwas Lichtvolles, Frühlingshaftes,
Ursprünglich-Zartes, etwas Zurückhaltendes und
doch sieghaft Kräftiges vom hebräischen
Urtext aus. Geheimnisvoll und schlicht stehen die
Worte, Laute und Bilder da. Dodi Ii, wa-ani lo:
Mein Liebster ist mein, und ich bin sein (2,16).
Die Sprache erweckt die intime Welt bräutlich-
ehelicher Liebe, sie benennt sie, schafft aber
zugleich eine Aura menschlicher Würde,
vergeistigter Liebe. Die menschliche Geschlechtlichkeit,

das Spiel von Eros und Sexus werden
bejaht, doch findet keine Gewichtsverlagerung
vom Ganzen des Lebens und der Liebe auf den
Sexus hin statt. Den Liedern muss Bewahrung
der Schöpfungsordnung und Seinsgemässheit
attestiert werden. Die geschlechtlichen Kräfte
des Menschen werden nicht verabsolutiert und
verzerrt (wie bei der Pornographie).
Vielleicht vermag einzig die von Musik und
rhythmischem Spiel begleitete Darbietung oder
Lesung des Hohenliedes seinem Gehalt gerecht
zu werden und seine inneren Kräfte für uns
freizulegen. Buxtehude, J. S. Bach, Palestrina,
Purcell haben Hohelied-Texte vertont, auch
Honegger, Milhaud und der am 6. April 1971
verstorbene grosse Komponist Igor Strawinski.

Wer das Hohelied liest, sollte daran denken.
Sein Herz müsste immerfort neu die Musik zu
den Worten erfinden.

«... die Gott erschaffen hat»
«Ein einziges hat Gott gesprochen, ein
zweifaches habe ich daraus vernommen», äusserte
sich Rabbi Schlomoh ben Jizchak
(11. Jh. / Marx 68). Damit ist der komplizierte
Sachverhalt der Kanonizität und der Bedeutung

des Hohenliedes innerhalb der Heiligen
Schrift auf einfache Weise ausgesprochen.
Ein Jude aus Palästina mag um 400/300 vor
Chr. als sog. Endredaktor die zum Teil sicher
älteren Lieder des Schir haschirim gesammelt
und zu einer gewissen Einheit zusammengeschlossen

haben -.Was beabsichtigte er? Wohl
nichts anderes als ein auf Hochzeitsfesten
verwendbares Büchlein mit Liebes- und
Hochzeitsliedern. Aber Gott — der eigentliche
Urheber der Heiligen Schrift — besass noch
eine tiefere Absicht: In der geschlechtlichen
Liebe von Mann und Frau, die in der Bibel als
etwas Gutes und Gottgewolltes dargestellt wird,
sollte ein höherer Sinn erblickt werden, ein Abbild

der ungeschlechtlichen Liebe Gottes zu
den Menschen 3. Auch Paulus spricht (z. .B.
Eph 5,23-32) von der ehelichen Liebe als von
einem geheimnisvollen Bild der Liebe Christi
zur Kirche, seiner Braut. Als erstes gilt es demnach

im Hohenliede den Wortsinn zu beachten
— die Liebesliedersammlung —-, als

zweites — dies im Glauben und über das
goethesche Verständnis hinaus — den Sachoder

Dingsinn, d. h. hier den geistigen, den
tieferen oder höheren Sinn des Textes (sensus spi-
ritualis et mysticus).
Nicht alle Bibelgelehrten gingen und gehen mit
dieser ausgewogenen Ansicht einig 4. Manche
erblickten in den einzelnen Liedern Ueberreste
eines Dramas: Die Braut eines Hirten wird von
König Salomon entführt und in seinem Harem
aufgenommen. Aber das Mädchen bleibt der
ersten Liebe treu und gewinnt die Freiheit. —
Noch unwahrscheinlicher lautet die Hypothese



295

jener, die im Schir haschirim eine Sammlung
von Liedern vermuten, die ursprünglich die
Hochzeit orientalischer Vegetationsgottheiten
besungen haben.
Eine mächtigere, aber erdenferne Position nehmen

jene Exegeten ein, die im Hohenliede einzig

eine Allegorie sehen, die bildhaft-symbolische
Darstellung der Liebe Gottes zum

auserwählten Volk oder zur Einzelseele. Vor allem
die Mystiker des Mittelalters und auch neuerer
Zeit (sowohl Juden wie Christen) haben auf
den ausschliesslich allegorischen Sinn geschworen

und sich in langatmigen Auslegungen auf
dem Feld dichterischer Phantasie ereifert:
Wildheu an unzugänglichen Berghängen!

Plus ultra
Die Wahrheit hegt nicht in extremen,
ausschliesslichen Positionen. Sie liegt in der goldenen

Mitte, die alles berücksichtigt, die auf dem
Boden der Wirklichkeit steht und doch der
geistigen Vertiefung Rechnung trägt. Das soll hier
vom Hohenliede und von der Liebesdichtung
im allgemeinen her näher erläutert werden.
Das Wort «Liebe» ist mehrdeutig. Das Schir
haschirim meint vorerst die menschliche Liebe.

Aber wer Mensch sagt, sagt mehr als nur
Körper. Menschliche Liebe öffnet sich auf
einen weiten Raum hin, auf den Raum der
irdischen wie der göttlichen, der leiblichen wie der
geistigen Liebe. In der Tat erschöpfen sich die
Liebeslieder des Schir haschirim nicht im Ge-
nuss gegenseitiger Zärtlichkeiten und im
leibseelischen Einswerden. Vergeistigte Liebe wird
besungen. Die Frau gilt nicht als blosses
Objekt der männlichen Leidenschaften, der
Geliebte nicht als Mittel sexueller Befriedigung.
Die Würde des menschlichen Liebens und
Lebens erhebt sich frühlingsfrisch aus den Gesängen.

Die Geliebte ist für den Liebenden wirklich

die ganzheitliche Ergänzung in seinem Wesen

und in seiner Einsamkeit (vgl. Gen 2,18),
sein «Gegenstück» oder «Gegenüber», wie
die Bibel sich ausdrückt (Gen 2,20: könege-
do). Sie will ihm Gefährtin des Lebens sein,

Gehilfin am aufgetragenen Werk. Diesen
Liebenden gehört der Segen und der Kulturauftrag

des Schöpfers: «Pflanzet euch fort und
mehret euch und füllet die Erde und machet sie
Untertan» (Gen 1,28).
Wohl gilt es, die grossen Perspektiven der
Heilsordnung nicht zu übersehen: Die
Schöpfung, und somit auch die menschliche Liebe,
ist von der Sünde erfasst, angegriffen, angenagt

worden. Es bedurfte der Erlösertat Jesu
Christi, um sie in die Gnadenordnung zu erheben,

um sie zur Vollendung im Sakrament der
Ehe zu führen. Aber die Natur des Menschen
und die Liebe sind durch die Sünde und das
Böse in der Welt nicht völlig verteufelt. Sie
behalten ihren hohen Wert vor Gott, und durch
Christus sind sie vollumfänglich in die Erlösung

miteinbezogen, geheiligt worden. Darum
besitzt das Hohelied und besitzt die Liebesdichtung

der gesamten Literatur im christlichen wie
im nichtchristlichen Raum einen Wert in sich.
Echte Liebe ist aus sich heraus gut, schön,
wahr und seinsgemäss. Echte Liebe stammt von
Gott, findet und führt zu Gott. Gott, der die
Liebe selber ist, lebt im ,Herzen der Liebenden
und in ihrer Liebesvereinigung'. So bittet Eva in
Ruth Schaumanns Gedicht5:
Schau mit, Herr, ins Auge, und es taugt,
Dass es Gott im Gatten sieht.
Die Aussage der Meisternovelle 'Plus ultra'
von Gertrud von le Fort besteht in folgendem
Gedankengang: Der Mensch ist Ebenbild Gottes.

Wer einen Menschen liebt, der liebt in ihm
letztlich Gott. Gottes Barmherzigkeit und Gnade

lässt die irdische Liebe, wie immer sie
beschaffen ist, über sich selbst hinauswachsen.
Plus ultra! Und wörtlich: «Es gibt in alle Ewigkeit

nur eine Liebe, die stammt vom Himmel,
auch wenn diese Welt sie irdisch nennt — Gott
nimmt sie an, als wäre sie ihm selber dargeboten»

°.
Dona Prouhèze, die liebende Frau in Paul
Claudels 'Soulier de Satin', spricht am Ende des
zweiten Tages das Wesentliche der
Liebeshandlung dieses Dramas aus: «Mein Gott», flü-



296

stert sie im Gedanken an den Geliebten, der sie
ein Leben lang gesucht und ersehnt, doch nie
erreicht hat, «ich werde seine Freude schauen!
Ich werde ihn mit Dir zusammen sehen, und ich
selbst werde der Grund davon sein! Er hat Gott
gefordert von einer Frau, und sie hat es
vermocht, ihm Gott zu geben, denn nichts gibt es
im Himmel und auf Erden, was die Liebe nicht
schenken kann» T.

«Wassers Fülle löscht die Liebe nicht»
Damit offenbart sich die Transzendenzkraft der
menschlichen Liebe und der Liebesdichtung.
Liebe erstrebt mehr als die körperliche Vereinigung,

sie schwingt sich nach und nach in die
tieferen Schichten der Seinswirklichkeit ein.
Sie steht mit einem Fuss bereits im Jenseits. Sie
umfängt das Ganze: das Irdische und Ueberir-
dische, Welt und Gott. Antoine de Saint-Exu-
pérys Wort: «Die Erfahrung lehrt uns, dass die
Liebe nicht darin besteht, dass man einander
ansieht, sondern dass man gemeinsam in gleicher

Richtung blickt», bezeichnet den ersten
Schritt im Vergeistigungsprozess der Liebe. Zur
vollen Seins- und Wirklichkeitsgemässheit führen

die Wege eines ganzen Lebens.
Wenn Bernhard von Clairvaux, der 86 Predigten

zum Hohenliede geschrieben und seine
mystische Lehre darin hineinverworben hat, die
Mahnung ausspricht: «Wer nicht liebt, vertut
seine Zeit mit dem Lesen oder Anhören dieses
Liedes der Liebe» (Marx 37. 69 f), so meint er
mit «lieben» nicht nur eine menschlich- irdische
Neigung und Leidenschaft, sondern darüber
hinaus die Tugend der von Gott geschenkten
und Gott und alle Menschen und Dinge
umfangenden Liebe. Je vollendeter und gereifter
die Liebe eines Menschen ist, um so tiefer dringt
er ein in die Geheimnisse des menschlichen
Daseins, der Liebe Gottes und der Menschen.
Von hier aus ist die geistig und mystische

Deutung des Schir haschirim zu verstehen.

Die beiden Liebenden wachsen über sich
selbst hinaus. Ein jeder Liebende, eine jede
Geliebte kann sich und das eigene Liebeserleben

noch heute in diesen Liedern widergespiegelt
sehen und neu erfahren. Ein jeder Glaubende
kann in den Liebenden des Schir haschirim
Jahwe erblicken und das Volk seiner Wahl, das

er trotz aller Misserfolge immer neu umwirbt;
die Weisheit, die noch vor dem All geschaffen
wurde, wie das Buch Jesus Sirach es nahelegt
(1,5); die Schechinah, das ist das Einwohnen
Gottes, die göttliche Gegenwart in allen Dingen,

wie die jüdischen Mystiker lehren. Ein
jeder Christ darf mit der kirchlichen Liturgie, im
Lichte neutestamentlicher Erfüllung, in der
besungenen Geliebten Maria verstehen, die
Gnadenvolle, die der ewige Vater zur Tochter, der
Sohn zur Mutter, der Heilige Geist zur Braut
erwählt hat. Hinter Maria aber steht die Kirche,

das Gottesvolk, das im Blute des
Lammes erkauft wurde, steht die Einzelseele,
stehen alle Menschen: für alle nahm der Herr
das Kreuz auf sich.
Wassers Fülle
löscht nicht die Liebe,
breite Ströme
ertränken sie nicht (8,7):
Wer möchte das von der bloss irdischen Liebe
behaupten? Wer möchte es von ihr im Bund
mit der göttlichen nicht erhoffen?

Anmerkungen
1 Uebersetzung und Textanordnung jeweils nach: Das
Lied der Lieder. In deutsche Verse übertragen und
erläutert von Leopold Marx. Vorwort von Albert Goes.
Stuttgart: Reclam 1964. 80 S. (Reclams Universal-
Bibliothek 8896) Fr. 1.25. In der Folge zitiert: Marx
und Seitenzahl.
2 Vgl. J. Heuschen: Art. Hoheslied. In: H. Haag
(Hrsg.): Bibel-Lexikon. Einsiedeln 21968. Hier finden
sich Literaturangaben.
3 Vgl. M. A. van den Oudenrijn: Vom Sinn des Hohen

Liedes. In: Divus Thomas 31 (1953) 257—281,
namentlich S. 266, 275—278.
4 Vgl. J. Heuschen aaO.
5 Ruth Schaumann: Die Vorhölle. Gedichte. Stuttgart
1953, 8.
0 Gertrud von le Fort: Erzählende Schriften. III, 362.
München/Wiesbaden 1956.
7 Paul Claudel: Der seidene Schuh. Freiburg i. Br.
1965 (Herder-Bücherei) S. 149. Uebertragen von Hans
Urs von Balthasar.


	Das Mädchen Ruth

