Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 11-12

Artikel: Das Madchen Ruth

Autor: Walter, Silha / Scherer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ten, da die Wut des Konigs aufs hochste gereizt
war. Er starb in seiner Unschuld und {iber
alles vertraute er auf Gott. So sah die Mutter
ihn sterben.
Fast wie ein Aufatmen beriihrt uns dann der
letzte knappe Satz dieser Mairtyrerakte: «Zu-
letzt, nach ihren S6hnen, ward auch die Mut-
ter getdtet» (V. 41). Sie braucht ihre Kinder
nicht zu iiberleben; sie darf nach ihnen ster-
ben und bei Gott wieder mit ihnen vereinigt
sein.
Und dies ist das Geheimnis dieser Frau und
Mutter: Indem siec bei den Qualen ihrer Soh-
ne dagestanden ist, wurde sie zum Vorbild der
ntl. «Stabat Mater» und zur Konigin der atl.
Blutzeugen. Obwohl eine namenlose Frau, hat
sie den Ruhm der Makkabéerzeit in die Welt
hinausgetragen. Dass sie beim Anblick der Auf-
I6sung der Gebilde ihres Schosses an deren
wunderbare Bildung, beim Anblick mensch-
licher Grausamkeit an die Schonheit der Schop-
fung und Natur denken konnte, klingt so pa-
radox, dass man an eine vollige Erhohung
ihrer Gedanken und Gefiihle aus dem Tief-
sten ins Hochste denken muss. Wir riihren hier
offenbar an die unsagbaren Geheimnisse ech-
ten Frauentums und opferbereiter Mutterschaft.
P. Andreas Stadelmann

Beniitzte Literatur:

Grabner-Haider A., Praktisches Bibellexikon.
Freiburg 1969

Haag H., Bibel-Lexikon, Einsiedeln 21968
Léon-Dufour X., Worterbuch zur biblischen
Botschaft. Freiburg 1967

Scherer A., Biblische Frauen, I u. II. Frankfurt
a/M 1966/69

Wiesheu J., Personlichkeiten der Bibel. Miin-
chen 1955

291

Das Midchen Ruth

Die Dichterin Silja Walter (Sr. Hedwig OSB)
hat 1944 das alttestamentliche Buch Ruth zum
Vorwurf eines Sing- und Sprechspiels genom-
men, darin midchenhaft frisch die erwachende
Liebe der Patriarchengestalten und Vorfahren
Jesu, Booz und Ruth, dargestellt wird. Das Ver-
lobungs- und Hochzeitslied erinnert nicht nur
an diese von Gott gesegnete Liebe, sondern
deutet auch darauf hin, dass sie noch heute in
der briutlichen Liebe neue Wirklichkeit wer-
den kann. Zwei klangvolle Gedichte aus dem
Spiel erzdhlen von der Natur- und Gottesver-
bundenheit des Madchens Ruth.

Die beiden folgenden Gedichte (S. 301 und S. 306) von
Silja Walter sind gedacht als Ergéinzung zum Aufsatz
von P. Bruno Scherer (S. 292 ff).

Dem neuen Vater Erzabt von Beuron
Ursmar Engelmann,

der am kommenden Maria-Trost-Fest,
Sonntag, den 4. Juli 1971,

mit uns die Eucharistie feiern wird,
entbieten wir herzlichen Willkommgruss!



202

Das Lied der Lieder

P. Bruno Scherer

Das Alte Testament enthilt ein geheimnisvol-
les kleines Buch, das in acht kurze Kapitel ein-
geteilt ist und von den Hebraern ’schir haschi-
rim’ genannt wird: canticum canticorum —
Lied der Lieder. Martin Luther, dem ein
schopferisches Uebersetzertalent eignete, gab
ihm den einfachen und treffenden Titel: Das
Hohelied. Das Schir haschirim stellt tatsdch-
lich ein Hohes Lied dar, das Hohelied der
briutlich-ehelichen Liebe.

Goethe

Johann Wolfgang Goethe, der schon friih ein
Gespiir fiir echte dichterische und geistige
Werte besass, hatte sich als lernbegieriger
Knabe der biblischen Sprachen, des Hebrii-
schen und Griechischen, bemichtigt, weil, wie
er gehort hatte, «<zum Verstindnis des Alten
Testaments so wie des Neuen die Grundspra-
chen notig wiren» ("Dichtung und Wahrheit’
I,4). Ungefdhr zwolf Jahre danach entdeckte er
die Schonheit des Hohenliedes. In seiner Begei-
sterung iibertrug er es aus dem Hebriischen
und der Vulgata ins Deutsche. «Ich habe das
Hohelied Salomonis {iibersetzt, welches ist die
herrlichste Sammlung Liebeslieder, die Gott er-
schaffen hat», schrieb der junge Dichter sei-
nem Darmstddter Freund Merck (am

7.10.1775) und traf mit diesen leichthin gespro-
chenen Worten ins Schwarze.

Fast vier Jahrzehnte spdter arbeitete der al-
ternde Dichter an einem Werk, das in Sprach-
melodie, Bildwelt, geistiger Vertiefung und in
manch anderer Hinsicht mit dem Hohenliede
wetteifert: am "West-Ostlichen Divan’ (1819 er-
schienen). In den ’Noten und Abhandlungen zu
besserem Verstindnis’ dieser Gedichtsamm-
lung kommt Goethe auf das Hohelied zu spre-
chen. Er nennt es hier das Zarteste und Un-
nachahmlichste, «was uns von Ausdruck lei-
denschaftlicher, anmutiger Liebe zugekom-
men». Und in spontaner Wesenserfassung
skizziert er alsogleich den Gehalt des Schir
haschirim: «Durch und durch wehet eine milde
Luft des lieblichsten Bezirks von Kanaan; land-
lich trauliche Verhiltnisse, Wein-, Garten- und
Gewilirzbau, etwas von stiddtischer Beschran-
kung, sodann aber ein koniglicher Hof mit sei-
nen Herrlichkeiten im Hintergrunde. Das
Hauptthema jedoch bleibt glithende Neigung
jugendlicher Herzen, die sich suchen, finden,
abstossen, anziehen, unter mancherlei hochst
einfachen Zustanden.»

Natiirlich besitzt Goethes Liebes- und Weis-
heitsliedersammlung, der 'West-Ostliche Di-
van’, noch andere Quell- und Anregungsge-
biete als das Hohelied und die biblische
Spruchdichtung: die arabische und persische
Dichtung, besonders aber der persische Lyri-
ker Hafis (um 1324-1388) sowie das eigene
Welt- und Liebeserleben. Bekannt sind die viel-
zitierten Verse:

Gottes ist der Orient!

Gottes ist der Okzident!

Nord- und siidliches Geldnde

Ruht im Frieden seiner Hidnde.

Naher in die Atmosphidre des Schir haschirim
weist die schone Strophe aus dem Buch Su-
leika:

Eh’ es Allah nicht gefallt,

Uns aufs neue zu vereinen,

Gibt mir Sonne, Mond und Welt

Nur Gelegenheit zu weinen.



«....die herrlichste Sammlung Liebeslieder»
Um was handelt es sich beim Schir haschirim?
Um Liebeslieder, um Gedichte, die ein paar
Jahrhunderte vor Christus beim Reigentanz ge-
sungen wurden, vorgetragen vielleicht von ei-
nem Singer, einer antwortenden Sdngerin und
einem Chor, der dhnlich dem Chor in der grie-
chischen Tragddie die Rolle des Erzahlers so-
wie der miterlebenden Zuschauer innehatte, die
beiden Liebenden ansprach oder ihre Worte
wiederholte und weiterfithrte. Eines der Lie-
der, oder genauer der Zwiegespriche, lautet so
(4,16-5,1) *:

Er: Du, Nord, erwache,

du, Siidwind, komme,

durchweht meinen Garten,

dass strome sein Duft!

Sie: Es komme der Liebste

in seinen Garten,

die kostbarsten Friichte

geniesse er da!

Er: Braut, Schwester, ich komme

in meinen Garten,

ich hol meine Myrrhe,

meinen Balsam mir ein,

schliirf mit Seim meinen Honig,

meine Milch, meinen Wein.

Sie: Iss, Freund, trink, Liebster,

berausche dich!

Leopold Marx (siehe Anmerkung 1) erzihlt (S.
50f), dass einzelne Stellen und Lieder des Schir
haschirim in den modernen Kibbuzim des
Staates Israel nach neuen Kompositionen oder
alten jemenitischen Volksweisen in Chorge-
sang und Volkstanz dargeboten werden. Der
alte Text ist somit neu zum Volkslied gewor-
den, so etwa das Friihlingslied (2, 8-17):
Freundin, Schone, steh auf, komm heraus!
Schau um dich, der Winter ist aus,

der Regen vorbei und verbannt,

von Bliiten bedeckt unser Land.

Einige Gedichte konnten in frither Zeit als
Hochzeitslieder gedient haben. In der Tat fin-
den sich in arabischen Stimmen, aber auch bei
Syrern, Armeniern, Mongolen, Negervolkern,

293

Indern und Chinesen dhnlich anmutende Hoch-
zeitsbrduche: In Preis- und Neckliedern wer-
den die Schonheit der Braut und die Vorziige
des Brdutigams — Konig genannt — besun-
gen, die Stimmung erotisch gewiirzt. Der Lie-
bende im Hohenlied singt (6, 4-7):

Meine Freundin, wie schon,

schon wie Thirzah bist du,

wie Jerusalem hold.

Dein Haar — eine Ziegenschar,

niederwallend von Gil’ads Hohn.

Und die Zahne — trigiger Schafe

schimmernde Herde . . .

Und die Schldfen —

wie ausgeschnitten

aus der Granatfrucht,

flechtenumrahmt . . .

Stellen wir daneben drei Strophen eines noch
heute bei den Arabern in Israel an Hochzeits-
feiern gesungenen Preislieds auf die Braut, so
tiberrascht uns die Achnlichkeit:

Sie kommt aus dem Elternhaus

weiss und rot gekleidet heraus,

weint scheidend die Augen sich aus.

Wir sagen: Dein Haar lass uns sehen!

Drauf sie: Wie konnt ihr schon bestehen?
Kohlschwarz ist mein Haar anzusehen,
Damaskusziegen sieht’s gleich.

Wir sagen: Die Wangen lass uns sehen!

Drauf sie: Wie konnt iar schon bestehen?
Meine Wangen lassen sich sehen:
Libanon-Aepfeln sehen sie gleich.

Zug fiir Zug der leiblichen Schonheit zeigt das
arabische Lied auf. Es verschweigt nichts,
spricht zum Teil etwas derb und «an die Zote
grenzend» (Marx 76) und bildet gerade da-
durch einen Unterschied zum Hohelied der Bi-
bel. Im Schir haschirim muten uns die Bilder,
auch die nach heutigem Empfinden gewagten,
poetisch schon an, integriert ins Gesamte des
menschlichen Liebesempfindens. Keine Stelle
konnte als Pornographie bezeichnet werden.
Heute, nach oder mitten in der Sex- und Porno-



294

welle von Boulevardpresse, Film und Reklame-
wesen, sehen wir das klarer als noch vor eini-
gen Jahren, hiitet man sich auch in christlichen
und kirchlichen Kreisen vor voreiligen, dilet-
tantischen oder priiden Urteilen. Zudem miiss-
te man das «Kleinod althebriischer Dichtung»
(Marx 38) im Urtext lesen. Lyrik ldsst sich fast
nicht in andere Sprachen iibersetzen. Das Ge-
dicht lebt (weit mehr als die dichterische Pro-
sa) vom Wortklang, der Satzmelodie, vom
Rhythmus, d. h. der regelmassig-unregelmassi-
gen Abfolge von betonten und unbetonten Sil-
ben, von Vokalen und Konsonanten, vom Spiel
des Geistes mit dem Wort.

Goethe:

Sei das Wort die Braut genannt,

Briautigam der Geist;

Diese Hochzeit hat gekannt,

Wer Hafisen preist (West-Ostlicher Divan).

Es geht etwas Lichtvolles, Friithlingshaftes, Ur-
spriinglich-Zartes, etwas Zuriickhaltendes und
doch sieghaft Kraftiges vom hebriischen Ur-
text aus. Geheimnisvoll und schlicht stehen die
Worte, Laute und Bilder da. Dodi li, wa-ani lo:
Mein Liebster ist mein, und ich bin sein (2,16).
Die Sprache erweckt die intime Welt bréutlich-
ehelicher Liebe, sie benennt sie, schafft aber
zugleich eine Aura menschlicher Wiirde, ver-
geistigter Liebe. Die menschliche Geschlecht-
lichkeit, das Spiel von Eros und Sexus werden
bejaht, doch findet keine Gewichtsverlagerung
vom Ganzen des Lebens und der Liebe auf den
Sexus hin statt. Den Liedern muss Bewahrung
der Schopfungsordnung und Seinsgemaissheit
attestiert werden. Die geschlechtlichen Krifte
des Menschen werden nicht verabsolutiert und
verzerrt (wie bei der Pornographie).

Vielleicht vermag einzig die von Musik und
rhythmischem Spiel begleitete Darbietung oder
Lesung des Hohenliedes seinem Gehalt gerecht
zu werden und seine inneren Krifte fiir uns frei-
zulegen. Buxtehude, J. S. Bach, Palestrina,
Purcell haben Hohelied-Texte vertont, auch
Honegger, Milhaud und der am 6. April 1971
verstorbene grosse Komponist Igor Strawinski.

Wer das Hohelied liest, sollte daran denken.
Sein Herz miisste immerfort neu die Musik zu
den Worten erfinden.

« ...die Gott erschaffen hat»
«Ein einziges hat Gott gesprochen, ein zwei-
faches habe ich daraus vernommen», dusserte
sich  Rabbi Schlomoh ben  Jizchak
(11. Jh. / Marx 68). Damit ist der komplizierte
Sachverhalt der Kanonizitit und der Bedeu-
tung des Hohenliedes innerhalb der Heiligen
Schrift auf einfache Weise ausgesprochen.
Ein Jude aus Paldstina mag um 400/300 vor
Chr. als sog. Endredaktor die zum Teil sicher
dlteren Lieder des Schir haschirim gesammelt
und zu einer gewissen Einheit zusammenge-
schlossen haben 2. Was beabsichtigte er? Wohl
nichts anderes als ein auf Hochzeitsfesten ver-
wendbares Biichlein mit Liebes- und Hoch-
zeitsliedern. Aber Gott — der eigentliche Ur-
heber der Heiligen Schrift — besass noch
eine tiefere Absicht: In der geschlechtlichen
Liebe von Mann und Frau, die in der Bibel als
etwas Gutes und Gottgewolltes dargestellt wird,
sollte ein hoherer Sinn erblickt werden, ein Ab-
bild der ungeschlechtlichen Liebe Gottes zu
den Menschen 3. Auch Paulus spricht (z. .B.
Eph 5,23-32) von der ehelichen Liebe als von
einem geheimnisvollen Bild der Liebe Christi
zur Kirche, seiner Braut. Als erstes gilt es dem-
nach im Hohenliede den Wortsinn zu beachten
— die Liebesliedersammlung —, als
zweites — dies im Glauben und iiber das
goethesche Verstindnis hinaus — den Sach-
oder Dingsinn, d. h. hier den geistigen, den tie-
feren oder hoheren Sinn des Textes (sensus spi-
ritualis et mysticus).
Nicht alle Bibelgelehrten gingen und gehen mit
dieser ausgewogenen Ansicht einig *. Manche
erblickten in den einzelnen Liedern Ueberreste
eines Dramas: Die Braut eines Hirten wird von
Konig Salomon entfiihrt und in seinem Harem
aufgenommen. Aber das Maidchen bleibt der
ersten Liebe treu und gewinnt die Freiheit. —
Noch unwahrscheinlicher lautet die Hypothese



jener, die im Schir haschirim eine Sammlung
von Liedern vermuten, die urspriinglich die
Hochzeit orientalischer Vegetationsgottheiten
besungen haben.

Eine machtigere, aber erdenferne Position neh-
men jene Exegeten ein, die im Hohenliede ein-
zig eine Allegorie sehen, die bildhaft-symboli-
sche Darstellung der Liebe Gottes zum auser-
wihlten Volk oder zur Einzelseele. Vor allem
die Mystiker des Mittelalters und auch neuerer
Zeit (sowohl Juden wie Christen) haben auf
den ausschliesslich allegorischen Sinn geschwo-
ren und sich in langatmigen Auslegungen auf
dem Feld dichterischer Phantasie -ereifert:
Wildheu an unzuginglichen Berghdngen!

Plus ultra

Die Wahrheit liegt nicht in extremen, aus-
schliesslichen Positionen. Sie liegt in der golde-
nen Mitte, die alles beriicksichtigt, die auf dem
Boden der Wirklichkeit steht und doch der gei-
stigen Vertiefung Rechnung tragt. Das soll hier
vom Hohenliede und von der Liebesdichtung
im allgemeinen her nidher erldutert werden.

Das Wort «Liebe» ist mehrdeutig. Das Schir
haschirim meint vorerst die menschliche Lie-
be. Aber wer Mensch sagt, sagt mehr als nur
Korper. Menschliche Liebe offnet sich auf ei-
nen weiten Raum hin, auf den Raum der irdi-
schen wie der gottlichen, der leiblichen wie der
geistigen Liebe. In der Tat erschopfen sich die
Liebeslieder des Schir haschirim nicht im Ge-
nuss gegenseitiger Zidrtlichkeiten und im leib-
seelischen Einswerden. Vergeistigte Liebe wird
besungen. Die Frau gilt nicht als blosses Ob-
jekt der maéannlichen Leidenschaften, der Ge-
liebte nicht als Mittel sexueller Befriedigung.
Die Wiirde des menschlichen Liebens und Le-
bens erhebt sich friihlingsfrisch aus den Gesin-
gen. Die Geliebte ist fiir den Liebenden wirk-
lich die ganzheitliche Ergdnzung in seinem We-
sen und in seiner Einsamkeit (vgl. Gen 2,18),
sein «Gegenstiick» oder «Gegeniiber», wie
die Bibel sich ausdriickt (Gen 2,20: konege-
do). Sie will ihm Gefdhrtin des Lebens sein,

295

Gehilfin am aufgetragenen Werk. Diesen Lie-
benden gehort der Segen und der Kulturauf-
trag des Schopfers: «Pflanzet euch fort und
mehret euch und fiillet die Erde und machet sie
untertan» (Gen 1,28).

Wohl gilt es, die grossen Perspektiven der
Heilsordnung nicht zu iibersehen: Die Scho-
pfung, und somit auch die menschliche Liebe,
ist von der Siinde erfasst, angegriffen, ange-
nagt worden. Es bedurfte der Erlosertat Jesu
Christi, um sie in die Gnadenordnung zu erhe-
ben, um sie zur Vollendung im Sakrament der
Ehe zu fiihren. Aber die Natur des Menschen
und die Liebe sind durch die Siinde und das
Bose in der Welt nicht vollig verteufelt. Sie be-
halten ihren hohen Wert vor Gott, und durch
Christus sind sie vollumfanglich in die Erlo-
sung miteinbezogen, geheiligt worden. Darum
besitzt das Hohelied und besitzt die Liebesdich-
tung der gesamten Literatur im christlichen wie
im nichtchristlichen Raum einen Wert in sich.
Echte Liebe ist aus sich heraus gut, schon,
wahr und seinsgeméss. Echte Liebe stammt von
Gott, findet und fihrt zu Gott. Gott, der die
Liebe selber ist, lebt im ,Herzen der Liebenden
und in ihrer Liebesvereinigung’. So bittet Eva in
Ruth Schaumanns Gedicht ?:

Schau mit, Herr, ins Auge, und es taugt,

Dass es Gott im Gatten sieht.

Die Aussage der Meisternovelle 'Plus ultra’
von Gertrud von le Fort besteht in folgendem
Gedankengang: Der Mensch ist Ebenbild Got-
tes. Wer einen Menschen liebt, der liebt in ihm
letztlich Gott. Gottes Barmherzigkeit und Gna-
de lasst die irdische Liebe, wie immer sie be-
schaffen ist, iiber sich selbst hinauswachsen.
Plus ultra! Und wortlich: «Es gibt in alle Ewig-
keit nur eine Liebe, die stammt vom Himmel,
auch wenn diese Welt sie irdisch nennt — Gott
nimmt sie an, als wire sie ihm selber dargebo-
ten» S,

Dona Prouheze, die liebende Frau in Paul
Claudels ’Soulier de Satin’, spricht am Ende des
zweiten Tages das Wesentliche der Liebes-
handlung dieses Dramas aus: «Mein Gott», flii-



296

stert sie im Gedanken an den Geliebten, der sie
ein Leben lang gesucht und ersehnt, doch nie
erreicht hat, «ich werde seine Freude schauen!
Ich werde ihn mit Dir zusammen sehen, und ich
selbst werde der Grund davon sein! Er hat Gott
gefordert von einer Frau, und sie hat es ver-
mocht, ihm Gott zu geben, denn nichts gibt es
im Himmel und auf Erden, was die Liebe nicht
schenken kann» 7.

«Wassers Fiille [o0scht die Liebe nichi»

Damit offenbart sich die Transzendenzkraft der
menschlichen Liebe und der Liebesdichtung.
Liebe erstrebt mehr als die korperliche Vereini-
gung, sie schwingt sich nach und nach in die
tieferen Schichten der Seinswirklichkeit ein.
Sie steht mit einem Fuss bereits im Jenseits. Sie
umfiangt das Ganze: das Irdische und Ueberir-
dische, Welt und Gott. Antoine de Saint-Exu-
pérys Wort: «Die Erfahrung lehrt uns, dass die
Liebe nicht darin besteht, dass man einander
ansieht, sondern dass man gemeinsam in glei-
cher Richtung blickt», bezeichnet den ersten
Schritt im Vergeistigungsprozess der Liebe. Zur
vollen Seins- und Wirklichkeitsgemadssheit fiih-
ren die Wege eines ganzen Lebens.

Wenn Bernhard von Clairvaux, der 86 Predig-
ten zum Hohenliede geschrieben und seine my-
stische Lehre darin hineinverworben hat, die
Mahnung ausspricht: «Wer nicht liebt, vertut
seine Zeit mit dem Lesen oder Anhoren dieses
Liedes der Liebe» (Marx 37. 69 f), so meint er
mit «lieben» nicht nur eine menschlich- irdische
Neigung und Leidenschaft, sondern dariiber
hinaus die Tugend der von Gott geschenkten
und Gott und alle Menschen und Dinge um-
fangenden Liebe. Je vollendeter und gereifter
die Liebe eines Menschen ist, um so tiefer dringt
er ein in die Geheimnisse des menschlichen
Daseins, der Liebe Gottes und der Menschen.
Von hier aus ist die geistig und mysti-
sche Deutung des Schir haschirim zu verste-
hen. Die beiden Liebenden wachsen iiber sich
selbst hinaus. Ein jeder Liebende, eine jede
Geliebte kann sich und das eigene Liebeserleben

noch heute in diesen Liedern widergespiegelt
sehen und neu erfahren. Ein jeder Glaubende
kann in den Liebenden des Schir haschirim
Jahwe erblicken und das Volk seiner Wahl, das
er trotz aller Misserfolge immer neu umwirbt;
die Weisheit, die noch vor dem All geschaffen
wurde, wie das Buch Jesus Sirach es nahelegt
(1,5); die Schechinah, das ist das Einwohnen
Gottes, die gottliche Gegenwart in allen Din-
gen, wie die jlidischen Mystiker lehren. Ein je-
der Christ darf mit der kirchlichen Liturgie, im
Lichte neutestamentlicher Erfiillung, in der be-
sungenen Geliebten Maria verstehen, die Gna-
denvolle, die der ewige Vater zur Tochter, der
Sohn zur Mutter, der Heilige Geist zur Braut
erwihlt hat. Hinter Maria aber steht die Kir-
che, das Gottesvolk, das im Blute des
Lammes erkauft wurde, steht die Einzelseele,
stehen alle Menschen: fiir alle nahm der Herr
das Kreuz auf sich.

Wassers Fiille

16scht nicht die Liebe,

breite Strome

ertranken sie nicht (8,7):

Wer mochte das von der bloss irdischen Liebe
behaupten? Wer mochte es von ihr im Bund
mit der gottlichen nicht erhoffen?

Anmerkungen

1 Uebersetzung und Textanordnung jeweils nach: Das
Lied der Lieder. In deutsche Verse iibertragen und er-
ldutert von Leopold Marx. Vorwort von Albert Goes.
Stuttgart: Reclam 1964. 80 S. (Reclams Universal-
Bibliothek 8896) Fr. 1.25. In der Folge =zitiert: Marx
und Seitenzahl.

2 Vgl. J. Heuschen: Art. Hoheslied. In: H. Haag
(Hrsg.): Bibel-Lexikon. Einsiedeln 21968. Hier finden
sich Literaturangaben,

3 Vgl. M. A. van den Oudenrijn: Vom Sinn des Ho-
hen Liedes. In: Divus Thomas 31 (1953) 257—281,
namentlich S. 266, 275—278.

4 Vgl. J. Heuschen aaO.

5 Ruth Schaumann: Die Vorhélle. Gedichte. Stuttgart
1953, 8.

6 Gertrud von le Fort: Erzdhlende Schriften. III, 362.
Miinchen/Wiesbaden 1956.

7 Paul Claudel: Der seidene Schuh. Freiburg i. Br.
1965 (Herder-Biicherei) S. 149. Uebertragen von Hans
Urs von Balthasar.



	Das Mädchen Ruth

