
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 11-12

Artikel: Zum Bild der Frau im Alten Testament

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


278

Zum Bild der Frau
im Alten Testament

Die Aeusserungen der atl. Schriftsteller über
die Frau sind vielfältig, ja bunt schillernd.
Neben dem schärfsten Tadel schlechter Weiber

stehen begeisterte Lobsprüche auf die
guten Frauen. Von dem dunklen Hintergrund
der Schilderung des bösen Weibes, der eitlen

Kokette, der gleissenden Buhlerin und
der trägen Hausfrau hebt sich wirkungsvoll
ab die Gestalt des jungfräulichen Mädchens,
der idealen Gattin, der opferbereiten Mutter,
die in schlichter Einfachheit und treuer Sorge
im Hause schaltet und waltet als des Mannes
stärkste Stütze und des Hauses bestes Gut. Die
Wertung der Frau bei den Juden ist im
Vergleich zu den umliegenden altorientalischen
Völkern doch eine recht hohe. Diese Stellung
war durch den Glauben Israels an den Schöpfergott

bestimmt.

/. Die grundsätzliche Stellung der Frau
Die ersten Aussagen über die Frau finden sich
im Schöpfungsbericht und in der Paradiesesgeschichte

(Gen 1-3). Nach der Erschaffung
des Menschen am sechsten Tag fügt der
priesterliche Theologe einen Hymnus auf die
Herrlichkeit des Menschen hinzu: «Und Gott schuf
den Menschen nach seinem Bilde, nach dem

Bilde Gottes schuf er ihn, als Mann und Frau
schuf er sie» (Gen 1,27). Die dreimalige
Betonung des nur Gott eigenen Schaffens verleiht
dieser Aussage ein kaum auswägbares
Schwergewicht: Es soll damit die besondere Neuheit
und Vollkommenheit dieses Werkes betont
werden. Das Unerhörte der letzten Schöpfungstat

ist der Mensch als solcher, aber der Mensch
in seiner doppelten Ausprägung als männlicher

und weiblicher Mensch. Mann und Frau
sind also von Gott her völlig gleich. So will
auch der hl. Schriftsteller keinen Unterschied
in der Wertung der Geschlechter statuieren.
Die geschlechtliche Differenziertheit gehört
zu den grundlegenden Gegebenheiten der
menschlichen Natur, ist vom Schöpfer selbst
so gewollt und als sehr gut befunden worden
(vgl. Gen 1,31).
Mehr das geschöpfliche, partnerschaftliche
Mann-Frau-Verhältnis visiert die Paradiesesgeschichte

an. «Dann sprach Jahwe Gott:
'Es ist nicht gut, dass der Mensch allein sei.
Ich will ihm eine Hilfe machen, die ihm
entspricht'» (Gen 2,18). Dass die Frau die dem
Mann entsprechende Hilfe sei, entspricht
wiederum dem göttlichen Plan. «Hilfe» ist im
weitesten Sinn zu verstehen als Inbegriff
innerer und äusserer Förderung. Nach der
Absicht Gottes ist die Frau nie Dienstmagd oder
Sklavin des Mannes. Das wird durch die Formel

«die ihm entspricht» noch verstärkt. Im
hebr. Urtext steht ein schwer wiederzugebender

Ausdruck: «wie ihm gegenüber», «ihm
entsprechend», «als sein Gegenstück», «als sein
Gleichbild». Der Mensch ist auf Geselligkeit
hin angelegt, Einsamkeit ist wesenhafter Mangel.

Dem hilft Gott selbst ab durch die Schaffung

eines Wesens, das genauso Mensch ist
wie der Mann. In der Frau erkennt Adam sich
selbst, weil sie seinem Innersten entnommen
ist: «Das ist endlich Bein von meinem Bein und
Fleisch von meinem Fleisch! Diese soll Weib
heissen, weil sie vom Mann genommen ist»
(Gen 2,23).
Auf dem Boden der Schöpfung vollendet also



279

die Frau den Mann, indem sie ihn zu ihrem
Gatten werden lässt. Diese Beziehung hätte
trotz der geschlechtlichen Verschiedenheit
eine solche der vollkommenen Gleichberechtigung

bleiben sollen, doch hat die Sünde dieses

Gleichgewicht verschoben, indem sie die
Frau ihrem Gatten Untertan gemacht hat.
Sie trifft das Urteil: «Ueberaus zahlreich werde
ich die Beschwerden deiner Schwangerschaft
machen. Unter Schmerzen sollst du Kinder
gebären. Nach deinem Mann wird dein
Verlangen sein, er aber wird über dich herrschen»
(Gen 3,16). Gott hat Mann und Frau in
wunderbarer Harmonie, Ordnung und Geborgenheit

geschaffen. Er dachte sich die Frau als
eine dem Mann entsprechende Hilfe. Durch
die Sünde hat sich diese gegenseitige Liebe in
ein widerspruchsvolles Verhalten des Weibes

verkehrt. Der Fluch trifft sie im Urbereich
ihres Daseins, in ihrem Beruf als Mutter. Ihre
Strafe besteht also in der Beschwernis, welche
ihre mütterliche Aufgabe mit sich bringt:
Schwangerschaft, Geburt und Erziehung des
Kindes, Familie und häusliches Leben mit
ihren Sorgen und Nöten.
Obschon vom Fluch des Bösen gezeichnet,
sind weder Mann noch Frau verflucht. Nach
dem Sündenfall und dem Gericht «gab der
Mensch seinem Weib den Namen Eva; denn
sie wurde die Mutter aller Lebendigen» (Gen
3,20). «Mutter der Lebendigen» zu sein, ist
höchster Ehrenname einer Frau. Die
Verleihung dieses Titels im Moment des Austritts
aus dem Paradies klingt hoffnungsfroh, fast
sieghaft. Eva ist seitdem ein Name der Hoffnung.

Sie bleibt Trägerin des Schöpfungssegens.

Selbst wenn die Frau infolge der Sünde
das Leben nur auf dem Wege der Schmerzen
und des Leides (vgl. Gen 3,16) weitergibt, so

triumphiert sie doch über des Menschen gröss-
ten Feind, den Tod, indem sie für immer den
Fortbestand der Art sicherstellt. Auf dass sie
diese Hoffnung niemals mehr verliere, wird
ihr gesagt, dass ihre Nachkommenschaft der
Schlange, dem Erbfeind, eines Tages den Kopf

zertreten werde (Gen 3,15). Die Frau ist von
Urtagen her ein Geheimnis: Was ihr als Strafe
auferlegt ist, birgt gleichzeitig eine verhaltene
Verheissung; ihre «Beschwernisse» sind Fluch
und Heils-Chance zugleich. Dieser Glaube wird
dem Juden durch das Leben der Ahnfrauen
Israels immer wieder zum Greifen nahe
bestätigt.

II. Die Frauen der Patriarchen
1. Sara
Sara ist die erste Frau in der Geschichte des

Bundesvolkes, über der der Glanz der
Verheissung aufstrahlt, und die die Treue Gottes

erfahren darf: Immer reines Geschenk, nicht
die Folge menschlichen Vermögens, sondern
Frucht des Glaubens. Sara war die Frau Abrahams,

der von Gott aus seinem Vaterhaus
und seiner Heimat herausgerufen wurde (Gen
12,1). Sie ist ihm gefolgt. Jahwe verhiess dem
Abraham eigenes Land und zahlreiche
Nachkommenschaft (Gen 12,2.7). Sara war aber
unfruchtbar und hatte keine Kinder (Gen 11,
30). Lange Zeit zogen sie mit ihren Herden
durch fremdes Land. Zur Unfruchtbarkeit
gesellt sich neue Bedrohung. Während einer
Hungersnot zieht Abraham nach Aegypten. Sara
muss eine schöne Frau gewesen sein. Jedenfalls
hat ihr Gemahl Sorge, dass einer sie dort
begehrt und ihn, den rechtlosen Fremdling,
ihretwegen umbringt. So bittet er Sara, sich als
seine Schwester auszugeben; tatsächlich ist
sie seine Halbschwester. Die eigene Sicherheit
gilt dem Patriarchen also mehr als die Ehre
seiner Frau. Sie kommt in den Harem des Pharao.

Aber Gottesfurcht und gesunder
Menschenverstand bewegen den König von Aegypten

nach Aufdeckung des wahren Sachverhaltes,

Abraham und seine Frau aus dem Lande zu
verweisen. Die künftige Stammutter des Volkes

ist gerettet (Gen 12,10-20).
Noch immer stellt sich kein Erbe ein. Da
glaubt Sara zu einer Notlösung greifen zu müssen,

die den damaligen Rechtsgepflogenheiten
entsprach. Sie führt ihrem Mann die ägyp-



28o

tische Magd Hagar zu, dass er aus ihr einen
Nachkommen zeuge. Diese empfängt und spielt
gegenüber ihrer Herrin die Ueberlegene. Sara
ist gekränkt, wird eifersüchtig und in weibischer
Kleinlichkeit beginnt sie ihre Magd hart zu
behandeln, bis sie entflieht (Gen 16,1-6).
Von neuem also ist die Nachkommenschaft
Abrahams gefährdet. Aber Jahwe erscheint,
um seine Verheissung neu zu bekräftigen:
«Ich will Sara segnen und dir aus ihr einen
Sohn schenken. Segnen will ich sie, dass sie
zu Völkern werde; Könige von Völkern werden

von ihr abstammen» (Gen 17,16). Das
geschieht, als Sara und Abraham schon
hochbetagt sind. Uebers Jahr folgt dann der geheimnisvolle

Besuch der drei Männer im Schatten
der Rieseneiche von Mamre. Ihre Botschaft
besteht darin, Sara innert Jahresfrist eines Sohnes

zu versichern. Die alte und auch eigenwillige
Sara traut der Sache nicht, lacht still in

sich hinein und denkt: Ich bin doch verblüht,
da soll mir noch Liebeswonne werden? Und
auch mein Gatte ist schon ein Greis! Und doch
spürt sie im Besuch die Gegenwart eines Mächtigen

und fürchtet sich. Dennoch flüchtet sie
in das Dümmste, was sie tun kann, in die Lüge:
Ich habe nicht gelacht. Doch der Herr besteht
auf seiner Beobachtung: Du hast gelacht! Dann
brechen die Männer auf und lassen Sara in
Beschämung, Verwirrung und vager Hoffnung
zurück (Gen 18,1-15). Und Jahwe suchte Sara
heim, wie er versprochen hatte, und sie schenkte

Abraham in seinem Greisenalter einen Sohn
zur festgesetzten Zeit (Gen 21 lf). Und Sara
lacht abermals; diesmal ist es ein Lachen
aufjubelnden Glücks. Deshalb nennt sie ihren Sohn
Isaak Gott hat gelacht, er hat sich gnädig
erwiesen. Als Mutter des Sohnes der Verheissung

ist Sara auch die Mutter des erwählten
Volkes geworden (Is 51,2), wie überhaupt
aller Kinder der Verheissung (Rom 9,8f). Hebr
11,11 kennt sie als ein Vorbild des Glaubens
und 1 Petr 3,5f nennt sie eine heilige Frau,
Abraham Untertan.
Mit 127 Jahren stirbt Sara in Hebron, im

Lande Kanaan. Abraham hält für sie die
Totenklage und Isaak trauert schmerzlich um seine
Mutter. Um Sara zu begraben, erwirbt Abraham

von den Einwohnern des Landes eine
Grabstätte: Das Grundstück mit der Höhle von
Machpela. Es ist das erste Stück des verheisse-
nen Landes, das Abraham rechtens in Besitz
nehmen kann. Und Sara ist es, die Tote, die
als erste, gewissermassen als das Samenkorn,
in die heilige Erde des gelobten Landes
gesenkt wird (Gen 23).
2. Rebekka
Gen 24 schildert lang und breit, wie Abraham
seinen Knecht Eliezer aussandte, um seinem
Sohn Isaak eine Frau zu freien. Als Träger
der Jahweverheissungen durfte er nicht ein
Mädchen aus den Töchtern der heidnischen
Nachbarn werben, sondern eine Frau seiner
Heimat, wo man an den wahren Gott glaubte.
Wie aber soll Eliezer im fremden Land die
rechte erkennen, die da würdig ist, den von
Gott gesegneten Stamm Abrahams weiterzuführen?

So hat dieser Knecht in seinem Gebet

Gott selber ein Zeichen vorgeschlagen:
«Siehe, ich stehe hier an der Quelle, und die
Töchter der Stadtbewohner kommen heraus,
Wasser zu schöpfen. Wenn nun das Mädchen,
zu dem ich sage: 'Neige deinen Krug, damit
ich trinke', antwortet: 'Trinke! Und auch deine
Kamele will ich tränken', so ist sie es, die du
für Isaak, deinen Knecht, bestimmt hast.»
Das Zeichen ist gut gewählt ;der alte Knecht hat
Erfahrung und ist weise. Dem bittenden Fremdling

zu trinken zu geben, das würde wohl
keine verweigern. Aber auch an die Tiere zu
denken und von sich aus anzubieten, auch
die Kamele zu tränken, das wäre das Zeichen
eines aufmerksamen, hilfsbereiten und gütigen

Herzens. Das Mädchen, Rebekka mit
Namen, besteht die Probe. Freundlich und dienstfertig

reichte sie dem Fremden Wasser und
tränkte dazu die Kamele. Hinter der gewinnenden

Gestalt der jungen Rebekka, die am Brunnen

eifrig Krug um Krug des erfrischenden
Wassers schöpfte, scheint bereits eine andere



28i

Gestalt durch: Maria. An der Hochzeitstafel
von Kana merkt sie mit ihrem klug beobachtenden

Blick die zögernde Behutsamkeit, mit
der die Diener den Wein nachgiessen, die
Verlegenheit des in den Saal hineinlugenden
Tafelmeisters. Das Erspüren einer Not und
die spontane Reaktion des Helfenwollens fällt
bei diesen Frauen zusammen.
Erst als Brautwerber und Kamele genug
getrunken haben, beginnt Eliezer zu fragen und
sich nach einem Nachtlager zu erkundigen.
Die Antwort des Mädchens ist klar und schnell.
Sie nennt den Namen und die Familie ihres
Vaters, und siehe, sie ist die Grossnichte Abrahams.

Aus diesem gesegneten Anfang entwickelt sich
licht und schön alles übrige. Eliezer wirbt
bei Rebekkas Angehörigen. Er berichtet vom
Auftrag seines Herrn Abraham, von seinem
Gebet, dem erflehten und gewährten Zeichen.
Alle erkennen darin den Finger Jahwes.
Jung, überaus hübsch, mutig und in kühnem
Vertrauen verlässt Rebekka mit dem alten
Knecht ihre Heimat, um die Braut Isaaks zu
werden. «Werde zu Tausenden, Schwester!»,
so lautet der Abschiedsgruss, den man ihr
aus dem Hause ihrer Mutter und ihres Bruders
nachgerufen hatte. Aber lange währt die Hoffnung

auf Nachkommenschaft. Auch Rebekka
scheint unfruchtbar. Da betet Isaak für seine

Frau und Gott erhört ihn. Nach zehnjähriger

Kinderlosigkeit empfängt Rebekka, aber
diese Schwangerschaft ist anders als wie sie
es sonst von den Frauen gehört hat. Offenbar

hat sie Zwillinge in ihrem Schoss. Da
ist nicht ein ruhiges Wachsen, das sich dann
und wann in leisen, sanft schwellenden
Bewegungen des Kindes kundtäte: das ist ein
heftiges Rumoren, ein schmerzhaftes Stossen
hin und her, so dass die junge Frau nicht mehr
weiss, ob sie diese Kinder überhaupt lebend
wird austragen und zur Welt bringen können.
Angst und Hoffnungslosigkeit drohen sie zu
überwältigen: «Wenn es so mit mir steht, warum

lebe ich noch?» (Gen 25, 22). Und sie

wendet sich an den Herrn, den Gott ihres Mannes

Isaak. Ehe sie ihre Bitte an ihn gerichtet,
erhält sie schon die Antwort: «Zwei Völker
sind in deinem Schoss, zwei Stämme aus
deinem Schoss werden sich scheiden. Der eine
Stamm wird den anderen überwältigen, und
der ältere wird dem jüngeren dienen» (Gen
25, 23).
Als die Zeit da ist, bringt Rebekka Zwillinge
zur Welt. Der Erstgeborene ist rötlich, über
und über behaart; man nennt ihn Esau. Sein
Bruder, der ihm folgt, hält sich an des Zwillings
Ferse fest; ihn nennt man Jakob, den «Fersenhalter»

(Gen 25, 25 f).
Isaak, der Mann Rebekkas, wurde so reich
und mächtig in jenem Lande, dass seine
Bewohner aus Rache die Brunnen, die schon
Abraham gegraben hatte, zuschütteten (Gen 26,
15ff). Isaak aber gräbt die Brunnen wieder
aus, und als er mit seinen Herden weiterzieht,
entdeckt er noch andere Brunnen und lässt
sie von seinen Knechten ausgraben und trinkt
aus ihnen, er und seine Söhne, seine Frau
Rebekka und die Herden, und sooft Rebekka
an so einem Brunnen sitzt und Wasser schöpft,
denkt sie daran, wie sie damals als junges Mädchen

zum Brunnen kam, Wasser zu schöpfen
und dort Eliezer, den Knecht Abrahams,
ermattet sitzen sah und ihm und auch seinen
Kamelen zu trinken gab. So hatte sie, ohne
es zu wissen, das Zeichen erfüllt, um das Eliezer

den Gott Israels angefleht hatte.
An einem dieser Brunnen aber wird nach 2 000
Jahren wieder einer sitzen, und eine Frau wird
zum Wasserschöpfen hinauskommen und er
wird ihr sagen: «Gib mir zu trinken!», und
er wird sich offenbaren: «Jeder, der von
diesem Wasser trinkt, wird wieder dürsten; wer
aber von dem Wasser trinkt, das ich ihm
geben werde, wird in Ewigkeit nicht mehr
dürsten. Vielmehr wird das Wasser, das ich ihm
geben will, in ihm zu einem Wasserquell werden,

der sprudelt und ewiges Leben spendet»
(Jo 4, 13 f).
Rebekka erlebt mit ihren Söhnen keineswegs



282

eitel Freude. Esau nahm sich zwei Töchter
der heidnischen Flethiter zu Frauen und wird
damit dem Gesetz der Reinhaltung des Stammes

von fremdem Blut untreu. Die heidnischen

Weiber passen sich dem Glauben und
Leben im Hause Isaaks nicht an. «Sie waren
für Isaak und Rebekka ein Herzeleid» (Gen
26, 34f).
Vielleicht aus Enttäuschung über Esau und
das Unrecht seiner Brautwahl, vor allem aber
aus Liebe zu ihrem noch unverheirateten
Lieblingssohn Jakob ist dann Rebekka zur Anstifterin

eines Betrugs geworden, der schwere Folgen

hatte, und doch in Gottes Plan vorgesehen
und aufgenommen war. Der alt und blind

gewordene Isaak schickt Esau, seinen
Erstgeborenen zur Jagd, dass er ihm ein Wild
erlege und zubereite; das will er essen und ihn
dann segnen. Rebekka hört seine Worte und
überredet Jakob, sich als Esau auszugeben
und den Erstgeburtssegen zu erschleichen. Das
Unternehmen gelingt (Gen 27). Aber der um
sein Erstgeburtsrecht, den Segen und den
höheren Erbanteil betrogene Esau wütet vor
Hass und scheut selbst vor Todesdrohungen
nicht zurück. Rebekka erfährt es und zittert um
ihren Lieblingssohn. Sie rät ihm zur Flucht.
Es fällt ihr schwer, ihn ziehen lassen zu müssen

(Gen 27, 41-46). Nie mehr wird sie das
Antlitz ihres Vorzugssohnes sehen dürfen.
Nach diesem Abschied ist mit keinem Wort
mehr von Rebekka die Rede. Aber diese Frau
scheint in der schmerzvollen Ungewissheit
um das Schicksal ihres Sohnes und in der Not
des ungestillten Heimwehs ihre Schuld gebüsst
zu haben. Durch ihre Unwahrhaftigkeit ist
sie an ihrem Mann und an jedem ihrer Söhne
schuldig geworden. Die hingebende Braut
entwickelte sich zu einer parteiischen Mutter.
Sie hatte Schicksal spielen wollen und wurde

selber ausgeliefert. Und doch hat diese
geheimnisvolle Frau nach Gottes Plan, der auch
das Unrecht zum Guten zu wenden vermag,
dazu beigetragen, dass der Segen dem zuteil
wurde, den der Herr erwählt hatte. Was an

dieser Ahnfrau Israels sterblich war, wurde
in der Höhle von Machpela begraben (Gen
49, 31).
3. Rachel und Lea
Jakob ist der einzige der Patriarchen, von dem
wir wissen, dass er seine Braut selbst erwählte,
dass er sie zudem bereits liebte, als er um sie
warb (Gen 29-31). Jakob ist auf der Flucht vor
seinem Bruder Esau, den er um den Vatersegen

und das Erstgeburtsrecht betrogen hatte.

Im Hause der Verwandten seiner Mutter

hofft er Aufnahme zu finden, dort soll er
sich nach dem Plane Gottes auch eine Frau
holen. Wie er so durch die Steppe wandert,
kommt er endlich zu einem Brunnen. Wiederum

an einem Brunnen soll also der Funke der
Liebe springen. Dienstfertig beeilt sich
Jakob, einer jungen, anmutigen Hirtin mit
strahlenden Augen den schweren Stein von der
Brunnenöffnung wegzuwälzen, um ihre Schafe

zu tränken. Es ist Rachel die Tochter seines

Verwandten Laban, welche Jakobs Herz
so tief anrührt. Darauf küsst Jakob das Mädchen.

Im Hause des Onkels findet er herzliche

und gastliche Aufnahme.
In Labans Haus lebt still und unscheinbar noch
eine andere, ältere Tochter, namens Lea. Im
Unterschied zur schönen Rachel waren ihre

Augen ohne Glanz. Und Jakob liebte
Rachel. So wirbt er um sie und bietet Laban an,
dass er ihm sieben Jahre lang um Rachel dienen

will — eine andere Brautgabe als seiner
Hände Arbeit besitzt er nicht. Für Laban ist
das ein gutes Geschäft. Die sieben Jahre scheinen

den beiden wie ein einziger Tag, so lieb
haben sie sich. Dann wird das Hochzeitsfest
gefeiert und am Abend führt Laban die
verschleierte Braut in die Kammer. Jakob macht
sie zur Frau, und am Morgen zeigte es sich,
dass es Lea war. Begreiflicherweise ist Jakob
entrüstet, aber denkt er wohl auch daran, wie
er selber seinen alten, blinden Vater betrogen
hat? Laban erklärt, es sei nicht üblich, die
Jüngere vor der Aelteren zu verheiraten —
doch für das Versprechen weiterer sieben Jah-





284

re Dienst will er ihm nach der Hochzeitswoche
auch Rachel geben.

Lea war am Betrug ihres Vaters unbeteiligt
gewesen, aber sie ist dessen Opfer. Sie weiss
und erfährt es jeden Tag, dass sie die Nichtgewollte,

die Ungeliebte, die Verachtete bleibt,
denn Jakobs Liebe gehört eindeutig Rachel,
der lange Erdienten und endlich Erlangten.
Aber der Herr sieht das Leid der Zurückgesetzten;

er, der den Niedrigen und Gebeugten
erhebt, nimmt sich auch Leas an. Während
Rachels Schoss verschlossen bleibt, wird Lea
Mutter: Sechs Söhne schenkt sie ihrem Mann;
doch sie bleibt mehr die Genommene und
Gebrauchte, denn die Geliebte.
Rachel wird eifersüchtig auf ihre Schwester,
dem Jakob macht sie Vorwürfe. Deutlich spürt
man die Enttäuschung dieses Mannes. Da gibt
ihm Rachel, so wie damals Sara es tat, ihre

Leibmagd, «damit sie auf meinen Knien
gebäre und auch ich durch sie zu Kindern komme».

Die Magd gebiert ihm zwei Söhne (Gen
30, 1-8).
Längst brüstet sich Rachel nicht mehr mit
der Liebe ihres Mannes. Sie ist still und
beschämt geworden vor der mit sechs eigenen
Söhnen gesegneten Schwester, und auch sie
fleht zu dem Gotte Jakobs, und nun gedachte

Gott Rachels und öffnete ihren Mutterschoss,
sie empfing und gebar einen Sohn. «Gott hat
meine Schmach hinweggenommen», bekennt sie
und nennt ihn Josef (Gen 30, 22 ff).
Nach den sieben Jahren Dienst um Rachel und
weiteren sechs Jahren, in denen er um Gewinn
an der Herde dient — und Jakob versteht es,
diesen Zuwachs durch schlaue Praktiken
gewaltig zu steigern — merkt er, dass Laban und
dessen Söhne ihm seinen Herdenreichtum
missgönnen. Da ruft ihn der Herr: «Kehre zurück
in das Land deiner Väter!» Seine Frauen sind
bereit, ihr Vaterhaus zu verlassen und mit ihm
zu ziehen. Auf einmal sind die beiden Schwestern

einig!
In das Land seiner Väter Abraham und Isaak
zurückgekehrt, hält sich Jakob im Gebiet zwi¬

schen Bethel und Rama auf. Wie er wieder
einmal mit seiner Familie von Bethel zurückkehrte,

wo er Jahwe angebetet hatte, wird
Rachel, die nochmals in Hoffnung gekommen
war, auf dem Rückweg bei Ephrata von den
Wehen überfallen. Sie hat schwer zu leiden.
Nur einen Trost kann die Hebamme der mit
dem Tode ringenden Mutter geben: «Aengsti-
ge dich nicht, auch diesmal hast du einen
Sohn». Dieser zweite Sohn, den sie sich
sehnlichst gewünscht hatte, das ist die Erfüllung
ihres Frauenlebens. Sterbend gibt sie ihm noch
den Namen «Benoni» Sohn meines Schmerzes.

Sein Vater aber ändert den traurigen
Namen um in «Benjamin» Sohn der Erfüllung
(Gen 35,16-19).
Gleich am Weg nach Ephrata wird Rachel
begraben. Jakob errichtet einen Denkstein über
ihrem Grabe. Bis heute hüten die Juden dieses

Grab der Lieblingsfrau Jakobs, die ihm
den zwölften Sohn geboren hat, der die Zahl
derer vollmachte, von denen die zwölf Stämme
Israels abstammen sollten. Die Verheissung
einer zahlreichen Nachkommenschaft hat sich
erfüllt; im Ringen der beiden Frauen miteinander

um Mannesliebe und Nachkommenschaft
haben sie beide das «Haus Israel aufgebaut»
(Rt 4,11).

III. Die Stellung der Frau im israelitischen
Familienverband
Wie bei den meisten altorientalischen Völkern
ist in Israel das Prinzip des Patriarchats
unverkennbar wirksam. In der patriarchalischen
Gesellschaftsform werden Abstammung, Verwandschaft

und Erbrecht nach dem Vater bestimmt;
der Mann nimmt als Oberhaupt der Grossfamilie

eine beherrschende Stellung ein. Er ist
der Herr der Frau (Gen 20,3). In der Sippe übte

er uneingeschränkte Herrschaft aus. Er konnte
seine Kinder als Sklaven verkaufen (2 Kg

4, 1; Neh 5, 2). In früherer Zeit besass er
sogar das Recht über Leben und Tod (Gen 38,
24).
Verlobung und Heirat waren im Alten Testa-



285

ment patriarchalisch strukturiert. Ein Mädchen

ging von der Gewalt des Vaters in die des

Bräutigams über (1 Sam 18, 17); schon die
Verlobung verpflichtete die Frau zu unbedingter

Treue. Sie hatte kein Recht auf Scheidung
wie der Mann (Dt 24, 1-4). Aber das Mädchen
wurde gewöhnlich doch um seine Zustimmung
gefragt, wurde also als Person ernst genommen.
Eine äusserst wichtige Rolle spielte in diesem
Zusammenhang die Jungfrauschaft. Das
gemeine Eheschliessungsrecht setzte voraus, dass
ein Mädchen stets unberührt in den Ehestand
trete. Die Jungfrauschaft war also nicht so sehr
als (Lebens)-stand geschätzt, sondern als
physischer Zustand bis zum Eheabschluss. Konnte

ein junger Mann nach der Heirat das
Gegenteil von körperlicher Unversehrtheit
nachweisen, so bestand für die Frau die Strafe in
der Steinigung (Dt 22, 20 f).
Die Mutterschaft wurde in Israel hochgeschätzt,
Muttersein war das grösste Glück der hebräischen

Frau (Ex 20, 12), wohingegen
Kinderlosigkeit als Schmach (Gen 30,23) und
Zeichen der ausbleibenden Huld Gottes galt. Das
Interesse für das Kind hängt im jüdischen Volk
mit der Ueberzeugung zusammen, dass es die
natürliche, gottgewollte Frucht der Ehe (Gen
1, 27 f) darstellt. Eine gesunde und glückliche
Ehe ist ohne grosse Kinderzahl undenkbar.
Zwar sind vor allem Söhne erwünscht, weil
vor allem sie den Fortbestand der Familie und
des Geschlechtes sichern (1 Sam 4, 20; 2 Sam
18, 18; Rt 4, 13 ff; Ps 127, 3). Aber mit der
Zahl der Söhne wächst auch das Ansehen
einer Frau. Die Mutterliebe ist im Alten
Testament sprichwörtlich; Beispiele dafür gibt
es unzählige: Hagar (Gen 21, 14-16), die Mutter

des Moses (Ex 2, 2-10), die Mutter Samuels
(1 Sam 1, 22-28) usw.
Sowohl strafrechtlich als auch erbrechtlich ist
die Frau dem Manne im grossen und ganzen
gleichgestellt.
Den eigentlichen Bereich der Frau sehen die
altjüdischen Weisen im Hauswesen (Spr 31,
10-31). Man hat dieses alphabetische Gedicht

schon das «Lied von Frauentugend und
Frauenehre» genannt: «Auf die tüchtige Frau
vertraut ihr Gatte von Herzen, und es fehlt ihm
nicht an Gewinn. Sie tut ihm Gutes an, nie
Böses, alle Tage ihres Lebens. Sie sieht sich
um nach Wolle und Flachs, und was ihren Händen

gefällt, schafft sie an. Wenn es noch Nacht
ist, steht sie schon auf und gibt ihrem Hause
Nahrung, ihren Mägden die Tagesverpflegung.
Ihre Arme streckt sie aus nach dem Spinnstock,
und die Hände halten die Spindel. Hemden
stellt sie her und verkauft sie, und Gürtel übergibt

sie dem Händler. Sie überwacht den
Betrieb ihres Hauses und isst nicht etwa das Brot
der Faulheit. Sie tut ihre Hand dem Bedrückten

auf, und streckt die Arme dem Dürftigen
hin. In Weisheit tut sie den Mund auf, und von
ihrer Zunge kommt freundliche Weisung. Ihr
Mann ist hochgeachtet an den Toren, wenn er
zu Rate sitzt mit den Aeltesten. Ihre Söhne treten

auf und preisen sie glücklich, ihr Gatte
erhebt sich und rühmt sie. Anmut ist trügerisch,
Schönheit vergänglich: eine weise Frau, sie
soll man rühmen!» Derart also wird die kluge
Hausfrau gepriesen!
Eine im ganzen damaligen Orient verbreitete

Einrichtung war die Sklaverei. Es gab auch
weibliche Sklaven. Sie standen im persönlichen
Dienst der Hausherrin (Gen 16, 1; 30, 3. 9;
1 Sam 25, 42; Jdt 10, 5 u. ö.) oder waren Ammen

(Gen 25, 59; 2 Sam 4,4; 2 Kg 11, 2). Ihr
Herr verheiratete sie nach eigenem Gutdünken
(Ex 21, 4) oder nahm selbst eine Sklavin zur
Konkubine, wodurch deren Stellung verbessert

wurde. So nahmen Abraham und Jakob auf
Wunsch ihrer unfruchtbaren Frauen deren
Sklavinnen als Konkubinen zu sich. Das alte Gesetz
in Ex 21, 7-11 sieht vor, dass ein armer oder
verschuldeter israelitischer Hausvater seine
Tochter verkaufen und einem Herrn oder dessen

Sohn zur Konkubine geben kann. Die Sklavin

wird nicht wie der Sklave im siebten Jahr
frei. Missfällt sie ihrem Herrn, so kann er sie
wieder verkaufen, allerdings nicht an einen
Fremden. Nimmt er sich eine weitere Frau, so



286

bleiben doch der ersten alle ihre Rechte.
Bestimmt er sie für seinen Sohn, geniesst sie die
Behandlung einer Tochter des Hauses. Dt 21,
10-14 räumt der Kriegsgefangenen, welche der
Sieger zur Frau nimmt, eine ähnliche Stellung
ein. Im Gegensatz zu Ex 21 wird hier aber
kein Unterschied mehr gemacht in der Behandlung

von männlichen und weiblichen
israelitischen Sklaven: Auch die Frau wird nach 7
Jahren freigelassen oder sie kann wie dieser auf
ihre Freiheit verzichten (Dt 15, 12. 17). Auch
Jer 34 macht keinen Unterschied mehr zwischen
Sklaven und Sklavinnen. Das bedeutet wohl,
dass es etwa seit dem 5. Jh. vC keine Sklavinnen

mehr als Konkubinen gab. Das spätere Gesetz

(Lev 25) sieht diesen Fall überhaupt nicht
mehr vor.
Ueber eine eigene Stellung verfügten die
Witwen. Die kinderlose Witwe konnte durch die
Praxis des Levirats, der Schwagerehe, mit der
Familie ihres Mannes verbunden bleiben. War
kein heiratsfähiger Schwager da, konnte sie
sich auch ausserhalb der Familie wieder
verheiraten (Dt 21, 9); bis dahin kehrte sie zu Vater

und Mutter zurück (Rt 1, 8; Gen 38, 11).
Die Geschichte der Tamar aber zeigt, dass
ihr Schwiegervater die Autorität über sie behielt
(Gen 38, 24). Wenigstens eine Zeitlang trug die
Witwe Trauerkleider (Gen 38, 14; Sam 14,
2; Jdt 8, 5). Ueber die Dauer der Trauerzeit
weiss man nichts. Die drei oder mehr Jahre,
die Judit in Trauer verbringt, scheinen aus-
sergewöhnlich (Jdt 8, 4).
Judith war eine reiche Witwe. Viel häufiger
aber kam es vor, dass Witwen, zumal wenn
sie Kinder hatten, in Notlage waren (1 Kg 17,8
ff; 2 Kg 4,1 ff). Sie waren deshalb auch durch
die religiöse Gesetzgebung geschützt und der
Mildtätigkeit des Volkes empfohlen, wie die
Waisen und Fremden und alle, die nicht mehr
die Stütze und den Schutz einer Familie hatten.
(Ex 22,21; Dt 10,18; 24,17 ff; 26,12 f; 27,19;
Jer 22,3 u. ö.)
In der Oeffentlichkeit waren Frauen nicht
grundsätzlich vom politischen Leben ausge¬

schlossen. Obwohl einzelne Frauen sogar
entscheidend in die Geschicke des Volkes eingriffen

oder man ihnen dies zumindest zutraute,
waren dies doch eher Ausnahmen. Trotzdem
feierte man in Israel Debbora und Jael als
Heldinnen (Ri 4-5), Athalia sitzt mehrere Jahre auf
dem Throne Juda (2 Kg 11), die Prophetin
Hulda wird von den Ministern des Königs um
ihren Rat gefragt (2 Kg 22, 14-20). Die Bücher
Judith und Esther berichten, wie das Heil des
Volkes durch die Hände einer Frau gewirkt
wurde.
Was schliesslich den religiösen Bereich betrifft,
blieben die Frauen vom offiziellen Gottesdienst
ausgeschlossen. Im Unterschied zu anderen
altorientalischen Völkern gab es in Israel keine
Priesterinnen. Frauen konnten höchstens zu
kleinen Dienstleistungen herangezogen werden
(Ex 38,8). Hingegen nahmen sie gleichberechtigt

an den kultischen Festen teil, brachten
sogar bestimmte offizielle Opfer dar (Lev 12),
bisweilen spielten Frauen in der atl. Frömmigkeit

eine sehr grosse Rolle: Als Prophetinnen
verkündeten sie den Willen Jahwes und galten
grundsätzlich dem Mann in nichts nachstehend
als Partner Gottes im Bund (Dt 29,10).
Bei der Frage nach der Stellung der Frau im
Alten Testament muss also immer bedacht werden,

dass Frauen nie individuell für sich,
sondern immer im Zusammenhang mit ihrer
Familie gesehen und gewertet wurden (Num 27,1-
8). Der Hinweis auf einige Frauenschicksale
soll endlich noch dazu dienen, die Rolle der
atl. Frau als Braut, Gemahlin und Mutter
plastisch zu veranschaulichen.

1. Sara, die Braut des Tobias
Schon siebenmal wurde diese einzige Tochter,
ausnehmend schön und Erbin eines beträchtlichen

Vermögens, einem Jüngling als Gemahlin
bestimmt. Doch alle sieben wurden vom
plötzlichen Tode hinweggerafft, sobald sie ins
Brautgemach eintraten, noch bevor sie ihr ehelich
genaht waren (Tob 3,7-11; 6,10-15). Sara wird
immer verschlossener; sie vermeidet es, auf die



287

Strasse zu gehen: von allen Seiten das Getuschel
und höhnisch zeigende Finger. Lästernder Hohn
und boshaftes Gezischel trifft sie von Mägden
des eigenen Hauses. Einsamkeit und Verzweiflung

scheinen sie allmählich zu zermürben. Sie
ist daran, sich ein Leid anzutun. Aber wie sie

nun am Fenster ihres Obergemaches steht, um
sich zu erhängen, da hält der Gedanke an
ihren Vater sie zurück: Die Tat würde ihm Schande

bereiten und ihn ins Grab bringen. Dieses
erste Wegschauen vom eigenen Leid bereitet
schon eine tiefere Besinnung vor. Vom Vater,

den zu ehren das Gesetz vom Sinai geboten

hatte, findet sie die Verbindung zu Gott selber

hin. Aber noch will sie nichts anderes, als
dass Gott ihr den Tod sende, den sich selber
anzutun sie nun nicht mehr wagt.
Eines müssen wir bei diesem auch schlechten
Gebet beachten: Ihr Herz wird ruhiger. Sie
gewinnt die Klarheit der Unterscheidung und
erkennt: «Nur in Furcht vor dir, nicht aus eigener

Lüsternheit, willigte ich in die Ehe ein.
Doch entweder war ich dieser Gatten nicht
wert, weil du mich einem anderen Mann
vorbehalten hast. Denn über deine Ratschläge hat
der Mensch keine Macht». So öffnet sie sich
der Verfügungsmacht Gottes, vertraut auf seine
Hilfe und überlässt ihm das Was und das Wie:
«Gefällt dir aber nicht mein Sterben, dann wolle
gnädig auf mich blicken und meiner dich
erbarmen» (Tob 3).
Dieses Gebet, abgerungen der äussersten
Verzweiflung, stellt wahrhaftig eine Entscheidung
dar, eine Flucht auf Gnade und Ungnade in
den Willen des unbegreiflichen Gottes hinein,
und eben aus diesem Gebet wird ihr das Heil.
Jetzt erst scheinen die Dispositionen soweit
getroffen zu sein, dass der junge Tobias ins Haus
seines Verwandten Raguel treten und um die
Hand dessen Tochter Sara anhalten kann.
Raguel erschrickt allerdings, als Tobias seine
Werbung vorbringt, und erst auf die Zusicherung

seines unerkannten Begleiters, dass nach
dem Gesetz des Moses eben diese seine
Verwandte Sara dem Tobias zur Frau bestimmt sei,

legt er ihre Hände ineinander und segnet sie.

Sara, wie die Mutter sie nun zum achtenmal
ins Brautgemach führt, strömt über von Tränen.

Die Mutter macht ihr Mut, indem sie
bittet: «Der Herr des Himmels schenke dir
neue Freude für das Leid, das du erduldet
hast». Dann geht sie hinaus. Sara ist allein und
erlebt in diesen Augenblick zusammengedrängt
noch einmal die siebenmalige Hoffnung, den
siebenmaligen qualvollen Schrecken, aber auch
den vertrauensvollen Aufschwung ihrer
restlosen Uebergabe an Gott. So liegt sie in
herzklopfender Erwartung. Aber da der Jüngling
nun zu ihr eintritt, kommt eine grosse
Gottesruhe über sie. Nach Weisung des Engels
spricht er zu ihr: «Sara, steh auf! Wir wollen
heute, morgen und übermorgen zu Gott beten

Denn wir sind Kinder der Heiligen und
dürfen uns nicht so vereinigen wie die Heiden,

die Gott nicht kennen». Sie stehen
nebeneinander und beten; laut beteuert Tobias
seinen Willen, Gott in dieser Ehe zu verherrlichen,

und laut fleht Sara um Erbarmen und
Heil, und miteinander sprechen sie «Amen».
Dann schlafen sie friedlich nebeneinander, und
so findet sie die Magd, welche Anna in aller
Frühe schon hineinschauen heisst. Denn
Raguel hatte trotz aller Verheissung die Angst
gepackt und er hatte noch vor Morgengrauen
mit seinen Knechten für alle Fälle ein Grab
ausgehoben.
Doch der Dämon ist verjagt und verbannt;
Sara und Tobias sind heil und glücklich; der
Engel führt ihn mit seiner jungen Frau sicher
nach Hause zurück. Not und Sorge, Jammer
und Verzweiflung sind in Jubel gewandelt.
Die Brautschaft Saras und die Werbung des
Tobias bergen ein eigenes Geheimnis in sich:
Das Kreuz hat hier seinen Schatten schon
vorausgeworfen. Liebe muss gelitten haben,
geprüft und geläutert werden. Gebet stärkt für
die Bewährung. Erst dann kann man Gott preisen

und alle seine Wohltaten verkünden (Tob
13). Die Botschaft dieser geheimnisvollen Braut
ist überzeitlich.



288

2. Susanna, treu und keusch vermählt
Die Geschichte dieser jungen, schönen, got-
tesfürchtigen und tugendhaften Frau des
reichen und hochangesehenen babylonischen
Juden Jojakim ist uns in Dan 13 überliefert. Sie
besitzt alles, was zu einem erfüllten Frauenleben

gehört: Gatte, Kinder, auch die Eltern
leben noch. Ihnen dankt sie das Kostbarste in
ihrem Leben: Die Tochter wurde nach dem
Gesetz des Moses in aller Frömmigkeit erzogen.
In dieses reiche Leben nun bricht plötzlich die
schwere Erprobung, und wie es scheint, die
Zerstörung allen Glücks herein.
Bei Jojakim, dem Ehemann Susannas, pflegten

sich die exilierten Juden zu versammeln.
Er hat ein grosses Haus und einen schönen
Garten. Alle, die Rechtsstreitigkeiten haben,
kommen zu ihm, denn auch die beiden Aelte-
sten, die zu Richtern bestellt worden sind, halten

sich regelmässig in Jojakims Hause auf.
Sie sind aber keine wahren Richter im Sinne
des Herrn; sie erwecken nur den Anschein, als
ob sie das Volk leiteten. In Wahrheit aber
geht Ruchlosigkeit von ihnen aus. Sie richten
ihre Augen in wachsender Begierde auf
Susanna. Sie suchen eine Gelegenheit, Susanna
allein zu überraschen und zu verführen.
Eines Tages ist es soweit. Es ist ein heisser Tag.
Sie verstecken sich im Gebüsch und lauern. Da
kommt wie gewohnt Susanna, sie geht auf das
Wasserbecken zu, um sich mit einem Bad zu
erfrischen. Erst heisst sie ihre Mägde das
Gartentor schliessen, damit sie auch sicher ungestört

ist, dann schickt sie sie durch die
Nebentür ins Haus, um Oel und Salben zu holen,
und beginnt sich zu entkleiden. Sowie die Mägde

im Haus sind, stürzen die beiden Aeltesten
auf sie zu und bedrängen sie mit ihren unsittlichen

Anträgen: «Schau, die Tür des Gartens

ist geschlossen und niemand sieht uns. Sei
uns zu Willen. Sonst sagen wir als Zeugen
gegen dich aus, ein Jüngling sei bei dir gewesen
und darum habest du die Mädchen
weggeschickt».

Susanna seufzt und klagt, sie hat wahrhaftig

Grund dazu, denn was sie auch tun wird, es

bringt ihr Verderben. «Wenn ich dieses tue,
so ist mir der Tod gewiss; tue ich es aber nicht,
so kann ich euren Händen nicht entrinnen.
Doch ist es immer noch besser für mich, es
nicht zu tun, als vor dem Herrn zu sündigen.»
Das ist die Entscheidung für Gottes Gesetz; sie
hat nicht lange Zeit gehabt zu überlegen, aber
ohne Schwanken hat sie sich für das Rechte
entschieden und damit freilich auch gegen sich
selbst. Sie verschmäht die Lüstlinge. Deshalb
wird sie, wie angedroht, fälschlich des
Ehebruchs beschuldigt. Und die, die sie anklagen,
sind die erwählten Richter des Volkes. Ihr
Wort hat Geltung und Gewicht. Sie verlangen
denn auch anderntags Susannas Vorführung
beim Gericht. Sie erscheint tief verschleiert.
Die ruchlosen Richter aber fordern, ihr die
schützende Hülle wegzunehmen; noch einmal
wollen sie sich an ihrer Schönheit weiden und
sie dann verderben; immer noch ist ihr
Angesicht ungewöhnlich hübsch. Nun erheben sich
die Richter. Sie legen ihr feierlich, in gottloser
Verzerrung des heiligen Richterbrauchs, die
Hände aufs Haupt und beginnen ihre Anklage,
während Susanna weinend zum Himmel schaut.
Die Kläger sind zugleich die Richter. Auf
Ehebruch aber steht nach dem Gesetz des Moses

der Tod durch Steinigung. Und dazu wird
Susanna verurteilt. Doch noch jetzt hält sie
fest an Gott, denn er, der Allwissende ist noch
immer bei ihr. «Ewiger Gott,» so ruft sie mit
lauter Stimme, «der das Verborgene kennt und
alles weiss, bevor es noch geschieht; du weisst,
dass sie falsches Zeugnis wider mich abgelegt

haben. Siehe, ich muss sterben, obwohl ich
nichts von dem getan, was diese Böses wider
mich erdichtet haben».
Schon wird sie zum Tode geführt, da erweckt
Gott im letzten Augenblick den Geist des jungen

Daniel. Geschickt tritt er auf und bezichtigt

die zwei Richter des falschen Zeugnisses.
In getrenntem Verhör sagt der eine aus,
Susanna hätte unter einem Mastixbaum die Sünde
begangen, der andere behauptet, sie habe un-





290

ter einem Eichenbaum gefrevelt. Der Tatbestand

des Lügenzeugnisses steht fest. Das Volk
jubelt auf, Susannas Eltern und ihr Mann preisen

Gott, der ihre Unschuld offenbar gemacht
hat.
Auch diese atl. Frau und Gattin hat ihr eigenes

Geheimnis: Sie war bereit, um Gottes Gebot

willen lieber all ihr irdisches Glück, ja
ihr Leben aufs Spiel zu setzen, als in eine Sünde
einzuwilligen und Verrat zu üben an ihrem Gatten

und Kindern. Und der Herr, der alles sieht
und weiss, belohnt solch heldenhafte Treue und
Bewährung gegen alle menschlichen Machenschaften

und Verirrungen.

3. Die makkabäische Mutter
Das erhabene und grosse Heldentum dieser
Frau und Mutter wird in 2 Makk 7 bezeugt.
Mit ihren sieben Söhnen wird sie dem König
Antiochus (175-164 vC) vorgeführt, der, nachdem

er die heilige Stadt Jerusalem mit Waffengewalt

erobert hat, nun auch Sinn und Herz
ihrer Bewohner beherrschen und gewaltsam
dem Heidentum unterwerfen wollte. Der im
Gesetz des Moses streng verbotene Genuss
von Schweinefleisch sollte das Zeichen des
Abfalls sein; dazu sollte auch diese Frau mit
ihren sieben Söhnen gezwungen werden.
Zunächst lässt der Tyrann sie mitsamt den Söhnen

auspeitschen in der Meinung, sie dadurch
einzuschüchtern. Nachdem erzählt ist, dass
sechs der Brüder ihr Leben bereits unter den
grausamsten Martern dahingegeben haben, weil
sie sich weigerten, das mosaische Speisegesetz
zu übertreten, wird erst die Mutter eingeführt,
obwohl sie bei der Marterung der Söhne schon

zugegen war und sie angesichts des Todes
ermutigte. «Sie festigte die Zartheit ihres Frauen

turns mit männlichem Mut», so drückt sich
der Berichterstatter aus (V. 21).
In Wahrheit schöpft diese Frau die staunenerregende

Kraft aus der Tiefe eben ihres Mut-
tertums. Denn sie bleibt nicht stehen dabei,
dass sie diese ihre Kinder getragen und geboren

hat; sie weiss, dass Gott der eigentliche

Schöpfer und darum der Herr ihres Lebens
ist. Daran erinnert sie ihre Söhne, innig und
stark zugleich: «Ich weiss nicht, wie ihr in
meinem Schoss geworden seid. Nicht ich gab
euch Leben und Odem, noch fügte ich die
Gliedmassen eines jeden von euch kunstvoll
zusammen. Der Schöpfer des Weltalls ist es,
der den Ursprung des Menschen gewirkt, wie
er allem das Dasein gibt. Deshalb wird er euch
erbarmungsvoll Odem und Leben wiedergeben,
wie ihr sie jetzt um seiner Gesetze willen
geringschätzt» (Vv. 22 f). Gerade weil sie Mutter
ist und ihre Kinder in Wahrheit liebt, darum
willigt sie ein, ja, macht sie ihnen Mut, das Opfer

ihres Lebens zu bringen, um dieses
Leben bei Gott erhöht wiederzugewinnen.
Sie ist auch bereit, den letzten ihrer Söhne,
in dem sie nun alle ihre Kinder umarmt, dem
Schrecken des Todes auszuliefern. Kann, darf
Gott überhaupt einem Menschen ein solches
Opfer zumuten? Aber die Mutter weiss und
erfährt es in ihrem Geist und in ihrem Herzen,
dass auch sie eine Tochter Abrahams ist, von
dem der einzige Sohn als Opfer gefordert wurde,

und der da glaubte und gehorchte. Diese
Mutter sagt Ja zu Gottes unverstehbarem und
heiligem Willen und bringt das Opfer auch ihres
letzten Sohnes. Was sie ihrem Jüngsten zu
sagen hat, sind Worte innigster Liebe und stärksten

Glaubens zugleich: «Kind, habe Erbarmen
mit mir! Ich habe dich neun Monate in meinem

Schoss getragen, drei Jahre gestillt und
dich bis zu diesem Alter gepflegt, erzogen und
ernährt. Ich bitte dich, mein Kind, schau auf
zum Himmel und blicke hin auf die Erde und
auf alles, was darin ist! Bedenke, dass Gott
dies nicht aus schon Bestehendem gebildet hat
und dass auch das Menschengeschlecht so
entstanden ist! Fürchte diesen Henker nicht,
sondern zeige dich deiner Brüder würdig! Nimm
den Tod an, damit ich dich zur Zeit des
Erbarmens zusammen mit deinen Brüdern
wiedergewinne!» (Vv. 27 ff).
Dann wird auch er zum Tode geführt, zu einem
grausameren noch als ihn seine Brüder erlit-



291

ten, da die Wut des Königs aufs höchste gereizt
war. Er starb in seiner Unschuld und über
alles vertraute er auf Gott. So sah die Mutter
ihn sterben.
Fast wie ein Aufatmen berührt uns dann der
letzte knappe Satz dieser Märtyrerakte:
«Zuletzt, nach ihren Söhnen, ward auch die Mutter

getötet» (V. 41). Sie braucht ihre Kinder
nicht zu überleben; sie darf nach ihnen sterben

und bei Gott wieder mit ihnen vereinigt
sein.
Und dies ist das Geheimnis dieser Frau und
Mutter: Indem sie bei den Qualen ihrer Söhne

dagestanden ist, wurde sie zum Vorbild der
ntl. «Stabat Mater» und zur Königin der atl.
Blutzeugen. Obwohl eine namenlose Frau, hat
sie den Ruhm der Makkabäerzeit in die Welt
hinausgetragen. Dass sie beim Anblick der
Auflösung der Gebilde ihres Schosses an deren
wunderbare Bildung, beim Anblick menschlicher

Grausamkeit an die Schönheit der Schöpfung

und Natur denken konnte, klingt so
paradox, dass man an eine völlige Erhöhung
ihrer Gedanken und Gefühle aus dem Tiefsten

ins Höchste denken muss. Wir rühren hier
offenbar an die unsagbaren Geheimnisse echten

Frauentums und opferbereiter Mutterschaft.
P. Andreas Stadelmann

Das Mädchen Ruth

Die Dichterin Silja Walter (Sr. Hedwig OSB)
hat 1944 das alttestamentliche Buch Ruth zum
Vorwurf eines Sing- und Sprechspiels genommen,

darin mädchenhaft frisch die erwachende
Liebe der Patriarchengestalten und Vorfahren
Jesu, Booz und Ruth, dargestellt wird. Das Ver-
lobungs- und Hochzeitslied erinnert nicht nur
an diese von Gott gesegnete Liebe, sondern
deutet auch darauf hin, dass sie noch heute in
der bräutlichen Liebe neue Wirklichkeit werden

kann. Zwei klangvolle Gedichte aus dem
Spiel erzählen von der Natur- und Gottes
Verbundenheit des Mädchens Ruth.

Die beiden folgenden Gedichte (S. 301 und S. 306) von
Silja Walter sind gedacht als Ergänzung zum Aufsatz
von P. Bruno Scherer (S. 292 ff).

Benützte Literatur:
Grabner-Haider A., Praktisches Bibellexikon.
Freiburg 1969
Haag H., Bibel-Lexikon, Einsiedeln 21968
Léon-Dufour X., Wörterbuch zur biblischen
Botschaft. Freiburg 1967
Scherer A., Biblische Frauen, I u. II. Frankfurt
a/M 1966/69
Wiesheu J., Persönlichkeiten der Bibel. München

1955

Dem neuen Vater Erzabt von Beuron
Ursmar Engelmann,
der am kommenden Maria-Trost-Fest,
Sonntag, den 4. Juli 1971,
mit uns die Eucharistie feiern wird,
entbieten wir herzlichen Willkommgruss!


	Zum Bild der Frau im Alten Testament

