Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 11-12

Artikel: Zum Bild der Frau im Alten Testament
Autor: Stadelmann, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031077

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

278

Zum Bild der Frau
im Alten Testament

Die Aecusserungen der atl. Schriftsteller iiber
die Frau sind vielfiltig, ja bunt schillernd.
Neben dem schirfsten Tadel schlechter Wei-
ber stehen begeisterte Lobspriiche auf die
guten Frauen. Von dem dunklen Hintergrund
der Schilderung des bdsen Weibes, der eit-
len Kokette, der gleissenden Buhlerin und
der trigen Hausfrau hebt sich wirkungsvoll
ab die Gestalt des jungfrdulichen Midchens,
der idealen Gattin, der opferbereiten Mutter,
die in schlichter Einfachheit und treuer Sorge
im Hause schaltet und waltet als des Mannes
stiarkste Stiitze und des Hauses bestes Gut. Die
Wertung der Frau bei den Juden ist im Ver-
gleich zu den umliegenden altorientalischen
Volkern doch eine recht hohe. Diese Stellung
war durch den Glauben Israels an den Schop-
fergott bestimmt.

I. Die grundsiitzliche Stellung der Frau

Die ersten Aussagen iiber die Frau finden sich
im Schopfungsbericht und in der Paradieses-
geschichte (Gen 1-3). Nach der Erschaffung
des Menschen am sechsten Tag fiigt der prie-
sterliche Theologe einen Hymnus auf die Herr-
lichkeit des Menschen hinzu: «Und Gott schuf
den Menschen nach seinem Bilde, nach dem

Bilde Gottes schuf er ihn, als Mann und Frau
schuf er sie» (Gen 1,27). Die dreimalige Be-
tonung des nur Gott eigenen Schaffens verleiht
dieser Aussage ein kaum auswigbares Schwer-
gewicht: Es soll damit die besondere Neuheit
und Vollkommenheit dieses Werkes betont
werden. Das Unerhorte der letzten Schopfungs-
tat ist der Mensch als solcher, aber der Mensch
in seiner doppelten Auspridgung als minnli-
cher und weiblicher Mensch. Mann und Frau
sind also von Gott her vollig gleich. So will
auch der hl. Schriftsteller keinen Unterschied
in der Wertung der Geschlechter statuieren.
Die geschlechtliche Differenziertheit gehort
zu den grundlegenden Gegebenheiten der
menschlichen Natur, ist vom Schopfer selbst
so gewollt und als sehr gut befunden worden
(vgl. Gen 1,31).

Mehr das geschopfliche, partnerschaftliche
Mann-Frau-Verhiltnis visiert die Paradieses-
geschichte an. «Dann sprach Jahwe Gott:
"Es ist nicht gut, dass der Mensch allein sei.
Ich will ihm eine Hilfe machen, die ihm ent-
spricht’» (Gen 2,18). Dass die Frau die dem
Mann entsprechende Hilfe sei, entspricht wie-
derum dem gottlichen Plan. «Hilfe» ist im
weitesten Sinn zu verstehen als Inbegriff in-
nerer und dusserer Forderung. Nach der Ab-
sicht Gottes ist die Frau nie Dienstmagd oder
Sklavin des Mannes. Das wird durch die For-
mel «die ihm entspricht» noch verstirkt. Im
hebr. Urtext steht ein schwer wiederzugeben-
der Ausdruck: «wie ihm gegeniiber», «ihm ent-
sprechend», «als sein Gegenstiick», «als sein
Gleichbild». Der Mensch ist auf Geselligkeit
hin angelegt, Einsamkeit ist wesenhafter Man-
gel. Dem hilft Gott selbst ab durch die Schaf-
fung eines Wesens, das genauso Mensch ist
wie der Mann. In der Frau erkennt Adam sich
selbst, weil sie seinem Innersten entnommen
ist: «Das ist endlich Bein von meinem Bein und
Fleisch von meinem Fleisch! Diese soll Weib
heissen, weil sie vom Mann genommen ist»
(Gen 2,23).

Auf dem Boden der Schopfung vollendet also



die Frau den Mann, indem sie ihn zu ihrem
Gatten werden ldsst. Diese Beziehung hiatte
trotz der geschlechtlichen Verschiedenheit
eine solche der vollkommenen Gleichberech-
tigung bleiben sollen, doch hat die Siinde die-
ses Gleichgewicht verschoben, indem sie die
Frau ihrem Gatten untertan gemacht hat.

Sie trifft das Urteil: «Ueberaus zahlreich werde
ich die Beschwerden deiner Schwangerschaft
machen. Unter Schmerzen sollst du Kinder ge-
baren. Nach deinem Mann wird dein Ver-
langen sein, er aber wird iiber dich herrschen»
(Gen 3,16). Gott hat Mann und Frau in wun-
derbarer Harmonie, Ordnung und Geborgen-
heit geschaffen. Er dachte sich die Frau als
eine dem Mann entsprechende Hilfe. Durch
die Siinde hat sich diese gegenseitige Liebe in
ein widerspruchsvolles Verhalten des Wei-
bes verkehrt. Der Fluch trifft sie im Urbereich
ihres Daseins, in ihrem Beruf als Mutter. Ihre
Strafe besteht also in der Beschwernis, welche
ihre miitterliche Aufgabe mit sich bringt:
Schwangerschaft, Geburt und Erziehung des
Kindes, Familie und hiusliches Leben mit
ihren Sorgen und Noten.

Obschon vom Fluch des Bosen gezeichnet,
sind weder Mann noch Frau verflucht. Nach
dem Siindenfall und dem Gericht «gab der
Mensch seinem Weib den Namen Eva; denn
sie wurde die Mutter aller Lebendigen» (Gen
3,20). «Mutter der Lebendigen» zu sein, ist
hochster Ehrenname einer Frau. Die Ver-
leihung dieses Titels im Moment des Austritts
aus dem Paradies klingt hoffnungsfroh, fast
sieghaft. Eva ist seitdem ein Name der Hoff-
nung. Sie bleibt Tridgerin des Schopfungsse-
gens. Selbst wenn die Frau infolge der Siinde
das Leben nur auf dem Wege der Schmerzen
und des Leides (vgl. Gen 3,16) weitergibt, so
triumphiert sie doch iiber des Menschen gross-
ten Feind, den Tod, indem sie fiir immer den
Fortbestand der Art sicherstellt. Auf dass sie
diese Hoffnung niemals mehr verliere, wird
ihr gesagt, dass ihre Nachkommenschaft der
Schlange, dem Erbfeind, eines Tages den Kopf

279

zertreten werde (Gen 3,15). Die Frau ist von
Urtagen her ein Geheimnis: Was ihr als Strafe
auferlegt ist, birgt gleichzeitig eine verhaltene
Verheissung; ihre «Beschwernisse» sind Fluch
und Heils-Chance zugleich. Dieser Glaube wird
dem Juden durch das Leben der Ahnfrauen
Israels immer wieder zum Greifen nahe be-
statigt.

I1. Die Frauen der Patriarchen

1. Sara

Sara ist die erste Frau in der Geschichte des
Bundesvolkes, iiber der der Glanz der Ver-
heissung aufstrahlt, und die die Treue Got-
tes erfahren darf: Immer reines Geschenk, nicht
die Folge menschlichen Vermogens, sondern
Frucht des Glaubens. Sara war die Frau Abra-
hams, der von Gott aus seinem Vaterhaus
und seiner Heimat herausgerufen wurde (Gen
12,1). Sie ist ihm gefolgt. Jahwe verhiess dem
Abraham eigenes Land und zahlreiche Nach-
kommenschaft (Gen 12,2.7). Sara war aber
unfruchtbar und hatte keine Kinder (Gen 11,
30). Lange Zeit zogen sie mit ihren Herden
durch fremdes Land. Zur Unfruchtbarkeit ge-
sellt sich neue Bedrohung. Wihrend einer Hun-
gersnot zieht Abraham nach Aegypten. Sara
muss eine schone Frau gewesen sein. Jedenfalls
hat ihr Gemahl Sorge, dass einer sie dort be-
gehrt und ihn, den rechtlosen Fremdling, ihret-
wegen umbringt. So bittet er Sara, sich als
seine Schwester auszugeben; tatsidchlich ist
sie seine Halbschwester. Die eigene Sicherheit
gilt dem Patriarchen also mehr als die Ehre
seiner Frau. Sie kommt in den Harem des Pha-
rao. Aber Gottesfurcht und gesunder Men-
schenverstand bewegen den Koénig von Aegyp-
ten nach Aufdeckung des wahren Sachverhal-
tes, Abraham und seine Frau aus dem Lande zu
verweisen. Die kiinftige Stammutter des Vol-
kes ist gerettet (Gen 12,10-20).

Noch immer stellt sich kein Erbe ein. Da
glaubt Sara zu einer Notlosung greifen zu miis-
sen, die den damaligen Rechtsgepflogenhei-
ten entsprach. Sie fithrt ihrem Mann die dgyp-



280

tische Magd Hagar zu, dass er aus ihr einen
Nachkommen zeuge. Diese empfingt und spielt
gegeniiber ihrer Herrin die Ueberlegene. Sara
ist gekrankt, wird eifersiichtig und in weibischer
Kleinlichkeit beginnt sie ihre Magd hart zu
behandeln, bis sie entflieht (Gen 16,1-6).

Von neuem also ist die Nachkommenschaft
Abrahams gefihrdet. Aber Jahwe erscheint,
um seine Verheissung neu zu bekréftigen:
«Ich will Sara segnen und dir aus ihr einen
Sohn schenken. Segnen will ich sie, dass sie
zu Volkern werde; Konige von Volkern wer-
den von ihr abstammen» (Gen 17,16). Das
geschieht, als Sara und Abraham schon hoch-
betagt sind. Uebers Jahr folgt dann der geheim-
nisvolle Besuch der drei Manner im Schatten
der Riesenciche von Mamre. Ihre Botschaft be-
steht darin, Sara innert Jahresfrist eines Soh-
nes zu versichern. Die alte und auch eigenwil-
lige Sara traut der Sache nicht, lacht still in
sich hinein und denkt: Ich bin doch verbliiht,
da soll mir noch Liebeswonne werden? Und
auch mein Gatte ist schon ein Greis! Und doch
spiirt sie im Besuch die Gegenwart eines Mach-
tigen und fiirchtet sich. Dennoch fliichtet sie
in das Diimmste, was sie tun kann, in die Liige:
Ich habe nicht gelacht. Doch der Herr besteht
auf seiner Beobachtung: Du hast gelacht! Dann
brechen die Minner auf und lassen Sara in
Beschdamung, Verwirrung und vager Hoffnung
zuriick (Gen 18,1-15). Und Jahwe suchte Sara
heim, wie er versprochen hatte, und sie schenk-
te Abraham in seinem Greisenalter einen Sohn
zur festgesetzten Zeit (Gen 211f). Und Sara
lacht abermals; diesmal ist es ein Lachen auf-
jubelnden Gliicks. Deshalb nennt sie ihren Sohn
Isaak = Gott hat gelacht, er hat sich gnddig
erwiesen. Als Mutter des Sohnes der Verheis-
sung ist Sara auch die Mutter des erwihlten
Volkes geworden (Is 51,2), wie iiberhaupt al-
ler Kinder der Verheissung (Rom 9,8f). Hebr
11,11 kennt sie als ein Vorbild des Glaubens
und 1 Petr 3,5f nennt sie eine heilige Frau, Ab-
raham untertan.

Mit 127 Jahren stirbt Sara in Hebron, im

Lande Kanaan. Abraham hilt fiir sie die To-
tenklage und Isaak trauert schmerzlich um seine
Mutter. Um Sara zu begraben, erwirbt Abra-
ham von den Einwohnern des Landes eine
Grabstitte: Das Grundstiick mit der Hohle von
Machpela. Es ist das erste Stiick des verheisse-
nen Landes, das Abraham rechtens in Besitz
nehmen kann. Und Sara ist es, die Tote, die
als erste, gewissermassen als das Samenkorn,
in die heilige Erde des gelobten Landes ge-
senkt wird (Gen 23).

2. Rebekka

Gen 24 schildert lang und breit, wie Abraham
seinen Knecht Eliezer aussandte, um seinem
Sohn Isaak eine Frau zu freien. Als Trager
der Jahweverheissungen durfte er nicht ein
Midchen aus den Tochtern der heidnischen
Nachbarn werben, sondern eine Frau seiner
Heimat, wo man an den wahren Gott glaubte.
Wie aber soll Eliezer im fremden Land die
rechte erkennen, die da wiirdig ist, den von
Gott gesegneten Stamm Abrahams weiterzu-
fiihren? So hat dieser Knecht in seinem Ge-
bet Gott selber ein Zeichen vorgeschlagen:
«Siehe, ich stehe hier an der Quelle, und die
Tochter der Stadtbewohner kommen heraus,
Wasser zu schopfen. Wenn nun das Miadchen,
zu dem ich sage: 'Neige deinen Krug, damit
ich trinke’, antwortet: *Trinke! Und auch deine
Kamele will ich trianken’, so ist sie es, die du
fiir Isaak, deinen Knecht, bestimmt hast.»
Das Zeichen ist gut gewahlt;der alte Knecht hat
Erfahrung und ist weise. Dem bittenden Fremd-
ling zu trinken zu geben, das wiirde wohl
keine verweigern. Aber auch an die Tiere zu
denken und von sich aus anzubieten, auch
die Kamele zu trinken, das ware das Zeichen
eines aufmerksamen, hilfsbereiten und giiti-
gen Herzens. Das Middchen, Rebekka mit Na-
men, besteht die Probe. Freundlich und dienst-
fertig reichte sie dem Fremden Wasser und
trinkte dazu die Kamele. Hinter der gewinnen-
den Gestalt der jungen Rebekka, die am Brun-
nen eifrig Krug um Krug des erfrischenden
Wassers schopfte, scheint bereits eine andere



Gestalt durch: Maria. An der Hochzeitstafel
von Kana merkt sie mit ihrem klug beobach-
tenden Blick die zogernde Behutsamkeit, mit
der die Diener den Wein nachgiessen, die
Verlegenheit des in den Saal hineinlugenden
Tafelmeisters. Das Erspiiren einer Not und
die spontane Reaktion des Helfenwollens fillt
bei diesen Frauen zusammen.

Erst als Brautwerber und Kamele genug ge-
trunken haben, beginnt Eliezer zu fragen und
sich nach einem Nachtlager zu erkundigen.
Die Antwort des Midchens ist klar und schnell.
Sie nennt den Namen und die Familie ihres Va-
ters, und siehe, sie ist die Grossnichte Abra-
hams.

Aus diesem gesegneten Anfang entwickelt sich
licht und schoén alles iibrige. Eliezer wirbt
bei Rebekkas Angehorigen. Er berichtet vom
Auftrag seines Herrn Abraham, von seinem
Gebet, dem erflehten und gew#hrten Zeichen.
Alle erkennen darin den Finger Jahwes.

Jung, iiberaus hiibsch, mutig und in kiihnem
Vertrauen verldsst Rebekka mit dem alten
Knecht ihre Heimat, um die Braut Isaaks zu
werden. «Werde zu Tausenden, Schwester!»,
so lautet der Abschiedsgruss, den man ihr
aus dem Hause ihrer Mutter und ihres Bruders
nachgerufen hatte. Aber lange wiahrt die Hoff-
nung auf Nachkommenschaft. Auch Rebekka
scheint unfruchtbar. Da betet Isaak fiir sei-
ne Frau und Gott erhort ihn. Nach zehnjih-
riger Kinderlosigkeit empfingt Rebekka, aber
diese Schwangerschaft ist anders als wie sie
es sonst von den Frauen gehort hat. Offen-
bar hat sie Zwillinge in ihrem Schoss. Da
ist nicht ein ruhiges Wachsen, das sich dann
und wann in leisen, sanft schwellenden Be-
wegungen des Kindes kundtite: das ist ein
heftiges' Rumoren, ein schmerzhaftes Stossen
hin und her, so dass die junge Frau nicht mehr
weiss, ob sie diese Kinder {iiberhaupt lebend
wird austragen und zur Welt bringen konnen.
Angst und Hoffnungslosigkeit drohen sie zu
uberwiltigen: «Wenn es so mit mir steht, war-
um lebe ich noch?» (Gen 25, 22). Und sie

281

wendet sich an den Herrn, den Gott ihres Man-
nes Isaak. Ehe sie ihre Bitte an ihn gerichtet,
erhdlt sie schon die Antwort: «Zwei Volker
sind in deinem Schoss, zwei Stimme aus dei-
nem Schoss werden sich scheiden. Der eine
Stamm wird den anderen iiberwiltigen, und
der idltere wird dem jiingeren dienen» (Gen
25, 23).

Als die Zeit da ist, bringt Rebekka Zwillinge
zur Welt. Der Erstgeborene ist rotlich, iiber
und iiber behaart; man nennt ihn Esau. Sein
Bruder, der ihm folgt, hilt sich an des Zwillings
Ferse fest; ihn nennt man Jakob, den «Fersen-
halter» (Gen 25, 25 f).

Isaak, der Mann Rebekkas, wurde so reich
und maichtig in jenem Lande, dass seine Be-
wohner aus Rache die Brunnen, die schon Ab-
raham gegraben hatte, zuschiitteten (Gen 26,
15ff). Isaak aber gribt die Brunnen wieder
aus, und als er mit seinen Herden weiterzieht,
entdeckt er noch andere Brunnen und Idsst
sie von seinen Knechten ausgraben und trinkt
aus ihnen, er und seine Sohne, seine Frau Re-
bekka und die Herden, und sooft Rebekka
an so einem Brunnen sitzt und Wasser schopft,
denkt sie daran, wie sie damals als junges Mad-
chen zum Brunnen kam, Wasser zu schopfen
und dort Eliezer, den Knecht Abrahams, er-
mattet sitzen sah und ihm und auch seinen
Kamelen zu trinken gab. So hatte sie, ohne
es zu wissen, das Zeichen erfiillt, um das Elie-
zer den Gott Israels angefleht hatte.

An einem dieser Brunnen aber wird nach 2 000
Jahren wieder einer sitzen, und eine Frau wird
zum Wasserschopfen hinauskommen und er
wird ihr sagen: «Gib mir zu trinken!», und
er wird sich offenbaren: «Jeder, der von die-
sem Wasser trinkt, wird wieder diirsten; wer
aber von dem Wasser trinkt, das ich ihm ge-
ben werde, wird in Ewigkeit nicht mehr diir-
sten. Vielmehr wird das Wasser, das ich ihm
geben will, in ihm zu einem Wasserquell wer-
den, der sprudelt und ewiges Leben spendet»
(Jo 4,13 ).

Rebekka erlebt mit ihren So6hnen keineswegs



282

eitel Freude. Esau nahm sich zwei Tochter
der heidnischen Hethiter zu Frauen und wird
damit dem Gesetz der Reinhaltung des Stam-
mes von fremdem Blut untreu. Die heidni-
schen Weiber passen sich dem Glauben und
Leben im Hause Isaaks nicht an. «Sie waren
fiir Tsaak und Rebekka ein Herzeleid» (Gen
26, 34f).

Vielleicht aus Enttduschung {iiber Esau und
das Unrecht seiner Brautwahl, vor allem aber
aus Liebe zu ihrem noch unverheirateten Lieb-
lingssohn Jakob ist dann Rebekka zur Anstif-
terin eines Betrugs geworden, der schwere Fol-
gen hatte, und doch in Gottes Plan vorgese-
hen und aufgenommen war. Der alt und blind
gewordene Isaak schickt Esau, seinen Erst-
geborenen zur Jagd, dass er ihm ein Wild er-
lege und zubereite; das will er essen und ihn
dann segnen. Rebekka hort seine Worte und
tiberredet Jakob, sich als Esau auszugeben
und den Erstgeburtssegen zu erschleichen. Das
Unternehmen gelingt (Gen 27). Aber der um
sein Erstgeburtsrecht, den Segen und den ho-
heren Erbanteil betrogene Esau wiitet vor
Hass und scheut selbst vor Todesdrohungen
nicht zuriick. Rebekka erfahrt es und zittert um
ihren Lieblingssohn. Sie rdt ihm zur Flucht.
Es fallt ihr schwer, ihn ziehen lassen zu miis-
sen (Gen 27, 41-46). Nie mehr wird sie das
Antlitz ihres Vorzugssohnes sehen diirfen.
Nach diesem Abschied ist mit keinem Wort
mehr von Rebekka die Rede. Aber diese Frau
scheint in der schmerzvollen Ungewissheit
um das Schicksal ihres Sohnes und in der Not
des ungestillten Heimwehs ihre Schuld gebiisst
zu haben. Durch ihre Unwahrhaftigkeit ist
sic an ihrem Mann und an jedem ihrer S6hne
schuldig geworden. Die hingebende Braut ent-
wickelte sich zu einer parteiischen Mutter.
Sie hatte Schicksal spielen wollen und wur-
de selber ausgeliefert. Und doch hat diese ge-
heimnisvolle Frau nach Gottes Plan, der auch
das Unrecht zum Guten zu wenden vermag,
dazu beigetragen, dass der Segen dem zuteil
wurde, den der Herr erwihlt hatte. Was an

dieser Ahnfrau Israels sterblich war, wurde
in der Hohle von Machpela begraben (Gen
49, 31).

3. Rachel und Lea

Jakob ist der einzige der Patriarchen, von dem
wir wissen, dass er seine Braut selbst erwihlte,
dass er sie zudem bereits liebte, als er um sie
warb (Gen 29-31). Jakob ist auf der Flucht vor
seinem Bruder Esau, den er um den Vater-
segen und das Erstgeburtsrecht betrogen hat-
te. Im Hause der Verwandten seiner Mut-
ter hofft er Aufnahme zu finden, dort soll er
sich nach dem Plane Gottes auch eine Frau
holen. Wie er so durch die Steppe wandert,
kommt er endlich zu einem Brunnen. Wieder-
um an einem Brunnen soll also der Funke der
Liebe springen. Dienstfertig beeilt sich Ja-
kob, einer jungen, anmutigen Hirtin mit strah-
lenden Augen den schweren Stein von der
Brunnenoffnung wegzuwilzen, um ihre Scha-
fe zu trianken. Es ist Rachel die Tochter sei-
nes Verwandten Laban, welche Jakobs Herz
so tief anriihrt. Darauf kiisst Jakob das Mid-
chen. Im Hause des Onkels findet er herzli-
che und gastliche Aufnahme.

In Labans Haus lebt still und unscheinbar noch
eine andere, dltere Tochter, namens Lea. Im
Unterschied zur schonen Rachel waren ih-
re Augen ohne Glanz. Und Jakob liebte Ra-
chel. So wirbt er um sie und bietet Laban an,
dass er ihm sieben Jahre lang um Rachel die-
nen will — eine andere Brautgabe als seiner
Hinde Arbeit besitzt er nicht. Fiir Laban ist
das ein gutes Geschift. Die sieben Jahre schei-
nen den beiden wie ein einziger Tag, so lieb
haben sie sich. Dann wird das Hochzeitsfest
gefeiert und am Abend fiihrt Laban die ver-
schleierte Braut in die Kammer. Jakob macht
sie zur Frau, und am Morgen zeigte es sich,
dass es Lea war. Begreiflicherweise ist Jakob
entriistet, aber denkt er wohl auch daran, wie
er selber seinen alten, blinden Vater betrogen
hat? Laban erkldrt, es sei nicht iiblich, die
Jingere vor der Aelteren zu verheiraten —
doch fiir das Versprechen weiterer sieben Jah-



283




284

re Dienst will er ihm nach der Hochzeitswo-
che auch Rachel geben.

Lea war am Betrug ihres Vaters unbeteiligt
gewesen, aber sie ist dessen Opfer. Sie weiss
und erfidhrt es jeden Tag, dass sie die Nichtge-
wollte, die Ungeliebte, die Verachtete bleibt,
denn Jakobs Liebe gehort eindeutig Rachel,
der lange Erdienten und endlich Erlangten.
Aber der Herr sieht das Leid der Zuriickge-
setzten; er, der den Niedrigen und Gebeugten
erhebt, nimmt sich auch Leas an. Wahrend
Rachels Schoss verschlossen bleibt, wird Lea
Mutter: Sechs Sohne schenkt sie ihrem Mann;
doch sie bleibt mehr die Genommene und Ge-
brauchte, denn die Geliebte.

Rachel wird eifersiichtig auf ihre Schwester,
dem Jakob macht sie Vorwiirfe. Deutlich spiirt
man die Enttduschung dieses Mannes. Da gibt
ihm Rachel, so wie damals Sara es tat, ih-
re Leibmagd, «damit sie auf meinen Knien ge-
béare und auch ich durch sie zu Kindern kom-
me». Die Magd gebiert ihm zwei Sohne (Gen
30, 1-8).

Langst briistet sich Rachel nicht mehr mit
der Liebe ihres Mannes. Sie ist still und be-
schiamt geworden vor der mit sechs eigenen
Sohnen gesegneten Schwester, und auch sie
fleht zu dem Gotte Jakobs, und nun gedach-
te Gott Rachels und 6ffnete ihren Mutterschoss,
sie empfing und gebar einen Sohn. «Gott hat
meine Schmach hinweggenommen», bekennt sie
und nennt ihn Josef (Gen 30, 22 ff).

Nach den sieben Jahren Dienst um Rachel und
weiteren sechs Jahren, in denen er um Gewinn
an der Herde dient — und Jakob versteht es,
diesen Zuwachs durch schlaue Praktiken ge-
waltig zu steigern — merkt er, dass Laban und
dessen Sohne ihm seinen Herdenreichtum miss-
gonnen. Da ruft ihn der Herr: «Kehre zuriick
in das Land deiner Viiter!» Seine Frauen sind
bereit, ihr Vaterhaus zu verlassen und mit ihm
zu ziehen. Auf einmal sind die beiden Schwe-
stern einig!

In das Land seiner Viter Abraham und Isaak
zuriickgekehrt, hilt sich Jakob im Gebiet zwi-

schen Bethel und Rama auf. Wie er wieder
einmal mit seiner Familie von Bethel zuriick-
kehrte, wo er Jahwe angebetet hatte, wird Ra-
chel, die nochmals in Hoffnung gekommen
war, auf dem Riickweg bei Ephrata von den
Wehen iiberfallen. Sie hat schwer zu leiden.
Nur einen Trost kann die Hebamme der mit
dem Tode ringenden Mutter geben: «Aengsti-
ge dich nicht, auch diesmal hast du einen
Sohn». Dieser zweite Sohn, den sie sich sehn-
lichst gewiinscht hatte, das ist die Erfiillung
ihres Frauenlebens. Sterbend gibt sie ihm noch
den Namen «Benoni» — Sohn meines Schmer-
zes. Sein Vater aber dndert den traurigen Na-
men um in «Benjamin» — Sohn der Erfiillung
(Gen 35, 16-19).

Gleich am Weg nach Ephrata wird Rachel be-
graben. Jakob errichtet einen Denkstein iiber
ihrem Grabe. Bis heute hiiten die Juden die-
ses Grab der Lieblingsfrau Jakobs, die ihm
den zwoélften Sohn geboren hat, der die Zahl
derer vollmachte, von denen die zwolf Stimme
Israels abstammen sollten. Die Verheissung
einer zahlreichen Nachkommenschaft hat sich
erfiillt; im Ringen der beiden Frauen miteinan-
der um Mannesliebe und Nachkommenschaft
haben sie beide das «Haus Israel aufgebaut»
(Rt 4,11).

II1. Die Stellung der Frau im israelitischen Fa-
milienverband

Wie bei den meisten altorientalischen Volkern
ist in Israel das Prinzip des Patriarchats unver-
kennbar wirksam. In der patriarchalischen Ge-
sellschaftsform werden Abstammung, Verwand-
schaft und Erbrecht nach dem Vater bestimmt;
der Mann nimmt als Oberhaupt der Grossfa-
milie eine beherrschende Stellung ein. Er ist
der Herr der Frau (Gen 20,3). In der Sippe iib-
te er uneingeschriankte Herrschaft aus. Er konn-
te seine Kinder als Sklaven verkaufen (2 Kg
4, 1; Neh 5, 2). In friiherer Zeit besass er so-
gar das Recht iiber Leben und Tod (Gen 38,
24).

Verlobung und Heirat waren im Alten Testa-



ment patriarchalisch strukturiert. Ein Mid-
chen ging von der Gewalt des Vaters in die des
Brautigams iiber (1 Sam 18, 17); schon die
Verlobung verpflichtete die Frau zu unbeding-
ter Treue. Sie hatte kein Recht auf Scheidung
wie der Mann (Dt 24, 1-4). Aber das Méddchen
wurde gewohnlich doch um seine Zustimmung
gefragt, wurde also als Person ernst genommen.
Eine dusserst wichtige Rolle spielte in diesem
Zusammenhang die Jungfrauschaft. Das ge-
meine Eheschliessungsrecht setzte voraus, dass
ein Madchen stets unberiihrt in den Ehestand
trete. Die Jungfrauschaft war also nicht so sehr
als (Lebens)-stand geschitzt, sondern als phy-
sischer Zustand bis zum Eheabschluss. Konn-
te ein junger Mann nach der Heirat das Ge-
genteil von korperlicher Unversehrtheit nach-
weisen, so bestand fiir die Frau die Strafe in
der Steinigung (Dt 22, 20 f).

Die Mutterschaft wurde in Israel hochgeschitzt,
Muttersein war das grosste Gliick der hebra-
ischen Frau (Ex 20, 12), wohingegen Kinder-
losigkeit als Schmach (Gen 30,23) und Zei-
chen der ausbleibenden Huld Gottes galt. Das
Interesse fiir das Kind hingt im jiidischen Volk
mit der Ueberzeugung zusammen, dass es die
natiirliche, gottgewollte Frucht der Ehe (Gen
1, 27 f) darstellt. Eine gesunde und gliickliche
Ehe ist ohne grosse Kinderzahl undenkbar.
Zwar sind vor allem Sohne erwiinscht, weil
vor allem sie den Fortbestand der Familie und
des Geschlechtes sichern (1 Sam 4, 20; 2 Sam
18, 18; Rt 4, 13 ff; Ps 127, 3). Aber mit der
Zahl der Sohne wichst auch das Ansehen ei-
ner Frau. Die Mutterliebe ist im Alten Te-
stament sprichwortlich; Beispiele dafiir gibt
es unzdhlige: Hagar (Gen 21, 14-16), die Mut-
ter des Moses (Ex 2, 2-10), die Mutter Samuels
(1 Sam 1, 22-28) usw.

Sowohl strafrechtlich als auch erbrechtlich ist
die Frau dem Manne im grossen und ganzen
gleichgestellt. '

Den eigentlichen Bereich der Frau sehen die
altjiidischen Weisen im Hauswesen (Spr 31,
10-31). Man hat dieses alphabetische Gedicht

285

schon das «Lied von Frauentugend und Frau-
enchre» genannt: «Auf die tiichtige Frau ver-
traut ihr Gatte von Herzen, und es fehlt ihm
nicht an Gewinn. Sie tut ihm Gutes an, nie
Boses, alle Tage ihres Lebens. Sie sieht sich
um nach Wolle und Flachs, und was ihren Hin-
den gefillt, schafft sie an. Wenn es noch Nacht
ist, steht sie schon auf und gibt ihrem Hause
Nahrung, ihren Méagden die Tagesverpflegung.
Thre Arme streckt sie aus nach dem Spinnstock,
und die Hénde halten die Spindel. Hemden
stellt sie her und verkauft sie, und Giirtel iiber-
gibt sie dem Hiandler. Sie iiberwacht den Be-
trieb ihres Hauses und isst nicht etwa das Brot
der Faulheit. Sie tut ihre Hand dem Bedriick-
ten auf, und streckt die Arme dem Diirftigen
hin. In Weisheit tut sie den Mund auf, und von
ihrer Zunge kommt freundliche Weisung. Thr
Mann ist hochgeachtet an den Toren, wenn er
zu Rate sitzt mit den Aeltesten. Thre Sohne tre-
ten auf und preisen sie gliicklich, ihr Gatte
erhebt sich und rithmt sie. Anmut ist triigerisch,
Schonheit verganglich: eine weise Frau, sie
soll man rithmen!» Derart also wird die kluge
Hausfrau gepriesen!

Eine im ganzen damaligen Orient verbreite-
te Einrichtung war die Sklaverei. Es gab auch
weibliche Sklaven. Sie standen im personlichen
Dienst der Hausherrin (Gen 16, 1; 30, 3. 9;
1 Sam 25, 42; Jdt 10, 5 u. 6.) oder waren Am-
men (Gen 25, 59; 2 Sam 4,4; 2 Kg 11, 2). Ihr
Herr verheiratete sie nach eigenem Gutdiinken
(Ex 21, 4) oder nahm selbst eine Sklavin zur
Konkubine, wodurch deren Stellung verbes-
sert wurde. So nahmen Abraham und Jakob auf
Wunsch ihrer unfruchtbaren Frauen deren Skla-
vinnen als Konkubinen zu sich. Das alte Gesetz
in Ex 21, 7-11 sieht vor, dass ein armer oder
verschuldeter israelitischer Hausvater seine
Tochter verkaufen und einem Herrn oder des-
sen Sohn zur Konkubine geben kann. Die Skla-
vin wird nicht wie der Sklave im siebten Jahr
frei. Missfillt sie ihrem Herrn, so kann er sie
wieder verkaufen, allerdings nicht an einen
Fremden. Nimmt er sich eine weitere Frau, so



286

bleiben doch der ersten alle ihre Rechte. Be-
stimmt er sie fiir seinen Sohn, geniesst sie die
Behandlung einer Tochter des Hauses. Dt 21,
10-14 raumt der Kriegsgefangenen, welche der
Sieger zur Frau nimmt, eine dhnliche Stellung
ein. Im Gegensatz zu Ex 21 wird hier aber
kein Unterschied mehr gemacht in der Behand-
lung von mainnlichen und weiblichen israeli-
tischen Sklaven: Auch die Frau wird nach 7
Jahren freigelassen oder sie kann wie dieser auf
ihre Freiheit verzichten (Dt 15, 12. 17). Auch
Jer 34 macht keinen Unterschied mehr zwischen
Sklaven und Sklavinnen. Das bedeutet wohl,
dass es etwa seit dem 5. Jh. vC keine Sklavin-
nen mehr als Konkubinen gab. Das spitere Ge-
setz (Lev 25) sieht diesen Fall tiberhaupt nicht
mehr vor.

Ueber eine eigene Stellung verfiigten die Wit-
wen. Die kinderlose Witwe konnte durch die
Praxis des Levirats, der Schwagerehe, mit der
Familie ihres Mannes verbunden bleiben. War
kein heiratsfihiger Schwager da, konnte sie
sich auch ausserhalb der Familie wieder ver-
heiraten (Dt 21, 9); bis dahin kehrte sie zu Va-
ter und Mutter zuriick (Rt 1, 8; Gen 38, 11).
Die Geschichte der Tamar aber zeigt, dass
ihr Schwiegervater die Autoritit iiber sie behielt
(Gen 38, 24). Wenigstens eine Zeitlang trug die
Witwe Trauerkleider (Gen 38, 14; Sam 14,
2; Jdt 8, 5). Ueber die Dauer der Trauerzeit
weiss man nichts. Die drei oder mehr Jahre,
die Judit in Trauer verbringt, scheinen aus-
sergewohnlich (Jdt 8, 4).

Judith war eine reiche Witwe. Viel héufiger
aber kam es vor, dass Witwen, zumal wenn
sie Kinder hatten, in Notlage waren (1 Kg 17,8
ff; 2 Kg 4,1 ff). Sie waren deshalb auch durch
die religiose Gesetzgebung geschiitzt und der
Mildtatigkeit des Volkes empfohlen, wie die
Waisen und Fremden und alle, die nicht mehr
die Stiitze und den Schutz einer Familie hatten.
(Ex 22,21; Dt 10,18; 24,17 ff; 26,12 f; 27,19;
Jer 22,3 u. 6.)

In der Oeffentlichkeit waren Frauen nicht
grundsitzlich vom politischen Leben ausge-

schlossen. Obwohl einzelne Frauen sogar ent-
scheidend in die Geschicke des Volkes eingrif-
fen oder man ihnen dies zumindest zutraute,
waren dies doch eher Ausnahmen. Trotzdem
feierte man in Israel Debbora und Jael als Hel-
dinnen (Ri 4-5), Athalia sitzt mehrere Jahre auf
dem Throne Juda (2 Kg 11), die Prophetin
Hulda wird von den Ministern des Konigs um
ihren Rat gefragt (2 Kg 22, 14-20). Die Biicher
Judith und Esther berichten, wie das Heil des
Volkes durch die Hénde einer Frau gewirkt
wurde.

Was schliesslich den religiosen Bereich betrifft,
blieben die Frauen vom offiziellen Gottesdienst
ausgeschlossen. Im Unterschied zu anderen alt-
orientalischen Volkern gab es in Israel keine
Priesterinnen. Frauen konnten hochstens zu
kleinen Dienstleistungen herangezogen werden
(Ex 38,8). Hingegen nahmen sie gleichberech-
tigt an den kultischen Festen teil, brachten so-
gar bestimmte offizielle Opfer dar (Lev 12),
bisweilen spielten Frauen in der atl. Frommig-
keit eine sehr grosse Rolle: Als Prophetinnen
verkiindeten sie den Willen Jahwes und galten
grundséatzlich dem Mann in nichts nachstehend
als Partner Gottes im Bund (Dt 29,10).

Bei der Frage nach der Stellung der Frau im
Alten Testament muss also immer bedacht wer-
den, dass Frauen nie individuell fiir sich, son-
dern immer im Zusammenhang mit ihrer Fa-
milie gesehen und gewertet wurden (Num 27,1-
8). Der Hinweis auf einige Frauenschicksale
soll endlich noch dazu dienen, die Rolle der
atl. Frau als Braut, Gemahlin und Mutter pla-
stisch zu veranschaulichen.

1. Sara, die Braut des Tobias

Schon siebenmal wurde diese einzige Tochter,
ausnehmend schén und Erbin eines betrachtli-
chen Vermogens, einem Jiingling als Gemahlin
bestimmt. Doch alle sieben wurden vom plotz-
lichen Tode hinweggerafft, sobald sie ins Braut-
gemach eintraten, noch bevor sie ihr ehelich
genaht waren (Tob 3,7-11; 6,10-15). Sara wird
immer verschlossener; sie vermeidet es, auf die



Strasse zu gehen: von allen Seiten das Getuschel
und hohnisch zeigende Finger. Lasternder Hohn
und boshaftes Gezischel trifft sie von Magden
des eigenen Hauses. Einsamkeit und Verzweif-
lung scheinen sie allméhlich zu zermiirben. Sie
ist daran, sich ein Leid anzutun. Aber wie sie
nun am Fenster ihres Obergemaches steht, um
sich zu erhidngen, da hilt der Gedanke an ih-
ren Vater sie zuriick: Die Tat wiirde ihm Schan-
de bereiten und ihn ins Grab bringen. Dieses
erste. Wegschauen vom eigenen Leid bereitet
schon eine tiefere Besinnung vor. Vom Va-
ter, den zu ehren das Gesetz vom Sinai gebo-
ten hatte, findet sie die Verbindung zu Gott sel-
ber hin. Aber noch will sie nichts anderes, als
dass Gott ihr den Tod sende, den sich selber
anzutun sie nun nicht mehr wagt.

Eines miissen wir bei diesem auch schlechten
Gebet beachten: Thr Herz wird ruhiger. Sie ge-
winnt die Klarheit der Unterscheidung und er-
kennt: «Nur in Furcht vor dir, nicht aus eige-
ner Liisternheit, willigte ich in die Ehe ein.
Doch entweder war ich dieser Gatten nicht
wert, weil du mich einem anderen Mann vor-
behalten hast. Denn iiber deine Ratschldge hat
der Mensch keine Macht». So offnet sie sich
der Verfiigungsmacht Gottes, vertraut auf seine
Hilfe und iiberldsst ihm das Was und das Wie:
«Gefillt dir aber nicht mein Sterben, dann wolle
gnidig auf mich blicken und meiner dich er-
barmen» (Tob 3).

Dieses Gebet, abgerungen der dussersten Ver-
zweiflung, stellt wahrhaftig eine Entscheidung
dar, eine Flucht auf Gnade und Ungnade in
den Willen des unbegreiflichen Gottes hinein,
und eben aus diesem Gebet wird ihr das Heil.
Jetzt erst scheinen die Dispositionen soweit ge-
troffen zu sein, dass der junge Tobias ins Haus
seines Verwandten Raguel treten und um die
Hand dessen Tochter Sara anhalten kann.
Raguel erschrickt allerdings, als Tobias seine
Werbung vorbringt, und erst auf die Zusiche-
rung seines unerkannten Begleiters, dass nach
dem Gesetz des Moses eben diese seine Ver-
wandte Sara dem Tobias zur Frau bestimmt sei,

287

legt er ihre Hénde ineinander und segnet sie.
Sara, wie die Mutter sie nun zum achtenmal
ins Brautgemach fiihrt, stromt iiber von Tra-
nen. Die Mutter macht ihr Mut, indem sie
bittet: «Der Herr des Himmels schenke dir
neue Freude fiir das Leid, das du erduldet
hast». Dann geht sie hinaus. Sara ist allein und
erlebt in diesen Augenblick zusammengedriangt
noch einmal die siebenmalige Hoffnung, den
siebenmaligen qualvollen Schrecken, aber auch
den vertrauensvollen Aufschwung ihrer rest-
losen Uebergabe an Gott. So liegt sie in herz-
klopfender Erwartung. Aber da der Jiingling
nun zu ihr eintritt, kommt eine grosse Got-
tesruhe iiber sie. Nach Weisung des Engels
spricht er zu ihr: «Sara, steh auf! Wir wollen
heute, morgen und iibermorgen zu Gott be-
ten ... Denn wir sind Kinder der Heiligen und
diirfen uns nicht so vereinigen wie die Hei-
den, die Gott nicht kennen». Sie stehen neben-
einander und beten; laut beteuert Tobias sei-
nen Willen, Gott in dieser Ehe zu verherrli-
chen, und laut fleht Sara um Erbarmen und
Heil, und miteinander sprechen sie «Amen».
Dann schlafen sie friedlich nebeneinander, und
so findet sie die Magd, welche Anna in aller
Friihe schon hineinschauen heisst. Denn Ra-
guel hatte trotz aller Verheissung die Angst
gepackt und er hatte noch vor Morgengrauen
mit seinen Knechten fiir alle Fille ein Grab
ausgehoben.

Doch der Dimon ist verjagt und verbannt;
Sara und Tobias sind heil und gliicklich; der
Engel fiihrt ihn mit seiner jungen Frau sicher
nach Hause zuriick. Not und Sorge, Jammer
und Verzweiflung sind in Jubel gewandelt.

Die Brautschaft Saras und die Werbung des
Tobias bergen ein eigenes Geheimnis in sich:
Das Kreuz hat hier seinen Schatten schon vor-
ausgeworfen. Liebe muss gelitten haben, ge-
priift und geldutert werden. Gebet stdrkt fiir
die Bewdahrung. Erst dann kann man Gott prei-
sen und alle seine Wohltaten verkiinden (Tob
13). Die Botschaft dieser geheimnisvollen Braut
ist iiberzeitlich.



288

2. Susanna, treu und keusch vermihlt

Die Geschichte dieser jungen, schonen, got-
tesfiirchtigen und tugendhaften Frau des rei-
chen und hochangesehenen babylonischen Ju-
den Jojakim ist uns in Dan 13 iiberliefert. Sie
besitzt alles, was zu einem erfiillten Frauenle-
ben gehort: Gatte, Kinder, auch die Eltern le-
ben noch. Thnen dankt sie das Kostbarste in
ihrem Leben: Die Tochter wurde nach dem Ge-
setz des Moses in aller Frommigkeit erzogen.
In dieses reiche Leben nun bricht plétzlich die
schwere Erprobung, und wie es scheint, die Zer-
storung allen Gliicks herein.

Bei Jojakim, dem Ehemann Susannas, pfleg-
ten sich die exilierten Juden zu versammeln.
Er hat ein grosses Haus und einen schonen
Garten. Alle, die Rechtsstreitigkeiten haben,
kommen zu ihm, denn auch die beiden Aelte-
sten, die zu Richtern bestellt worden sind, hal-
ten sich regelmissig in Jojakims Hause auf.
Sie sind aber keine wahren Richter im Sinne
des Herrn; sie erwecken nur den Anschein, als
ob sie das Volk leiteten. In Wahrheit aber
geht Ruchlosigkeit von ihnen aus. Sie richten
ihre Augen in wachsender Begierde auf Su-
sanna. Sie suchen eine Gelegenheit, Susanna
allein zu iiberraschen und zu verfiihren. Ei-
nes Tages ist es soweit. Es ist ein heisser Tag.
Sie verstecken sich im Gebiisch und lauern. Da
kommt wie gewohnt Susanna, sie geht auf das
Wasserbecken zu, um sich mit einem Bad zu
erfrischen. Erst heisst sie ihre Midgde das Gar-
tentor schliessen, damit sie auch sicher unge-
stort ist, dann schickt sie sie durch die Ne-
bentiir ins Haus, um Oel und Salben zu holen,
und beginnt sich zu entkleiden. Sowie die Mig-
de im Haus sind, stiirzen die beiden Aeltesten
auf sie zu und bedringen sie mit ihren unsitt-
lichen Antrigen: «Schau, die Tiir des Gar-
tens ist geschlossen und niemand sieht uns. Sei
uns zu Willen. Sonst sagen wir als Zeugen ge-
gen dich aus, ein Jiingling sei bei dir gewesen
und darum habest du die Midchen wegge-
schickt».

Susanna seufzt und klagt, sie hat wahrhaftig

Grund dazu, denn was sie auch tun wird, es
bringt ihr Verderben. «Wenn ich dieses tue,
so ist mir der Tod gewiss; tue ich es aber nicht,
so kann ich euren Hinden nicht entrinnen.
Doch ist es immer noch besser fiir mich, es
nicht zu tun, als vor dem Herrn zu siindigen.»
Das ist die Entscheidung fiir Gottes Gesetz; sie
hat nicht lange Zeit gehabt zu iiberlegen, aber
ohne Schwanken hat sie sich fiir das Rechte
entschieden und damit freilich auch gegen sich
selbst. Sie verschmiht die Liistlinge. Deshalb
wird sie, wie angedroht, filschlich des Ehe-
bruchs beschuldigt. Und die, die sie anklagen,
sind die erwidhlten Richter des Volkes. Thr
Wort hat Geltung und Gewicht. Sie verlangen
denn auch anderntags Susannas Vorfiithrung
beim Gericht. Sie erscheint tief verschleiert.
Die ruchlosen Richter aber fordern, ihr die
schiitzende Hiille wegzunehmen; noch einmal
wollen sie sich an ihrer Schoénheit weiden und
sie dann verderben; immer noch ist ihr An-
gesicht ungewdhnlich hiibsch. Nun erheben sich
die Richter. Sie legen ihr feierlich, in gottloser
Verzerrung des heiligen Richterbrauchs, die
Hinde aufs Haupt und beginnen ihre Anklage,
wihrend Susanna weinend zum Himmel schaut.
Die Klager sind zugleich die Richter. Auf Ehe-
bruch aber steht nach dem Gesetz des Mo-
ses der Tod durch Steinigung. Und dazu wird
Susanna verurteilt. Doch noch jetzt hilt sie
fest an Gott, denn er, der Allwissende ist noch
immer bei ihr. «<Ewiger Gott,» so ruft sie mit
lauter Stimme, «der das Verborgene kennt und
alles weiss, bevor es noch geschieht; du weisst,
dass sie falsches Zeugnis wider mich abge-
legt haben. Siehe, ich muss sterben, obwohl ich
nichts von dem getan, was diese Boses wider
mich erdichtet haben».

Schon wird sie zum Tode gefiihrt, da erweckt
Gott im letzten Augenblick den Geist des jun-
gen Daniel. Geschickt tritt er auf und bezich-
tigt die zwei Richter des falschen Zeugnisses.
In getrenntem Verhor sagt der eine aus, Su-
sanna hitte unter einem Mastixbaum die Siinde
begangen, der andere behauptet, sie habe un-






290

ter einem Eichenbaum gefrevelt. Der Tatbe-
stand des Liigenzeugnisses steht fest. Das Volk
jubelt auf, Susannas Eltern und ihr Mann prei-
sen Gott, der ihre Unschuld offenbar gemacht
hat.

Auch diese atl. Frau und Gattin hat ihr eige-
nes Geheimnis: Sie war bereit, um Gottes Ge-
bot willen lieber all ihr irdisches Gliick, ja
ihr Leben aufs Spiel zu setzen, als in eine Siinde
einzuwilligen und Verrat zu iiben an ihrem Gat-
ten und Kindern. Und der Herr, der alles sieht
und weiss, belohnt solch heldenhafte Treue und
Bewihrung gegen alle menschlichen Machen-
schaften und Verirrungen.

3. Die makkabaische Mutter

Das erhabene und grosse Heldentum dieser
Frau und Mutter wird in 2 Makk 7 bezeugt.
Mit ihren sieben Sohnen wird sie dem Konig
Antiochus (175-164 vC) vorgefiihrt, der, nach-
dem er die heilige Stadt Jerusalem mit Waffen-
gewalt erobert hat, nun auch Sinn und Herz
ihrer Bewohner beherrschen und gewaltsam
dem Heidentum unterwerfen wollte. Der im
Gesetz des Moses streng verbotene Genuss
von Schweinefleisch sollte das Zeichen des Ab-
falls sein; dazu sollte auch diese Frau mit ih-
ren sieben SOhnen gezwungen werden. Zu-
néchst ldasst der Tyrann sie mitsamt den Soh-
nen auspeitschen in der Meinung, sie dadurch
einzuschiichtern. Nachdem erzdhlt ist, dass
sechs der Briider ihr Leben bereits unter den
grausamsten Martern dahingegeben haben, weil
sie sich weigerten, das mosaische Speisegesetz
zu iibertreten, wird erst die Mutter eingefiihrt,
obwohl sie bei der Marterung der Sohne schon
zugegen war und sie angesichts des Todes er-
mutigte. «Sie festigte die Zartheit ihres Frau-
entums mit mannlichem Mut», so driickt sich
der Berichterstatter aus (V. 21).

In Wahrheit schopft diese Frau die staunener-
regende Kraft aus der Tiefe eben ihres Mut-
tertums. Denn sie bleibt nicht stehen dabei,
dass sie diese ihre Kinder getragen und gebo-
ren hat; sie weiss, dass Gott der eigentliche

Schopfer und darum der Herr ihres Lebens
ist. Daran erinnert sie ihre Sohne, innig und
stark zugleich: «Ich weiss nicht, wie ihr in
meinem Schoss geworden seid. Nicht ich gab
euch Leben und Odem, noch fiigte ich die
Gliedmassen eines jeden von euch kunstvoll
zusammen. Der Schopfer des Weltalls ist es,
der den Ursprung des Menschen gewirkt, wie
er allem das Dasein gibt. Deshalb wird er euch
erbarmungsvoll Odem und Leben wiedergeben,
wie ihr sie jetzt um seiner Gesetze willen ge-
ringschitzt» (Vv. 22 f). Gerade weil sie Mutter
ist und ihre Kinder in Wahrheit liebt, darum
willigt sie ein, ja, macht sie ihnen Mut, das Op-
fer ihres Lebens zu bringen, um dieses Le-
ben bei Gott erhoht wiederzugewinnen.

Sie ist auch bereit, den letzten ihrer SoOhne,
in dem sie nun alle ihre Kinder umarmt, dem
Schrecken des Todes auszuliefern. Kann, darf
Gott iiberhaupt einem Menschen ein solches
Opfer zumuten? Aber die Mutter weiss und er-
fahrt es in ihrem Geist und in ihrem Herzen,
dass auch sie eine Tochter Abrahams ist, von
dem der einzige Sohn als Opfer gefordert wur-
de, und der da glaubte und gehorchte. Diese
Mutter sagt Ja zu Gottes unverstehbarem und
heiligem Willen und bringt das Opfer auch ihres
letzten Sohnes. Was sie ihrem Jiingsten zu sa-
gen hat, sind Worte innigster Liebe und stérk-
sten Glaubens zugleich: «Kind, habe Erbarmen
mit mir! Ich habe dich neun Monate in mei-
nem Schoss getragen, drei Jahre gestillt und
dich bis zu diesem Alter gepflegt, erzogen und
erndhrt. Ich bitte dich, mein Kind, schau auf
zum Himmel und blicke hin auf die Erde und
auf alles, was darin ist! Bedenke, dass Gott
dies nicht aus schon Bestehendem gebildet hat
und dass auch das Menschengeschlecht so ent-
standen ist! Fiirchte diesen Henker nicht, son-
dern zeige dich deiner Briider wiirdig! Nimm
den Tod an, damit ich dich zur Zeit des Er-
barmens zusammen mit deinen Briidern wie-
dergewinne!» (Vv. 27 ff).

Dann wird auch er zum Tode gefiihrt, zu einem
grausameren noch als ihn seine Briider erlit-



ten, da die Wut des Konigs aufs hochste gereizt
war. Er starb in seiner Unschuld und {iber
alles vertraute er auf Gott. So sah die Mutter
ihn sterben.
Fast wie ein Aufatmen beriihrt uns dann der
letzte knappe Satz dieser Mairtyrerakte: «Zu-
letzt, nach ihren S6hnen, ward auch die Mut-
ter getdtet» (V. 41). Sie braucht ihre Kinder
nicht zu iiberleben; sie darf nach ihnen ster-
ben und bei Gott wieder mit ihnen vereinigt
sein.
Und dies ist das Geheimnis dieser Frau und
Mutter: Indem siec bei den Qualen ihrer Soh-
ne dagestanden ist, wurde sie zum Vorbild der
ntl. «Stabat Mater» und zur Konigin der atl.
Blutzeugen. Obwohl eine namenlose Frau, hat
sie den Ruhm der Makkabéerzeit in die Welt
hinausgetragen. Dass sie beim Anblick der Auf-
I6sung der Gebilde ihres Schosses an deren
wunderbare Bildung, beim Anblick mensch-
licher Grausamkeit an die Schonheit der Schop-
fung und Natur denken konnte, klingt so pa-
radox, dass man an eine vollige Erhohung
ihrer Gedanken und Gefiihle aus dem Tief-
sten ins Hochste denken muss. Wir riihren hier
offenbar an die unsagbaren Geheimnisse ech-
ten Frauentums und opferbereiter Mutterschaft.
P. Andreas Stadelmann

Beniitzte Literatur:

Grabner-Haider A., Praktisches Bibellexikon.
Freiburg 1969

Haag H., Bibel-Lexikon, Einsiedeln 21968
Léon-Dufour X., Worterbuch zur biblischen
Botschaft. Freiburg 1967

Scherer A., Biblische Frauen, I u. II. Frankfurt
a/M 1966/69

Wiesheu J., Personlichkeiten der Bibel. Miin-
chen 1955

291

Das Midchen Ruth

Die Dichterin Silja Walter (Sr. Hedwig OSB)
hat 1944 das alttestamentliche Buch Ruth zum
Vorwurf eines Sing- und Sprechspiels genom-
men, darin midchenhaft frisch die erwachende
Liebe der Patriarchengestalten und Vorfahren
Jesu, Booz und Ruth, dargestellt wird. Das Ver-
lobungs- und Hochzeitslied erinnert nicht nur
an diese von Gott gesegnete Liebe, sondern
deutet auch darauf hin, dass sie noch heute in
der briutlichen Liebe neue Wirklichkeit wer-
den kann. Zwei klangvolle Gedichte aus dem
Spiel erzdhlen von der Natur- und Gottesver-
bundenheit des Madchens Ruth.

Die beiden folgenden Gedichte (S. 301 und S. 306) von
Silja Walter sind gedacht als Ergéinzung zum Aufsatz
von P. Bruno Scherer (S. 292 ff).

Dem neuen Vater Erzabt von Beuron
Ursmar Engelmann,

der am kommenden Maria-Trost-Fest,
Sonntag, den 4. Juli 1971,

mit uns die Eucharistie feiern wird,
entbieten wir herzlichen Willkommgruss!



	Zum Bild der Frau im Alten Testament

