
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 9-10

Artikel: Beinwil : eine Stätte der Toten

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


242

(10) A. a. O., p. 16.
(11) A. a. O..
(12) Vgl. E. R. Curtius, Europäische Literatur und
Lateinisches Mittelalter (bes. Die Schulautoren), Bern
1948. S. 56 ff.
(13) Vgl. Lehmann a. a. O., p. 2 und A. Bruckner,
Scriptorium medii aevi Helv. IX, p. 87 f.
(14) Eggenschwiler a. a. O., p. 45.
(15) Staatsarchiv Solothurn. Abschrift in Historica
Beinwilensia, p. 9 (Zentralbibl. Solothurn).
(16) Rück a. a. O., p. 84.
(17) A. a. O., p. 84, Anm. 3; vgl. auch P. Rück, Die
Urkunden der Bischöfe von Basel bis 1213 (Quellen
und Forschungen zur Basl. Gesch., Band 1), Basel,
1966; p. 106 f. und 117—-119, ferner die Tafeln IIa
und IIb.
(18) Rück, Bildungsgeschichte, p. 69.
(19) Mscr. AN. VIII. 11 (288 Pergamentblätter).
(20) Mscr. AN. VIII. Ha (9 Foliobl.).
(21) Klosterarchiv Mariastein.
(22 Pfarrarchiv Seewen SO.
(23) Katalog der Handschriften in Solothurn. — 31.
Bericht der Zentralbibl. Solothurn über das Jahr 1960.
S. 47 f.
(24) Monasticon Benedictinum Helvetiae, Bd. 4
Professbuch von Beinwil/Mariastein), Zug 1957; p. 144.
(25) A. a. O., p. 191, Nr. 28.
(26) A. a. O., Nr. 30 und L. R. Schmidlin, Die So-
lothurner Schriftsteller von den ältesten Zeiten bis
zum Ende des 16. Jahrhunderts, in ZSKG 2 (1908), p.
174 f.
(27) Schmidlin, a. a. O.
(28) Katalog der Handschriften in Solothurn (siehe
oben); Zentralbibl. Solothurn: p. 485.
(29) M. Pfister-Burkhalter, Der Essostab von Beinwil,
Mariastein; SA aus Mariastein, 14 (1967), p. 117—124.
(30) G. Loertscher, Das Altarkreuz von Erschwil,
in: Jurablätter 12 (1950), p. 117—134.
(31) Die Kunstdenkmäler des Kantons Solothurn, Bd.
3, Basel 1957, p. 164 ff.
(32) Eggenschwiler a. a. O., p. 111.

Beinwil,
eine Stätte der Toten

P. Hieronymus Haas



243

Das heraldische Zeichen des Klosters Beinwil
trägt zwei schräg gestellte Beinknochen und
gehört zu den sogenannten sprechenden Wappen.

In der Diskussion über die Herkunft des
Namens Beinwil (Benvilre, Beinvilare, Bein-
wila) gibt es heute noch Verfechter der
Ansicht, dass der Name Beinwil auf eine alte
Totenstätte hinweise. Gelegentliche Funde bei
Ausgrabungen bestärkten etliche Forscher in
der Ueberzeugung, es sei hier eine alemannische

Siedlung gewesen, und man habe zu
jenen Zeiten die Toten mit Vorliebe an sonnigen

Halden und Plätzen bestattet. So kam man
zur Ansicht, der Platz, auf dem das Kloster
Beinwil stehe, sei ein Totenhügel der Alemannen

gewesen. Der 1964 verstorbene Pfarrer
P. Leodegar Huber OSB betonte immer wieder,

«man kann hier ums Kloster herum
graben, wo man will, man stösst immer wieder auf
Totengebein.» In seinem 1962 verfassten Aufsatz

über Beinwil schreibt er in dieser
Zeitschrift (1962, 216): «Wir dürfen wohl annehmen,

dass auf diesem sonnigen Grund eine alte

alemannische Siedlung stand, wie in Büsse-
rach und anderswo. Bei Erstellung einer
Blitzschutzanlage fanden die Arbeiter am Westeingang

des sogen. 'Spiessenhauses' zwei Skelette
nebeneinander und einige Meter davon wurde
beim Einschlagen eines Pfahles im Keller dieses

Hauses ein Menschenschädel zertrümmert.
Einen weiteren fand man bei der Renovation
unter der Kirchenstiege. Und sollte einmal das
jetzige Schulhaus bei einem Neubau abgetragen

werden, so finden sich auf selbigem Grund
verschiedene Grabstätten, wie die ältesten
Bewohner aus Beinwil bezeugt haben.»

Wer die Geschichte des Klosters Beinwil
etwas näher besieht, muss es für beinahe
selbstverständlich halten, dass die Benediktinermönche

ihre Toten in der Nähe des Klosters, also
auf diesem sonnigem Rain bestattet haben.
Das Totenbuch des Gotteshauses weist zwei
Bestattungsorte der Mönche auf: «ad sanctum
Vincentium», d.h. in oder neben der Klosterkir¬

che des hl. Vinzenz und nach dem Jahre 1500
«ad sanctum Joannem», in oder neben der
St. Johanneskapelle. Es ist naheliegend, dass
hier auch Wohltäter und Dienstboten ebenfalls

ihre letzte Ruhestätte fanden, so etwa die
Grafen von Thierstein, die sich hier eine Grablege

wünschten. Das Totenbuch erwähnt etwa
neunzig Namen von Aebten und Konventu-
alen, die beim hl. Vinzenz begraben wurden,
wobei es bei vielen Aebten deutlich heisst
«begraben in der Abteikirche des hl. Vinzenz.».
Ferner erwähnt das Totenbuch 36 Namen von
Mönchen, die in der Johanneskapelle beigesetzt

wurden. Die Gruft in der kleinen Kapelle
enthält heute noch die Ueberreste der Mönche,

die im letzten Jahrhundert in Beinwil starben

und hier begraben wurden. Da das Schiff
der Klosterkirche des hl. Vinzenz erst später
gebaut wurde, ist anzunehmen, dass auch im
jetzigen Kirchenschiff viele Bestattungen
vorgenommen wurden. Da man im Mittelalter
grundsätzlich allen Toten ihre heilige Ruhe
gönnte, ist es verständlich, dass der Gottesacker

tatsächlich immer wieder neues Territorium

gewann, sodass rings um den Klosterbezirk

Gräber zu finden sind. Erst durch den
Bau der St. Johanneskapelle erhielten die
Beinwilermönche ihre endgültige Begräbnisstätte.

Von altersher hatten die Klöster das Recht auf
eigene Begräbnisstätten. Interessant ist in diesem

Zusammenhang vor allem der berühmte
St. Galler Klosterplan. Hier hat man das Feld
für die Beisetzung der Toten besonders
sorgfältig ausgewählt. Der Friedhof lag südöstlich
des Hauptchores, im Winkelfeld zwischen
Noviziat und der Klausur der Mönche. Ein
beständig aufleuchtendes «Memento mori» -—
denn so heisst es doch in der Regel des hl.
Benedikt «die Mönche sollen den Tod beständig
vor Augen haben».
Die Klöster des Mittelalters waren weniger mit
der Volksseelsorge betreut, sie überliessen die
Seelsorge den Leutpriestern des Weltklerus.
Sie standen somit dem Pfarrklerus im Begräb-



244



245

Stille umfliesst dich
wie fallende Seide

und deine Stunden singen
allein von Gott.
Siehe, die Hügel
deiner Umgrenzung stehen

wie schweigende Wächter
zwischen dir und der Welt,
dass deine Inbrunst
nach oben verströme.

P. Vinzenz Stebler



246

nisdienst nicht hemmend im Wege. So verstehen

wir, dass es von den Bewohnern des Lüs-
seltales allgemein hiess, «dass sie lebend und
tot gen Erschwil gehören». Als im Jahre 1668
das Kloster den Konventstock gegen Süden
neu bauen liess, sollen die Beinwiler als
Gotteshausleute Frondienst geleistet haben. Dafür
versprach ihnen Abt Fintan Kiefer das «Jus
sepulturae», das Beerdigungsrecht bei St.
Johann. Sein Nachfolger, Abt Augustinus I.
Reutti, erfüllte dann ihren Wunsch und das

Versprechen seines Vorgängers unter dem
Vorbehalt, dass sie den Friedhof in allen zu¬

künftigen Zeiten selber unterhalten sollen
(Dietler P. Anselm, Vetera Analecta II). Heute
wird die Mönchsgruft bei St. Johann nicht
mehr benützt, sondern die jeweiligen Konven-
tualen, welche die Seelsorge in Beinwil
betreuen, werden auf dem Friedhof beigesetzt
nach der Losung, der Hirte soll bei seinen
anvertrauten Schafen ruhen!
Der englische Schriftsteller Chesterton schreibt
in seinem bekannten Buche «Orthodoxie»,
«die Ueberlieferung sei nichts anderes als das
Stimmrecht der Toten». Auf sie zu hören, sei
darum echte Demokratie, die es keinem Men-



247

sehen, auch den Toten nicht, verwehrt, sein
Wort bei der Gestaltung der Dinge geltend zu
machen. Das ist ein sehr gewichtiges Wort und
scheint mir ausserordentlich wertvoll für die
Beurteilung unserer benediktinischen Klöster.
Die Geschichte zeigt uns, dass alle menschliche

Kultur sich den früheren Geschlechtern
verpflichtet wusste. Ueberall finden wir die
Sorge für die Toten. Schon die vorgeschichtlichen

Zeiten zeugen davon durch die oft
kostbaren Grabbeigaben, die sie zu der Leiche legten.

In beinahe allen Religionen der Welt hatte
man ein lebendiges Verhältnis zu den Toten,
besonders zu den eigenen Vorfahren.
Schon in den ältesten schriftlichen Zeugnissen,

die wir aus der Vergangenheit besitzen, in
den sogenannten Pyramidentexten, zeigt sich
der Glaube an das Fortleben nach dem Tode.
So heisst es in einem solchen Text: «O König
Unis, du gingst nicht von hinnen in den Tod,
du gingst als Lebender, du bist gegangen, dass

du lebest, du bist nicht gegangen, dass du
sterbest» (J. B. Breasted, «Die Geburt des Gewissens»,

Zürich 1950). Dieses Wort erinnert uns
an den herrlichen Psalmvers, den man so oft
auf das Kloster Beinwil angewendet hat: «Non
moriar, sed vivam, et narrabo opera Domini!»
— «Ich will nicht sterben, sondern leben und
die Werke des Herrn verkünden!» (Ps
117, 17).
Auch in der frühchristlichen Zeit war man
der Ueberzeugung: «Wenn Gott ein Gott der
Lebenden sei und wenn alles durch ihn lebe,
dann könnten die Ueberreste derer, die bei
Gott lebten, wohl nicht ehrlos sein. So möchten

sie sich ohne Bedenken auf den Ruhestätten

der Toten versammeln und da mit Lesungen

aus den Heiligen Schriften und mit
Psalmengesängen das Gedächtnis der entschlafenen

Blutzeugen und all der Heiligen und ihrer
Brüder, die im Herrn gestorben sind, feiern»
(Constitutiones Apostolorum VI, 30 ff). Der
hl. Hieronymus (f 420) berichtet vom
Mönchsvater Antonius, wie er seinem grossen
Gefährten, dem Eremiten Paulus, nach dessen

Ableben die letzten Liebesdienste erwiesen
und dabei nach alter christlicher Uebung
Hymnen und Psalmen gesungen habe (Vita S.

Pauli cap. XVI, PL XXIII, 221—222). Dieser
Gedanke wurde beim Bau der St. Johanneskapelle

in Beinwil wieder aufgegriffen und hier
eine Stätte der Fürbitte für die Verstorbenen
errichtet.
Die heutigen Menschen haben die Toten
vielfach vergessen, sie ins Nichts Verstössen. Als
man zur Zeit der Glaubensspaltung die
Heiligenverehrung und die Fürbitte für die Toten
aus dem christlichen Leben verbannte, da
meinten wohl viele, nur abergläubische
Missbräuche abzuschaffen und das Christentum in
seiner ursprünglichen Reinheit wiederherzustellen.

Man ahnte damals noch nicht, dass

man auf die Dauer die Grundlagen des
menschlichen und christlichen Lebens in Frage
stellte. Wie sollte sich der Glaube halten können,

wenn jede lebendige Beziehung zu den
Verstorbenen als unrecht untersagt war und
ausser Uebung kam? Mussten sich nicht Zweifel

an der Wirklichkeit eines so unwirksamen
Daseins einstellen? Und so ist es tatsächlich in
den folgenden Jahrhunderten so weit gekommen,

dass der Glaube an die Unsterblichkeit
immer schwächer und fragwürdiger
erschien.

In den Heiligen und in Christus Verstorbenen
begegnen wir Christus und in diesem dem Vater.

Wie uns Christus nicht vom Vater trennt,
sondern der Weg zu ihm gerade durch Christus

geht, so führen uns die Heiligen nicht von
Christus weg, denn in den Heiligen ist das
Wort des Herrn erfüllt: «Ich in ihnen und Du
in mir» (Jo 17, 23). Ihre Liebe zu uns ist
Christi Liebe und unsere Verehrung für sie

wird Christus zuteil. Ebenso ist unser Gebet
für die Verstorbenen nur darum wirksam, weil
es das Gebet des Geistes ist, der durch Christus

in uns ist und «in unaussprechlichen Seufzern

zum Vater ruft» (Rom 8, 15 ff).
Wenn wir alle in Christus einen Leib bilden,
der durch seinen Geist lebt, der ein Geist neid-



248

loser Liebe ist, so kann das Haupt dadurch
nicht beeinträchtigt werden, dass seinen Gliedern

Gutes widerfährt. Darum glaubte auch
ein hl. Paulus nicht, die Macht Christi und das
Vertrauen auf seine Gnade zu schmälern,
wenn er die damals lebenden Christen um ihre
Fürbitte für die Entfaltung seines Werkes bat.
Um wieviel mehr dürfen wir jene Menschen
um Hilfe bitten, die in vollkommener Ueber-
einstimmung mit Christus leben, die Heiligen

im Himmel! Darum dürfen auch wir in der
Liebe Christi jenen zu Hilfe kommen, die in
der Gnade Gottes dieses zeitliche Leben
verlassen haben, aber noch nicht von allen
Schwachheiten ihres Lebens befreit sind. Diese
helfende und sich mitfreuende Liebe ist wohl
das mächtigste Bindemittel einer klösterlichen
Gemeinschaft, die sich entschlossen hat
«nichts der Liebe Christi vorzuziehen».
Die christliche Frohbotschaft lehrt uns klar



249

und mit aller Sicherheit, was frühere Zeiten
nur tastend erahnt haben: die Toten leben!
Und «sie leben im Herrn», wie St. Paulus uns
versichert (1 Kor 15, 22 und 1 Thess 4, 17).
Darum leben sie auch mit uns und wir mit
ihnen. Liebe verbindet auch über den Tod hinaus,

sonst wäre sie nicht die grosse, göttliche
Macht. Sonst wäre der Tod stärker als selbst
Gott, der die Liebe ist. Die Toten besitzen
keine andere Macht als die ihrer Liebe zu
Christus. Damit ist auch das Uebergewicht der
Vergangenheit gebrochen, das sich durch einen
übertriebenen Ahnenkult lähmend auf die
Menschen legte.
Das sind geheimnisvolle Zusammenhänge, die
das Leben der einzelnen wie der Gemeinschaften

regieren. Das Sichtbare lebt vom Unsichtbaren

und hat an ihm seinen festen Halt. Weil
aber die religiös-geistigen Mächte still und
verborgen wirken, kann der Mensch meinen, es
komme gar nicht auf sie an, man könne sie
ungestraft vernachlässigen. Aber gerade das
Stille wirkt mächtig und nachhaltig.
Es ist verborgen, wie das Fundament verborgen
ist, das ein ganzes Haus trägt. Ohne Fundament

besteht keine Kultur. Die Alten wussten,
dass unsere Toten dieses Fundament sind und
begegneten ihnen deshalb mit tiefer
Ehrfurcht. Durch sie ist die Kultur im Erdreich
der Vergangenheit verwurzelt. Durch sie
schliesst sich die Zukunft mit der Vergangenheit

zu einer starken, erfüllten Gegenwart
zusammen. Mit den Toten sind wir stets vereint
mit Christus, stehen wir zusammen vor
Gott.
Es ist für unsere klösterliche Gemeinschaft von
Beinwil-Mariastein eine Lebensfrage, ob sich
die Augen unseres Geistes wieder öffnen für
alle jene Mönche, die vor uns unter der Regel
des hl. Benedikt gekämpft, gearbeitet und
gelitten haben und für jene Schar, die niemand
zählen kann «aus allen Völkern und Stämmen
und Nationen und Sprachen», die alles
Trennende überwunden haben. Wenn wir jeden Tag
nach dem Abendimbiss unserer Toten geden¬

ken und ihre Namen vor Gott aussprechen,
wissen wir, dass wir in ihre Arbeit eingetreten
sind und ihr Erbe verwalten dürfen bis auch
wir abberufen werden in die grosse «Gemeinschaft

der Heiligen».

Bei St. Johann begraben

1 P. Hieronymus Vogt, Solothurn f 3. 1.
nach 1514

2 Abt Nikolaus Ziegler, Oeningen f 9. 8.
1513

3 P. Georg Müller t 20. 5. 1530
4 P. Wolfgang Wurster f 9. 12. 1541
5 P. Jodok Strähler, O. Cist. Luzern, f 13. 1.

1566
6 P. Felix Föhn, Rapperswil f 10. 2. 1602
7 P. Hieronymus Karpfis, Rapperswil f 7. 7.

1604
8 P. Andreas Brunner, Einsiedeln f 26. 10.

1613
9 P. Wolfgang Spiess, Einsiedeln, f 14. 2.

1614
10 P. Lorenz Krüttlin, Solothurn f 9.3.

1617
11 P. Rudolf Bernet, Solothurn f 30.4.

1622
12 P. Viktor Schwaller, Solothurn, f 12.6.

1628
13 P. Heinrich Böschung, Rapperswil t 8- 8.

1629
14 P. Urs Buri, Solothurn, Prof. Rhenov.

t 11.4. 1633
15 P. Joseph Vogelsang, Solothurn t 2.12.1634
16 P. Sebastian Keller, Säckingen f 20.9.

1660



250

18 P. Benedikt Schwaller, Solothurn f 21. 5.
1668

18 Br. Jakob Matzinger, Baden f 27.9.
1672

19 P. Joseph Sury, Solothurn f 29. 5. 1694
20 Br. Anton Keyser, Zug f 28. 3. 1715
21 P. Plazidus Gibelin, Solothurn f 16.9.

1716
22 P. Heinrich Glutz, Solothurn f 4- 2. 1739
23 P. Benedikt Keyser, Zug f 1- 11- 1752
24 P. Felix Tschupp, Sursee f 29. 9.1762
25 P. Benedikt Dreux, Colmar f 13. 6. 1789
26 Br. Joachim Eggenschwiler,, Matzendorf f

25. 12. 1802
27 P. Fintan Jecker, Mümliswil t 4. 6. 1809
28 P. Gregor Müller, Beinwil f 15. 12. 1818
29 P. Athanas Brunner, Balsthal f 22.8.

1842
30 P. Franz Xaver Walter, Mümliswil f 17. 2.

1861
31 Fr. Plazidus Günther, Zullwil f 2. 10.

1861
32 P. Gregor Frauch, Wolfwil t 28. 3. 1864
33 P. Pius Munzinger, Dornach | 7. 1. 1870
34 P. Pius Jermann, Dittingen f 19. 12.

1892
35 Fr. Noviz Andreas Boux, Bonhomme EL t

25. 7. 1895
36 P. Leodegar Huber, Schönenwerd f 1.9.

1964.

Die Beinwiler Klosterkirche
im neuen Glanz

G. Loertscher, Kantonaler Denkmalpfleger

Die Restaurierung der Kirche vom ehemaligen

Benediktiner Kloster Beinwil ist beendet.
Es hat lange gedauert, und die Geduld der
Kirchgemeinde, namentlich jedoch des Pfarrherrn,

Statthalter P. Odilo Hagmann, wurde
auf eine harte Probe gestellt. Aber es hat sich
gelohnt, behutsam vorzugehen und Entscheidungen

ausreifen zu lassen.
Bis jetzt herrschte die Ansicht vor — auch der
Verfasser dieses Berichtes vertrat sie im
Kunstdenkmälerband über den Solothurner Jura —
das im Hochmittelalter im Lüsseltal gegründete,

stets von Schicksalsschlägen heimgesuchte

und in der Reformationszeit ausgestorbene

Klösterlein habe auch in der Gegenreformation

und erst recht nach der Verlegung
(1648) ein äusserst bescheidenes Dasein
geführt, das sich auch in der Kirche widerspiegelt

habe. Reichten die Mittel schon nicht zur
Vollendung des Bauvorhabens in Mariastein,
so erst recht nicht zu einem über das Notwendigste

hinausreichenden Aufwand in der
Ausstattung. Diese Auffassung ist jetzt korrigiert
worden.
Beim Einzug der Klostergüter vor bald hundert

Jahren übergab der Staat die Anlage Beinwil

der dortigen Kirchgemeinde. Den Wald der
«Abtkammer», welcher den Unterhalt der Ge-
bäulichkeiten hätte sichern sollen, behielt er
jedoch für sich. Die kleine Kirchgemeinde
vermochte daher nur die dringendsten Reparaturen

auszuführen.


	Beinwil : eine Stätte der Toten

