
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 9-10

Artikel: Das geistig-kulturelle Leben im Kloster Beinwil

Autor: Fürst, Mauritius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


233

Das geistig-kulturelle Leben
im Kloster Beinwil

P. Mauritius Fürst

Es wäre vermessen, das kleine
Benediktinerkloster am Passwang an die Seite der

grossen und berühmten Abteien jener Zeit zu
stellen. Es besass nicht die Zahl der Mönche
(seit der Gründung anfangs des 12.
Jahrhunderts bis zum Erlöschen im Jahre 1555 sind
nur etwa 110 Mönche und 22 Aebte namentlich

nachzuweisen) und nicht den Reichtum
und Grundbesitz jener und konnte deshalb
auch nicht wie sie zu einem weithin
ausstrahlenden Zentrum der Wissenschaft und
Kultur werden. Man glaubte noch vor einigen
Jahrzehnten, die schwarzen Mönche im
abgelegenen Lüsseltal hätten die Kultur nur im
ursprünglichen Sinn des Wortes gepflegt, nämlich

durch das Roden des Urwaldes und das
Bebauen des so gewonnenen Bodens. So
schrieb Ferdinand Eggenschwiler 1930: «Die
älteren Mönche in Beinwil pflegten nicht
profane Wissenschaften» (1). Er meinte, dass sie
sich ausser der Theologie vor allem der Handarbeit

widmeten, die ja durch die Hirsauer
Reform, im Gegensatz zu Cluny, wieder mehr
betont wurde. Zudem kündeten nur sehr wenige
Schriftdenkmäler aus dem alten Beinwil von
einer geistigen Betätigung seiner Mönche.

Die Beinwiler Bibliothek um 1200
Es bedeutete deshalb eine kleine Sensation, als
der Münchner Gelehrte Paul Lehmann 1949 in
der Zentralbibliothek Luzern drei in Beinwil
geschriebene Folianten entdeckte und bei
näherem Zusehen erkannte, dass im dritten
Band ein fast vollständiger Katalog der
dortigen Bibliothek aus der Zeit um 1200
enthalten ist (2). Die Bedeutung dieses Fundes
erhellt übrigens auch aus der Tatsache, dass
dieser Katalog «der einzige aus dem
schweizerischen Teil des Basler Bistums im 12. Jh.»
ist (3).
Wenn man die Geschichte dieser Folianten
etwas verfolgt, ist man versucht, das Wort des
Dichters zu wiederholen: «Habent sua fata
libelli». Die ins Jurakloster eingedrungene
Armut wird 1386 Abt Jakob und seinen Konvent
veranlasst haben, das genannte Werk, nämlich
die Erklärung Gregors des Grossen zum Buch
Hiob «Moralia in Hiob», dem Prior von St.
Urban zu verkaufen. Es war trotz der Not ein
Glücksfall; denn auf diese Weise blieben die
drei Codices und der Bücherkatalog erhalten,
während sie sonst sehr wahrscheinlich das
Schicksal der Beinwiler Bibliothek geteilt
hätten, die zusammen mit dem Kloster bei
einem kriegerischen Ueberfall Peters von
Mörsberg, Pfandherr der österreichischen
Herrschaft Pfirt, am 21. Oktober 1445 ein
Raub der Flammen geworden ist. Von da her
ist es auch verständlich, weshalb nur so wenige
Handschriften aus Beinwil bis zu uns
gekommen sind. Um so mehr muss man das

gütige Geschick preisen, das gerade diese
«ältesten und wertvollsten Zeugnisse für die
Bibliothek von Beinwil» (4) und damit auch für
seine geistige und wissenschaftliche Tätigkeit
erhalten hat.
Denn anhand dieser Zeugen, die nach der
Aufhebung von St. Urban in den Besitz Luzerns
gelangten, konnte Lehmann die Behauptung
aufstellen: «In Tat und Wahrheit hat die Abtei
Beinwil um 1200 eine nach Umfang und
Inhalt stattliche, durchaus nicht die Profanlite-



234

^gttut derneir
et-

rtjcûtmqmi fQtuttt

tuitm tmrnnottnl-
fitfpta wgumiis
arpenmus-utiar"

^ .«ty&eas etbr
jtîdHbnaTper irut^neta-

ï^er(m^ famfina üUbata-Xnp^niis
qut tikofitnmus^D enMa tua (rabattyr
Ura quam panfinirt tuûaûite aöunarcef tr
gcteöigrtens turn tRbe ttrcayvnaai fermito

tuo papanfoerarmûutnco-ectrge ttraerom
mbu8 on^DtDfïaa^lka^fltûtetapDftDÏtir

rulto«uu8 *

,mentu ÎDmme fàmulm; fanut *



235

ratur ausschliessende oder engherzig
beschränkte, Bücherei besessen. Wir müssen und
können feststellen, dass die Beinwiler Benediktiner,

soweit das ihr Bibliotheksbestand um
1200 zeigen kann, eine beachtliche
Aufgeschlossenheit nicht nur für das religiöse Leben,
sondern auch für die gelehrten Bestrebungen
und Bewegungen ihrer Zeit besessen haben»
(5).
Eine Uebersicht über die im Katalog
angeführten Werke zeigt, dass in der Beinwiler
Bibliothek damals nicht nur die Heilige Schrift
des Alten und Neuen Bundes und deren
Auslegungen, sondern auch zahlreiche theologische
Werke vorhanden waren, und zwar nicht nur
Schriften der Kirchenväter, sondern ebenso
solche moderner Autoren. Vor allem ist hier zu
beachten «das starke Einströmen der
zeitgenössischen Literatur, bez. der Werke der
verhältnismässig nahen Vergangenheit aus dem
Frankreich des 12. Jh. und in schwächerem
Masse aus England (Anselm von Canterbury),
vom Rhein (Rupert von Deutz) und der Donau
(Honorius). Schon die vielen Glossae und
Glossaturae zu biblischen Büchern deuten darauf

hin, dass man sich bei der Exegese nicht
mehr mit der Lektüre der alten Kommentare
eines Hieronymus u. a. begnügte. Besonders
interessant und geistesgeschichtlich wertvoll ist
der vergleichsweise grosse Reichtum an
Werken der Scholastik des Petrus Abaelardus,
Petrus Lombardus, Walterus, Wilhelm von
Conches, an anonymen Sentenzenbüchern, an
den Schriften Hugos von Soissons und Hugos
wie Richards von Saint-Victor, neben denen
auch Bernhard von Clairvaux und Rupert von
Deutz nicht fehlen» (6). Die vorherrschende
Stellung der französischen Schulen jener Zeit,
wie sie von der Geschichtsforschung längst
aufgezeigt wurde, machte sich also damals bis
in das vom grossen Verkehr ganz abgelegene
Lüsseltal hinein bemerkbar. Peter Rück zieht
aus dieser Tatsache auch für das Bistum Basel
den Schluss: «Wenn diese Hirsauer Niederlassung

die modernen Franzosen studierte,

kann man dies noch mehr von anderen
Klerikern annehmen» (7). Ja, er spricht sogar die
Vermutung aus, «dass einer oder mehrere der
Beinwiler in Paris studiert und dort die neuen
Lehrer persönlich gekannt haben» könnten
(8).
Was die Abteilung der Sieben Freien Künste in
der Beinwiler Bücherei betrifft, in der Werke
der «Naturwissenschaft», ja selbst der
Musiktheorie, Geometrie und Medizin nicht fehlen,
ist das Jurakloster im Vergleich zu «vielen
andern älteren Benediktinerklöstern Mittel-
und Südeuropas» als fortschrittlich zu bezeichnen

(9). «Gleich und vornehmlich die 3 ersten
Handschriftentitel (dieser Abteilung) sind von
grosser Bedeutung, schon sie allein machen den
Beinwiler Katalog zu einem Dokument ersten
Ranges, bezeugen sie doch den Besitz der noch
gar nicht lange zuvor entstandenen, um 1200
höchst seltenen, lateinischen Uebersetzungen
der Metaphysik und der Physik des Aristoteles
nebst zwei Bänden Glossen zur Physik» (10).
In der letzten Abteilung der Beinwiler Bücherei
finden wir die sogenannten Schulautoren. Sie
sind mit einer «stattlichen Reihe antiker
lateinischer Dichtungen und Glossen zu einigen von
ihnen» vertreten (11). Wenn wir die in Beinwil
vorhandenen Schulautoren mit jenen
vergleichen, die Konrad von Hirsau in der ersten
Hälfte des 12. Jh. nennt (12), so fällt uns auf,
dass von den 21 hier aufgeführten Autoren alle,
bis auf drei, auch in Beinwil zu finden sind.
Diese Tatsache scheint mir auf eine durchaus
nicht zufällige Abhängigkeit des Tochterklosters

von der Mutterabtei hinzuweisen und
legt nahe, eine ähnliche Abhängigkeit zwischen
beiden Klöstern auch für die übrigen
Abteilungen beider Bibliotheken anzunehmen. Die
ersten Hirsauer Mönche, die Beinwil
besiedelten, werden dabei den Grundstock für die
Beinwiler Bibliothek mit Werken aus der
Mutterabtei gelegt haben.
Auffallen muss, dass die liturgischen Bücher in
der Beinwiler Bibliothek wenig zahlreich sind
und dass nicht ein einziges Exemplar der



236

Ordensregel im Katalog vorkommt. Doch wird
man dies damit erklären können, dass die
liturgischen Bücher für die Benützung im Gottesdienst

in der Sakristei und in den Chorstallen
aufbewahrt wurden und dass sich die Ordensregel

und allfällige Erklärungen dazu in den
Händen der Mönche befanden.
Wenn wir auch nicht sagen können, wie weit
die Beinwiler Mönche ihre moderne Bibliothek
benützt und für sich und andere, nicht zuletzt
für ihre Klosterschule, die gerade durch das
Vorhandensein der Schulautoren vorauszusetzen

ist (wenigstens für die Heranbildung des
eigenen Nachwuchses), auch ausgenützt haben,
so dürfen wir doch annehmen, dass um 1200,
der eigentlichen Blütezeit des kleinen
Juraklosters, in diesem und seinen Bewohnern ein
reges geistiges Leben und Interesse vorhanden
gewesen sein dürfte. Zu dieser Annahme
berechtigt uns nicht zuletzt die Existenz einer
wenigstens kleinen Schreibschule in seinen
Mauern.

Die Beinwiler Schreibschule
Die Bedeutung der wiedergefundenen
Handschriften des Beinwiler St. Vinzenz-Klosters
besteht aber nicht nur darin, dass sie dessen
Bibliothekskatalog enthalten — die Ueber-
schrift des Katalogs bezeugt dies übrigens
eindeutig mit den Worten: «Hic est librorum
subscriptio tuorum, Martyr Vincenti» (Das ist
das zuverlässige Verzeichnis deiner Bücher,
Blutzeuge Vinzenz) —, sondern ebensosehr
darin, dass sie auch im genannten Gotteshaus
geschrieben wurden. Dafür zeugt der in
Hexametern gesetzte Schlussvers des
Textschreibers:

«Libro perscripto sit laus et gloria Christo.
Inclite Vincenti, nostro studio perarata
Hec tibi sint grata, placeant prosintque legenti.
Nos vero maneat retributio vita beata» (13).
(Da das Buch vollendet ist, gebührt Christus
Lob und Ehre. Ruhmreicher Vinzenz, was
durch unsern Fleiss geschrieben, sei Dir
angenehm, dem Leser zum Gefallen und Nutzen,

uns aber erwarte als Lohn das selige Leben.)
Wie schon bei der Ueberschrift des Katalogs,
wird auch hier der heilige Vinzenz
angesprochen und als der eigentliche Besitzer der
Bücher genannt, wie ihm ja nach der
damaligen Anschauung der Mönche das ganze
Kloster zu eigen ist. Dass es sich bei diesem St.
Vinzenz-Kloster nur um Beinwil handeln kann,
wird durch zwei Fakten bestätigt. Einmal ist in
einem «uralten Nekrologium» dieses Klosters
ein monachus scriptor wirklich bezeugt (14).
Vielleicht darf in diesem Zusammenhang
sogar der im alten Erschwiler Jahrzeitbuch unter
dem 2. September genannte Uolricus monachus
et pictor, also ein Malermönch, angeführt und
als «Buchmaler» angesprochen werden (15)?
Zum andern weist die Untersuchung des

Schrifttypus auf das Lüsseltaler Kloster hin.
Die Schrift, in der die Beinwiler Folianten
geschrieben sind, ist von Frankreich her beein-
flusst, genauso wie die im Katalog aufgeführte
Bücherei. P. Rück weist nach, dass zwischen
dieser Schrift und den Beinwiler Schriften des
12. Jh. — er führt den Beweis anhand zweier
vom Basler Bischof ausgestellter Urkunden, die
1156 und 1174 für und in Beinwil geschrieben
wurden — neben kleineren Verschiedenheiten
viele Gemeinsamkeiten bestehen und kommt
zum Ergebnis: «Sie (die Moralia in Hiob)
wurden nicht nur in Beinwil aufbewahrt,
sondern auch dort geschrieben, jedenfalls die
letzten Folien mit dem Bücherverzeichnis.
Jedoch scheinen Moraliatext und Bücherkatalog
von derselben Hand zu stammen» (16). Er
bringt die Beinwiler Schrift in Zusammenhang
mit der Hirsauer Schule, wenn er schreibt:
«Der Typus der Beinwiler Schrift geht
möglicherweise auf hirsauische Schule zurück.
Jedenfalls bestehen Aehnlichkeiten, wie die
Rechtsneigung, mit den Schriften von Allerheiligen

in Schaffhausen» (17). Das kann nicht
überraschen, kamen doch aus der
Schwarzwaldabtei nicht bloss die ersten Mönche mit
Abt Esso, sondern in der zweiten Hälfte des 12.
Jh. auch der dritte Beinwiler Abt namens Hein-





238

rich. Auch im folgenden werden wir solche
nähere Beziehungen zur Mutterabtei
antreffen.

Aus dem Gesagten dürfen wir wohl folgern:
Wenn man von einer typischen Beinwiler
Schrift sprechen kann, ist es nicht abwegig, die
Existenz einer eigenen Schreibschule vorauszusetzen.

Wir möchten diese aber nicht etwa mit
anderen berühmteren Schreibschulen des
Mittelalters auf eine Stufe stellen; denn die
relativ kurze Blüte Beinwils und die kleine
Anzahl der Mönche setzen hier Grenzen, die nicht
zu übersehen sind.

Spätere Beinwiler Handschriften
Ausser den hier ausführlicher besprochenen
Handschriften können leider, aus bekannten
Gründen, keine der im Katalog aufgeführten
nachgewiesen werden. Einzig die Evangelien-
harmonie «Unum ex quatuor» von Zacharias
Chrysopolitanus könnte nach einer Vermutung
von P. Rück in der Universitätsbibliothek Basel
noch erhalten sein (18). Wir wollen uns im
folgenden aber auf die späteren Schriften
beschränken, deren Herkunft aus Beinwil
feststeht. Sie sind zwar nicht alle im Jurakloster
entstanden, jedoch in dessen Besitz gewesen.
Das ist auch vom sog. Beinwiler Missale zu
sagen, das sich heute in der Universitätsbibliothek

Basel befindet (19). Es wurde in der
ersten Hälfte des 13. Jh. geschrieben, befand
sich Ende des 14. Jh. in der Kirche von
Mümliswil, wurde später aber im Kloster Beinwil

verwendet, wie zahlreiche Eintragungen aus
dem 16. Jh. bezeugen. Vom Kalender sind
bedauerlicherweise nur noch zwei Monate
übriggeblieben. Die einfachen blauen Initialen
bzw. Illuminationen weisen eine gewisse
Verwandtschaft mit einem Murenser Psalterium
aus der Zeit um 1200 auf. Die Lokalheiligen
Gallus und Othmar, wie die Neumen und
Sequenzen, deuten auf die St. Galler Schule
hin. Mehrere Notizen über Vergabungen und
Jahrzeiten für die Wohltäter lassen mit
anderen Hinweisen darauf schliessen, dass das

Missale während längerer Zeit für den Gottesdienst

in Beinwil gedient haben muss. Wenn
man es mit unseren liturgischen Büchern vor-
und nachkonziliärer Zeit vergleicht, bekommt
man den Eindruck, dass lebendige Liturgie
damals wie heute in einer «Zwangsjacke» nie
gedeihen kann. Vieles war damals anders als
heute, manches schlechter, manches aber auch
besser. Eine jede Zeit braucht ihre eigene Liturgie!

Einige Jahre nach der Niederschrift des Beinwiler

Missale wurden im St. Vinzenz-Kloster
kirchliche Segnungen und der damalige
Professritus aufgezeichnet, offensichtlich für
den Hausgebrauch bestimmt. Die kleine Schrift,
die erhalten ist und sich ebenfalls in der Basler
Universitätsbibliothek befindet (20), ist
wahrscheinlich 1264 von Abt Otto verfasst worden.
Damit ist endlich der erste Beinwiler Mönch
namentlich genannt, der sein handschriftliches
Werk der Nachwelt überliefert hat.
Aus dem 13. und 14. Jh. sind auch mehrere
einzelne Pergamentfolien erhalten, die man
später als Einband für Urbare und Rödel u. ä.
verwendete, so z. B. das Fragment eines alten,
wahrscheinlich in Beinwil geschriebenen
Hymnars, das für einen Auszug aus dem Urbar

von Nuglar im 16. Jh. als Umschlag dienen

musste (21).
Aus dem 14. Jh. sind zwei nennenswerte
Handschriften auf uns gekommen. Die eine, ein
Fragment von acht Doppelseiten, enthält ein
altes Graduate und befindet sich in der früheren

Klosterpfarrei Seewen. Sie enthält u. a.
eine Eigenmesse (Alleluiavers und Sequenz mit
10 Strophen) des in Beinwil hochverehrten
Antonius des Einsiedlers und dürfte auch dort
geschrieben worden sein (22). Die andere ist
die bekannte Legenda aurea des Jakob de

Voragine, die sich heute in der Zentralbibliothek
Solothurn befindet und von Schönherr

Beinwil zugewiesen wird (23).
Das 15. Jh. ist mit zahlreichen Schriften aus
dem Kloster Beinwil vertreten. P. Vinzenz Ack-
lin zitiert in seiner Chronik immer wieder ein



239

Brevier des 15. Jh. als geschichtliche Quelle.
Ein handgeschriebenes Brevier, das aus Bein-
wil stammt, soll heute in einer Schweizer
Familie in Californien zu finden sein. Leider fehlen

darüber nähere Angaben. In der Einsiedler
Stiftsbibliothek befinden sich die gesammelten
Werke: Opera et Compilationes des Johannes
Molitor (Abt von Beinwil von 1462—1485).
Wegen Armut aus dem Kloster Beinwil entlassen,

wirkte er in verschiedenen Berner Pfarreien
und fand daneben Zeit, theologische Traktate,

ein Chronologicum der evangelischen
Geschichte, Asketisches und Legendenhaftes und
zahlreiche Predigten abzuschreiben und auch
selber zu verfassen. Das Verzeichnis seiner
Schriften umfasst 29 Nummern. Er ist auch
der Verfasser des alten Jahrzeitbuches von
Büsserach, das auf ein noch älteres zurückgeht

(24). Im Jahre 1458 ist ein Magister
Heinrich von Beinwiler nachzuweisen, der
nach den Quellen «Lehrer in geschriebenen
Rechten» war (25). 1469 musste P. Konrad
Sobenheim wegen Armut des Klosters entlassen

werden. Er verdiente sich seinen
Lebensunterhalt als Kaplan in Rechensenhofen und
hinterliess drei Bände Excerpte aus damals
bedeutenden, theologischen Schriftstellern und
soll auch einige medizinische Schriften ver-
fasst haben (26). Sehr wahrscheinlich stammen

auch aus Beinwil die beiden Handschriften
des 15. Jh.: «stacker's Karl, die Heldensagen

Karls des Grossen und die jetzt noch in
der Klosterbibliothek aufbewahrte Legende
von Sant Eisbeten» die ebenfalls «Zeugnis
für das geistige Leben der armen Benedictiner
im einsamen Juratale» ablegen (27).
Wichtige Quellen vor allem für die Klostergeschichte

sind auch die noch erhaltenen alten
Jahrzeitenbücher der Klosterpfarreien, die z. T.
im 15. Jh. erneuert wurden.
Nicht unerwähnt bleiben darf schliesslich das
«Reise-Missale», das Johannes Kerkel aus
Schlettstadt, Abt von Beinwil 1500—1503, im
Jahre 1484 als Leutpriester auf der Klosterpfarrei

Wittnau geschrieben hat. Es enthält die

wichtigsten Messen und Segnungen des
Kirchenjahres auf 217 Blättern und ist heute in
der Zentralbibliothek Solothurn aufbewahrt
(28).
Mit diesem liturgischen Werk möchten wir den
Ueberblick über das mittelalterliche Schrifttum

der Abtei Beinwil abschliessen. Wir können

uns daraus eine Vorstellung machen, wie
die Mönche jener Jahrhunderte vielseitig geistig

interessiert und tätig waren. Ihr geistiges
und kulturelles Interesse kann aber auch noch
aus den Kunstdenkmälern ihrer Zeit verstanden

werden. Ein sehr knapper Ueberblick soll
hier der Vollständigkeit halber folgen.

Beinwiler Kunstdenkmäler
Das bedeutendste auf uns gekommene Kunstwerk

aus der Blütezeit der Juraabtei ist
zweifellos der sog. Essostab. In ihm sah die
Klostertradition den Hirtenstab des ersten Beinwiler

Abtes. Neuere wissenschaftliche Untersuchungen

jedoch verweisen ihn einige Jahrzehnte
zurück. Das Ursprüngliche dieses von Abt

Nikolaus Ziegler anfangs des 16. Jh. restaurierten
Abtstabes ist die elfenbeinerne Krümme,

die eine Gazelle darstellt, verfolgt von einem
Drachenkopf und einem reiherartigen Vogel.
In der Mitte erhebt sich ein elfenbeinerner
Kreuzstab, dessen Vorderseite vergoldet und
mit einem leeren Wappen verziert ist. Die
Gazelle wurde oft als Lamm Gottes oder sogar als
Hirsch (mit Geweih: so noch auf der 1970 von
Basler Numismatikern herausgegebenen
«unglücklichen» Erinnerungsmünze zur
Wiederherstellung von Mariastein!) mit Bezug auf
Hirsau, das einen Hirsch im Wappen trägt,
gedeutet. Die Krümme stammt wahrscheinlich
aus einer unter islamischem Einfluss stehenden

Werkstatt Süditaliens oder Siziliens, aus
der Zeit um 1200 (29), und befindet sich heute

wieder in Mariastein.
Ebenfalls von grosser Bedeutung ist das
Erschwiler Kreuz, das noch älter als der Essostab

sein dürfte und ursprünglich wahrscheinlich
als Altarskreuz Verwendung fand. G.



240



241

Loertscher datiert seine Entstehungszeit in die
Mitte des 11. Jh. und glaubt, dass es in einer
mitteldeutschen Werkstatt geschaffen wurde.
Es dürfte aus der Mutterabtei Hirsau über
Beinwil an den heutigen Standort, die Klosterpfarrei

Erschwil, gelangt sein (30).
Neben diesen wichtigsten Zeugnissen der Kunst
aus den frühesten Zeiten Beinwils sollen hier
nur noch eine Taufschale in Messing aus dem
15. Jh. erwähnt werden, in die ein hoch getriebenes

Relief mit dem Lamm Gottes
eingeschlossen ist, und schliesslich eine meisterhaft
gearbeitete Statue der hl. Verena vom Ende
desselben Jahrhunderts, die sich beide im Basler

Historischen Museum befinden (31).

Musik und Poesie
Wie schon der Beinwiler Bibliothekskatalog
nahelegt, waren auch diese musischen Künste
im hintern Lüsseltal beheimatet. Die mit Neu-
men oder Noten versehenen liturgischen
Bücher für den Gottesdienst zeigen, dass die
Mönche den Choralgesang gepflegt haben.
Daneben war ihnen wohl auch der polyphone
Gesang nicht fremd. Werke der Musiktheorie
führt der genannte Katalog jedenfalls auf. In
der Bücherei befanden sich aber auch die
wichtigsten Werke der lateinischen Dichter
und sogar eine Stilkunde für Poesie und Prosa.

Dass inmitten der stillen Wälder und
Matten und am Ufer der muntern Lüssel auch
Poeten unter den Mönchen ihre angeborenen
Talente nicht vergruben (so ist es doch auch
heute!), kann füglich behauptet werden. Wir
möchten hier zum Abschluss dieser sehr
lückenhaften Darstellung des geistigen Lebens
im alten Beinwiler Konvent nur ein einziges
Zeugnis dafür anführen: einige Verse jenes
lateinischen Hymnus, den ein begeisterter Kon-
ventual auf Solothurn gesungen hat, in dem er
dem alten Solodorum in echt humanistischer
Art die Deutung Sol odorum (Sonne der
Wohlgerüche) gibt und sie unter diesem Lichte
besingt (Leider ist der lateinische Text
verschollen):

Solodorum! In deiner Anmut verbreitest du
lieblichen Wohlgeruch!
Vornehme Stadt, an Altertümern reich, du bist
über alles zu preisen
Der Sonne gleich überstrahlst du die helvetischen

Städte
Mit Recht führst du den Namen Sol odorum,
das uns erfreut wie lieblicher Blumenduft.
Giesse aus deinen Wohlgeruch bei
vorherrschendem Südwind, dass des Abtes wankende
Kräfte sich heben.
Deine Wohlgerüche werden wir höher als die
sabäischen Blumendüfte zu schätzen wissen,
und mit unserm Vorsteher werden wir sie
loben immerdar» (32).

Anmerkungen
(1) F. Eggenschwiler, Geschichte des Klosters Beinwil

(Jahrbuch für Sol. Gesch., 3. Bd.), Solothurn 1930.
S. 45.
(2) P. Lehmann, Die Bibliothek des Klosters Beinwil

um 1200, in: Zeitschrift für Schweiz.
Kirchengeschichte 44 (1950), p. 1—16.

(3) P. Rück, Zur Basler Bildungsgeschichte im 12.

Jahrhundert, in: Freiburger Geschichtsbl. 52 (1963/
1964) p. 39.
(4) Lehmann a. a. O., p. 6.

(5) A. a. O.
(6) A. a. O., p. 15.
(7) Rück, a. a. O., p. 78.
(8) A. a. O., p. 86.
(9) Lehmann, a. a. O., p. 15.



242

(10) A. a. O., p. 16.
(11) A. a. O..
(12) Vgl. E. R. Curtius, Europäische Literatur und
Lateinisches Mittelalter (bes. Die Schulautoren), Bern
1948. S. 56 ff.
(13) Vgl. Lehmann a. a. O., p. 2 und A. Bruckner,
Scriptorium medii aevi Helv. IX, p. 87 f.
(14) Eggenschwiler a. a. O., p. 45.
(15) Staatsarchiv Solothurn. Abschrift in Historica
Beinwilensia, p. 9 (Zentralbibl. Solothurn).
(16) Rück a. a. O., p. 84.
(17) A. a. O., p. 84, Anm. 3; vgl. auch P. Rück, Die
Urkunden der Bischöfe von Basel bis 1213 (Quellen
und Forschungen zur Basl. Gesch., Band 1), Basel,
1966; p. 106 f. und 117—-119, ferner die Tafeln IIa
und IIb.
(18) Rück, Bildungsgeschichte, p. 69.
(19) Mscr. AN. VIII. 11 (288 Pergamentblätter).
(20) Mscr. AN. VIII. Ha (9 Foliobl.).
(21) Klosterarchiv Mariastein.
(22 Pfarrarchiv Seewen SO.
(23) Katalog der Handschriften in Solothurn. — 31.
Bericht der Zentralbibl. Solothurn über das Jahr 1960.
S. 47 f.
(24) Monasticon Benedictinum Helvetiae, Bd. 4
Professbuch von Beinwil/Mariastein), Zug 1957; p. 144.
(25) A. a. O., p. 191, Nr. 28.
(26) A. a. O., Nr. 30 und L. R. Schmidlin, Die So-
lothurner Schriftsteller von den ältesten Zeiten bis
zum Ende des 16. Jahrhunderts, in ZSKG 2 (1908), p.
174 f.
(27) Schmidlin, a. a. O.
(28) Katalog der Handschriften in Solothurn (siehe
oben); Zentralbibl. Solothurn: p. 485.
(29) M. Pfister-Burkhalter, Der Essostab von Beinwil,
Mariastein; SA aus Mariastein, 14 (1967), p. 117—124.
(30) G. Loertscher, Das Altarkreuz von Erschwil,
in: Jurablätter 12 (1950), p. 117—134.
(31) Die Kunstdenkmäler des Kantons Solothurn, Bd.
3, Basel 1957, p. 164 ff.
(32) Eggenschwiler a. a. O., p. 111.

Beinwil,
eine Stätte der Toten

P. Hieronymus Haas


	Das geistig-kulturelle Leben im Kloster Beinwil

