
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 8

Artikel: Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel. III

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


212

habt haben: er sah eine leuchtende Leiter vor
sich, die bis zum Himmel reichte, und auf
ihr stiegen die weissen Mönche von Camaldoli
himmelwärts.
Der Orden von Camaldoli wurde schon im
Jahre 1072 von Papst Alexander II. bestätigt.
Heute hat er freilich nur noch neun Klöster. Er
besitzt immer noch die drei Arten von Mönchen,

die St. Romuald in seinen Klöstern
haben wollte: Zönobiten, Eremiten und die
Reklusen, gleichsam eine dreifache Steigerung
des alten monastischen Ideals in Richtung
absoluter Einsamkeit und Stille. Für seine Zeit
— es war ein innerlich zerrissenes Zeitalter,
voll von Kriegen, Spannungen, Verfall und
Vernichtung — hatte St. Romuald eine grosse
Sendung. Er hat seine persönliche, besondere
Berufung fruchtbar gemacht für das Reich
Gottes. Viele Heilige sind aus seiner Stiftung
hervorgegangen und haben die Kirche Gottes
mit dem Glänze ihrer Heiligkeit erhellt. Noch
das 19. Jahrhundert schenkte der Kirche zwei
bedeutsame Päpste, Pius VII. und Gregor XVI.,
aus dem Orden von Camaldoli.
Der Tod des heiligen Romuald erscheint wie
ein Vermächtnis an seinen Orden. Bei der
sinkenden Abendsonne des 19. Juni 1027 gab er
in völliger Einsamkeit in der Stille seiner Zelle

Gott dem Herrn seine Seele zurück. Nun
hatte er seine Sendung vollbracht und
verblieb seinen Mönchen als lebendiger Zeuge der
Stille.

Die Elemente der Baukunst in
der Benedictinerregel III

P. Bruno Scherer

Literatur:
Baudot OSB, Vies des saints II, 159 ff
Mabillon, Acta OSB VI, L, 280
S. Petrus Damiani PL 144, 953



213

Die Gäste und Pilger (c. 53)
An Gästen, sagt Benedikt, wird es im Kloster
nie fehlen. Sie sollen so aufgenommen werden,

als gelte es, Christus selbst aufzunehmen.
Ein besonderes Zeremoniell regelte Begrüs-
sung und Aufnahme: Gemeinsames Gebet,
Friedenskuss, Lesung aus der Hl. Schrift,
Waschung der Hände und der Füsse. «Und nachher

werde ihm (dem Gast) alle Freundlichkeit
erwiesen.» Womit der Segen aus Küche und
Keller mitgemeint ist. Der Abt selbst kümmert

sich bei Tisch um die Gäste. Zum Ueber-
nachten stand ihnen der Gästewohnraum (cella
hospitum) zur Verfügung, wo ein besonderer
Bruder seines Dienstes waltete.
Zu den Gästen stiessen noch die Peregrini, die
Pilger. In ihnen wird nach Benedikts Wort —
wie in den Armen — Christus noch mehr
aufgenommen als in den übrigen Gästen, weil
ihnen einzig um des Herrn willen Gutes getan
wird. Im St. Galler Klosterplan wird den
Pilgern neben dem Gästewohnraum ein eigenes
Haus zugewiesen. Ein Zeichen, dass der Pilgerstrom

angeschwollen war.
Trotz allem Entgegenkommen für Gäste, Pilger

und Arme wachte der erfahrene Mönchsvater

sorglich darüber, dass durch sie nicht
etwa das klösterliche Leben der Brüder
gestört wurde. Ungeheissen durfte sich kein
Mönch mit ihnen unterhalten. Darum die
Abtrennung des Gästehauses von den eigentlichen

Klosterräumen.

Das Noviziat (c. 58)
Neben dem Tisch der Brüder, des Abtes und
der Gäste war eine dritte Tisch- und
Lebensgemeinschaft im Kloster vorgesehen: das Noviziat.

Der Eintritt ins Kloster wurde nicht leicht
gewährt, sondern im Gegenteil erschwert.
Ertrug der Neuankommende die zugefügte Unbill

in Geduld und beharrte er bei seiner Bitte,
so wurde er für wenige Tage unter die Gäste
gereiht. «Nachher aber sei er im Raum für die
Novizen, wo sie ihre Uebungen halten, essen
und schlafen» (Ein Raum!). Das Chorgebet

verrichteten sie wohl mit der Klostergemeinschaft.

Ein älterer Bruder, der geeignet war,
Seelen zu gewinnen, sorgte sich um die Novizen

als gestrenger Lehrmeister.
Nach der Probezeit, die ein bis zwei Jahre dauerte,

legte der Novize die Mönchsgelübde ab.
Er versprach vor Gott und den Heiligen, vor
Abt und Konvent Beständigkeit in der
Gemeinschaft (stabilitas), klösterlichen Tugendwandel

(conversatio morum suorum) und
Gehorsam (oboedientia). Die wenn möglich
eigenhändig geschriebene Professurkunde
wurde im Klosterarchiv aufbewahrt.

Die Oblaten
Eine zweite Möglichkeit der Erneuerung der
Gemeinschaft bildete die Institution der Oblaten.

Danach war es vorgesehen, dass Eltern
noch minderjährige Knaben durch eine
verbindliche Oblation im Kloster Gott darbrachten,

sie also zu Mönchen «machten». Schon im
alten Mönchtum pflegten Kinder als eigentliche

Mönche im Kloster zu leben (vgl. Steidle
298, Anm. 2). Bei Basilius konnten sich diese
Kinder, wenn sie volljährig geworden waren,
vor Zeugen frei und ungezwungen zum
Mönchsstand bekennen oder in die Welt
zurückkehren (aaO). Wie es Benedikt mit dieser
Selbstbestimmung hielt, wissen wir nicht.
Allenthalben stossen wir in der Regel auf
kluge Vermerke über die Erziehung dieser
Knaben (c. 30. 31. 37. 39. 45. 59. 63. 70). Sie
befolgten — offenbar mit einigen Erleichterungen

(z. B. bezüglich des Fastens, c. 37) —
den Tageslauf der Mönche, nahmen am Chorgebet

und an den Mahlzeiten der Brüder teil
(vgl. Steidle aaO). Ihre Schulung, ein
regelmässiger Unterricht, wird eigenartigerweise
nicht erwähnt, muss aber stillschweigend
vorausgesetzt sein. Der nach der Regel Benedikts
vollgültige Mönch musste lesen und schreiben
können.

Die Kranken (c. 36)
Die heilige Regel wäre in menschlicher und



214

christlicher Hinsicht nicht vollendet, wenn sie

nicht auch für die kranken, die alten und
gebrechlichen (c. 37) Mönche Vorsorge träfe.
Aber St. Benedikt tat es mit fast ängstlicher
Sorgfalt. Denn an diesem Punkt entscheidet
sich wohl der christliche Geist einer Institution,

Vaterschaft oder Tyrannis des Abtes
(vgl. Benedikts Hinweis auf Mt 25, 36. 40).
So war für die kranken Brüder ein eigener
Raum bestimmt sowie ein Krankenbruder. Für
sie galten die strengen Fastenbestimmungen
nicht. Ihnen war das Fleisch vierfüssiger Tiere
erlaubt. «Den Gebrauch von Bädern biete man
den Kranken an, sooft es zuträglich ist, den
Gesunden aber und am meisten den Jüngern
werde er nicht so schnell gestattet» (c. 36). Der
strenge Mönchsvater fürchtete wohl die
Verweichlichung durch zu häufige Bäder.
Badeeinrichtungen waren demnach aus dem alten
Rom ins Benediktinerkloster hinübergerettet
worden (vgl. Klosterplan von St. Gallen).
Der arzneikundige Krankenbruder hatte sich
wohl einen Heilkräutergarten angelegt. Dass
für die verstorbenen Mönche ein Friedhof
bereitet war, verschweigt die Regel. Aus den
Dialogen ist die Erdbestattung herauszulesen
(vgl. Gr 24/F 43f).

Die klaustrale Anlage
In den Wirren der Völkerwanderungszeit
scheint sich die abendländische Baukunst —
wie Kunst und Wissenschaft überhaupt — in
sichere Schlupfwinkel zurückgezogen zu
haben, in die monastischen Zentren. Aus diesen
Kulturstätten erstand, sobald sich die politischen

Verhältnisse geordnet hatten, jene
Wiedergeburt der Künste und Wissenschaften, die
karolingische Renaissance genannt wird. Auch
die Baukunst erneuerte sich. Grosse Mönchskirchen

wie Poitiers, Solignac, Jouarre, Jumiè-
ges, St-Denis und andere beweisen es (9).
Leider sind die Zeugen dieser Erneuerung fast
völlig verschwunden. Man ist auf spärliche
Ausgrabungsreste und literarische Niederschläge

angewiesen. Zwei Dokumente, die uns

wertvolle Aufschlüsse liefern, seien hier
genannt: Die Abbildung der Richarius-Kirche
von Centula und der St. Galler Klosterplan von
820.

Der Klosterplan von St. Gallen stellt in
baukünstlerischer Hinsicht die schönste Verwirklichung

der Regel St. Benedikts dar und
zugleich eine Weiterentwicklung, einen Neuaufbruch.

Alle seine Einrichtungen sind in der
Regel entweder ausdrücklich genannt,
stillschweigend vorausgesetzt oder doch im Kern
enthalten. Sie lassen sich aus den Regelbestimmungen

erklären und folgern (10 — Siehe die
Abbildungen im Januar-Heft, S. 188 und
191).
Wir fragen aber: Wirft dieser voll entwickelte
Bauplan des 9. Jahrhunderts ein Licht auf die
voraufgehende Epoche der Völkerwanderung
und auf die Klosteranlagen zu Benedikts Zeit?
Aus der Regel haben wir Kenntnis von jenen
Gebäuden, die für ein klösterliches
Gemeinschaftsleben nötig sind. In welcher Anordnung

aber sollten sie aufgeführt werden? Wie
sah die Klosteranlage auf Montecassino aus?
Darüber schweigt sich Benedikt aus. Diese
Fragen hat zweifellos die lebendige Klostertradition,

die ja im Grunde nie unterbrochen
wurde, als selbstverständlich betrachtet und
gelöst.
Anfänglich richtete man die Klöster gerne auf
römischen Landgütern ein, so etwa Kassiodor
auf seinem Besitztum zu Squillace in Kala-
brien (11). Sie wurden einer Mönchsgemeinschaft

zur Verfügung gestellt oder ganz
geschenkt. Manchmal trat der Gutsbesitzer selbst
ins Kloster ein. Die Selbstversorgung bildete
dann kein unüberwindliches Problem. Der
Plan einer solchen Villa Rustica mag sich
alsbald auch bei andern Klosterbauten ausgewirkt

haben.
Schon früh aber ist ersichtlich, dass abendländische

Mönche gern nach orientalischem Muster

bauten (12). Im Osten war das Mönchsleben

ja um 100 bis 200 Jahre voraus. Nun



2ï5

pflegten sich die Gebäulichkeiten der
syrischen Klöster, die im 5. und 6. Jahrhundert in
hoher Blüte standen, rings um einen freien Hof
herum zu lagern. Daraus entwickelte sich im
Abendland die sogenannte klaustrale Anlage.
Sie besteht darin, dass sich die Wohngebäude
der Mönche, die Clausura, wie Refektorium,
Dormitorium, Küche, Vorratsraum im Windschutz

des Kirchenschiffes rechtwinklig um
einen Mittelhof gruppieren. Die Klausur liegt
— geschützt gegen den Nordwind — im
Süden, der Sonne entgegen.
In Frankreich lässt sich diese Anlage bereits
für die Mitte des 7. Jahrhunderts in Jumièges
(bei Rouen) nachweisen (13), in Deutschland
für das 8. Jahrhundert in Fulda und Lorsch.
Im St. Galler Klosterplan ist sie zur Norm
erhoben worden und lebte fortan bis ins hohe
Mittelalter weiter, ja eigentlich bis zum Durchbruch

einer neuen Konzeption des Klosterbaus
im Barock. Einen andern Bauplan vertritt die
Laurenanlage, der noch heute die östlichen
Mönchssiedlungen folgen, im Westen etwa
auch die Kartäuser.

Monte Cassino
In spätrömischer und merowingischer Zeit war
es Brauch, einfache Kirchen nach dem Plan
der römischen Kleinbasilika anzulegen. Benedikt

hat auf Montecassino zwei heidnische
Tempel vorgefunden und sie gleich in zwei
Oratorien umgewandelt, die er dem hl. Martin
und dem hl. Johannes weihte. Es scheint, dass er
dabei das Vorbild einer römischen Kleinbasilika

wirklich vor Augen hatte, wenigstens lassen

die Ausgrabungen am Ort der Johanneskapelle,

also in der Hauptkirche des heutigen
Klosters, aus dem Jahre 1951 den Mauer-
grundriss eines Oratoriums in der schlichten
basilikalen Form aus dem 6. bis 9. Jahrhundert

erkennen (14).
Die schriftlichen Quellen und die bisherigen
Ausgrabungsergebnisse stehen der Vermutung,

Benedikt habe bereits die klaustrale
Anlage auf Montecassino durchgeführt, nicht im

Wege, sie scheinen ihr im Gegenteil günstig
gesinnt. Das Dormitorium der Mönche befand
sich nahe bei Benedikts Wohnturm, wie Gregor

d. Gr. (c. 35) berichtet. Da der sterbende
Mönchsvatere noch in die Kirche, ins
Martinsoratorium, geführt wurde und dort nach Empfang

der Wegzehrung stehend verschied (Gr
37/F 58 f.), ist anzunehmen, dass dieses Oratorium

in der Nähe des Wohnturms und somit
auch des Dormitoriums lag.
Von der heutigen Anlage auf Montecassino lassen

sich keine Schlüsse über den ursprünglichen

Klosterneubauplan ziehen. Das zeigt die

Baugeschichte (15)
Benedikts Kloster wurde nämlich bereits 577
von den Langobarden zerstört und erst
anfangs des 8. Jahrhunderts (716) unter Petro-
nax wieder aufgebaut. 883 waren es die
Sarazenen, die das Kloster verwüsteten. Die Aebte
Aligernus (949 — 985) und Desiderius
(1058—87) machten sich an den Wiederaufbau.

Desiderius hat die Wohngebäude, die sich
bisher in der Nähe des Turmes befanden, nach
der Südseite der Bergkuppe verlegt. Das bisherige

Johannesoratorium, wo Benedikt und
seine Schwester Scholastica begraben waren,
wurde als nunmehrige Hauptkirche zur prachtvollen

Basilika umgebaut.
Ein Erdbeben vernichtete 1349 diese
vielgerühmten romanischen Bauten des Desiderius.
Der Neuaufbau fand seinen Abschluss erst im
18. Jahrhundert. 1944 wurde der gewaltige
Klosterbau im Zuge der Eroberung Italiens
durch amerikanische Bomber und alliierte
Artillerie bewusst und vollständig zerstört (die
Vernichtungsoperation wurde amerikanischer-
seits gefilmt und später auch in der Schweiz als

Kriegsschul-Streifen abgerollt). Nach dem
Krieg ist das Kloster wieder aufgebaut worden
— nach den Plänen der Vorkriegsanlagen.
Vor dem Zweiten Weltkrieg konnten auf
Montecassino noch Ueberreste der vorrömischen

Befestigungsmauern erblickt werden
(16). Der Berg hatte nämlich schon vor der



2l6

Römerzeit die Doppelbedeutung einer religiösen

Opferstätte und einer militärischen
Befestigungsanlage. Von hier aus wurde die Strasse
Rom — Neapel überwacht. Neuere Ausgrabungen

(1930/31 und 1940/43) haben drei
Fundstellen aus vorrömischer Zeit freigelegt
(17), darunter eine eigentliche Akropolis. Die
Römer hatten sich bald auf dieser Bergfeste
eingenistet. Am Ende der Kaiserzeit bauten sie
die Verteidigungsanlage aus durch ein
Verbindungssystem von Mauern und Festungstürmen.

Ein solcher Turm diente dann St. Benedikt

als Abtszelle. — Teile dieses Turms und
der alten Klosterpforte sind ebenfalls archäologisch

festgestellt worden.
Zusammenfassend kann gesagt werden: Benedikt

hat die Weisheit und die Erfahrung des
östlichen Mönchtums übernommen und in eine
neue, abendländische Form gebracht. Dies ist
in Hinsicht auf die monastische Spiritualität
erwiesen. Ob sich diese Uebernahme und
Neuformung auch auf das baukünstlerische
Gebiet erstreckt, ist fraglich.
Sicher hat St. Benedikt sein Kloster auf
Montecassino, so weit es die örtlichen Verhältnisse

gestatteten, zweckmässig eingerichtet.
Dass er bei der Aufstellung der einzelnen Ge-
bäulichkeiten die Ordnung der sogenannten
klaustralen Anlage befolgte, lässt sich nicht
beweisen. Es steht aber zu vermuten, weil diese
Anlage —• gleichsam als architektonische
Parallele — ganz im Gefolge der Benediktus-Re-
gel auftaucht und sich mit der Regel zusammen

durchsetzt. Bereits 100 Jahre nach Benedikts

Tod erscheint sie in Jumièges. Um 820
zeigt sie ihre volle Entfaltung im St. Galler
Klosterplan.
Wenn in einem kurzen abschliessenden Wort
ein Blick über den Zaun des baukünstlerischen

Bereichs in den geistigen Aufbau des
Benediktinerklosters hinüber gewagt werden
soll, so könnte es so lauten: Benedikt besass
den Mut, für seine Zeit ein gültiges Werk zu
schaffen und es zweckdienlich einzurichten.

Aehnlich müssen die heutigen Mönche

den Mut aufbringen, ihre klösterlichen
Gemeinschaften nach den Bedürfnissen der
Gegenwart, d. h. des letzten Drittels des 20.
Jahrhunderts auszurichten und für den Dienst in
Kirche und Welt des 21. Jahrhunderts
vorzubereiten.

Anmerkungen

9) Philibert Schmitz: Histoire de l'ordre de Saint
Benoît. Maredsous 1942. II, 210.
(10) vgl. Hans Reinhardt: Der St. Galler Klosterplan.

St. Gallen 1952.
(11) vgl. Joseph Fendel: Ursprung und Entwicklung
der christlichen Klosteranlage. Die frühmittelalterlichen

Anlagen (Phil. Diss. Bonn). Bonn 1927, 6,
und Cuthbert Butler: Benediktinisches Mönchtum.
St. Ottilien 1929, 340.
(12) vgl. Fendel aaO 15f, 17: «So komme ich
zur Überzeugung, dass der Typus des syrischen
Klosters in Verbindung mit dem Typus des
römischhellenistischen Wohnbaues die abendländische
Klosteranlage gezeugt habe.» — Vgl. auch Schmitz II,
209.
(13) Otto Linck: Mönchtum und Klosterbauten
Württembergs im Mittelalter. Stuttgart 21953. Vgl. Fendel
aaO 20 f.
(14) vgl. Tommaso Leccisotti (und andere): II se-
polcro di S. Benedetto. Miscellanea Cassinese. Montecassino

1951, tav. XIX.
(15) nach Bruno Albers (Besprechung von):
Germain Morin, Pour la topographie ancienne du Mont
Cassin. 1908, in: Studien und Mitteilungen 32 (1911)
715—717.
(16) vgl. Germain Morin: La plus ancienne basilique
encore existant au Mont-Cassin. In: Studien und
Mitteilungen 55 (1937) 154—156.
(17) Tommaso Leccisotti: Montecassino. Sein Leben
und seine Ausbreitung. Basel 1949, 227, Anm. 2.
Weitere Schriften zu den berührten Themen werden
hier nicht erwähnt.


	Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel. III

