Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 8

Artikel: Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel. Il
Autor: Scherer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

212

habt haben: er sah eine leuchtende Leiter vor
sich, die bis zum Himmel reichte, und auf
ihr stiegen die weissen Monche von Camaldoli
himmelwiarts.

Der Orden von Camaldoli wurde schon im
Jahre 1072 von Papst Alexander II. bestitigt.
Heute hat er freilich nur noch neun Kloster. Er
besitzt immer noch die drei Arten von Mon-
chen, die St. Romuald in seinen Klostern ha-
ben wollte: Zonobiten, Eremiten wund die
Reklusen, gleichsam eine dreifache Steigerung
des alten monastischen Ideals in Richtung ab-
soluter Einsamkeit und Stille. Fiir seine Zeit
— es war ein innerlich zerrissenes Zeitalter,
voll von Kriegen, Spannungen, Verfall und
Vernichtung — hatte St. Romuald eine grosse
Sendung. Er hat seine personliche, besondere
Berufung fruchtbar gemacht fiir das Reich
Gottes. Viele Heilige sind aus seiner Stiftung
hervorgegangen und haben die Kirche Gottes
mit dem Glanze ihrer Heiligkeit erhellt. Noch
das 19. Jahrhundert schenkte der Kirche zwei
bedeutsame Piépste, Pius VII. und Gregor XVI.,
aus dem Orden von Camaldoli.

Der Tod des heiligen Romuald erscheint wie
ein Vermachtnis an seinen Orden. Bei der sin-
kenden Abendsonne des 19. Juni 1027 gab er
in volliger Einsamkeit in der Stille seiner Zel-
le Gott dem Herrn seine Seele zuriick. Nun
hatte er seine Sendung vollbracht und ver-
blieb seinen Monchen als lebendiger Zeuge der
Stille.

Literatur:

Baudot OSB, Vies des saints II, 159 ff
Mabillon, Acta OSB VI, L, 280

S. Petrus Damiani PL 144, 953

Die Elemente der Baukunst in
der Benedictinerregel 11T

P. Bruno Scherer



Die Gdste und Pilger (c. 53)

An Gisten, sagt Benedikt, wird es im Kloster
nie fehlen. Sie sollen so aufgenommen wer-
den, als gelte es, Christus selbst aufzunehmen.
Ein besonderes Zeremoniell regelte Begriis-
sung und Aufnahme: Gemeinsames Gebet,
Friedenskuss, Lesung aus der HI. Schrift, Wa-
schung der Hande und der Fiisse. «Und nach-
her werde ihm (dem Gast) alle Freundlichkeit
erwiesen.» Womit der Segen aus Kiiche und
Keller mitgemeint ist. Der Abt selbst kiim-
mert sich bei Tisch um die Giste. Zum Ueber-
nachten stand ihnen der Gdstewohnraum (cella
hospitum) zur Verfiigung, wo ein besonderer
Bruder seines Dienstes waltete.

Zu den Gisten stiessen noch die Peregrini, die
Pilger. In ihnen wird nach Benedikts Wort —
wie in den Armen — Christus noch mehr auf-
genommen als in den iibrigen Gisten, weil
ihnen einzig um des Herrn willen Gutes getan
wird. Im St. Galler Klosterplan wird den Pil-
gern neben dem Gistewohnraum ein eigenes
Haus zugewiesen. Ein Zeichen, dass der Pilger-
strom angeschwollen war.

Trotz allem Entgegenkommen fiir Géste, Pil-
ger und Arme wachte der erfahrene Monchs-
vater sorglich dariiber, dass durch sie nicht
etwa das klosterliche Leben der Briider ge-
stort wurde. Ungeheissen durfte sich kein
Monch mit ihnen unterhalten. Darum die Ab-
trennung des Géstehauses von den eigentli-
chen Klosterraumen.

Das Noviziat (c. 58)

Neben dem Tisch der Briider, des Abtes und
der Giste war eine dritte Tisch- und Lebensge-
meinschaft im Kloster vorgesehen: das Novi-
ziat. Der Eintritt ins Kloster wurde nicht leicht
gewihrt, sondern im Gegenteil erschwert. Er-
trug der Neuankommende die zugefiigte Un-
bill in Geduld und beharrte er bei seiner Bitte,
so wurde er fiir wenige Tage unter die Giste
gereiht. «Nachher aber sei er im Raum fiir die
Novizen, wo sie ihre Uebungen halten, essen
und schlafen» (Ein Raum!). Das Chorgebet

213

verrichteten sie wohl mit der Klostergemein-
schaft. Ein dlterer Bruder, der geeignet war,
Seelen zu gewinnen, sorgte sich um die Novi-
zen als gestrenger Lehrmeister.

Nach der Probezeit, die ein bis zwei Jahre dau-
erte, legte der Novize die Monchsgeliibde ab.
Er versprach vor Gott und den Heiligen, vor
Abt und Konvent Bestindigkeit in der Ge-
meinschaft (stabilitas), klosterlichen Tugend-
wandel (conversatio morum suorum) und Ge-
horsam (oboedientia). Die wenn moglich
eigenhdndig  geschriebene  Professurkunde
wurde im Klosterarchiv aufbewahrt.

Die Oblaten

Eine zweite Moglichkeit der Erneuerung der
Gemeinschaft bildete die Institution der Obla-
ten. Danach war es vorgesehen, dass Eltern
noch minderjahrige Knaben durch eine ver-
bindliche Oblation im Kloster Gott darbrach-
ten, sie also zu Monchen «machten». Schon im
alten Monchtum pflegten Kinder als eigent-
liche Monche im Kloster zu leben (vgl. Steidle
298, Anm. 2). Bei Basilius konnten sich diese
Kinder, wenn sie volljihrig geworden waren,
vor Zeugen frei und ungezwungen zum
Monchsstand bekennen oder in die Welt zu-
riickkehren (aaO). Wie es Benedikt mit dieser
Selbstbestimmung hielt, wissen wir nicht.
Allenthalben stossen wir in der Regel auf
kluge Vermerke iiber die Erziechung dieser
Knaben (c. 30. 31. 37. 39. 45. 59. 63. 70). Sie
befolgten — offenbar mit einigen Erleichte-
rungen (z. B. beziiglich des Fastens, c. 37) —
den Tageslauf der Monche, nahmen am Chor-
gebet und an den Mahlzeiten der Briider teil
(vgl. Steidle aaO). Ihre Schulung, ein regel-
maissiger Unterricht, wird eigenartigerweise
nicht erwidhnt, muss aber stillschweigend vor-
ausgesetzt sein. Der nach der Regel Benedikts
vollgiiltige Monch musste lesen und schreiben
konnen.

Die Kranken (c. 36)
Die heilige Regel wire in menschlicher und



214

christlicher Hinsicht nicht vollendet, wenn sie
nicht auch fiir die kranken, die alten und ge-
brechlichen (c.37) Monche Vorsorge trife.
Aber St. Benedikt tat es mit fast dngstlicher
Sorgfalt. Denn an diesem Punkt entscheidet
sich wohl der christliche Geist einer Institu-
tion, Vaterschaft oder Tyrannis des Abtes
(vgl. Benedikts Hinweis auf Mt 25, 36. 40).

So war fiir die kranken Briider ein eigener
Raum bestimmt sowie ein Krankenbruder. Fiir
sie galten die strengen Fastenbestimmungen
nicht. IThnen war das Fleisch vierfiissiger Tiere
erlaubt. «Den Gebrauch von Bédern biete man
den Kranken an, sooft es zutraglich ist, den
Gesunden aber und am meisten den Jiingern
werde er nicht so schnell gestattet» (c. 36). Der
strenge Monchsvater fiirchtete wohl die Ver-
weichlichung durch zu hiufige Béder. Bade-
einrichtungen waren demnach aus dem alten
Rom ins Benediktinerkloster hiniibergerettet
worden (vgl. Klosterplan von St. Gallen).

Der arzneikundige Krankenbruder hatte sich
wohl einen Heilkrdutergarten angelegt. Dass
fiir die verstorbenen Monche ein Friedhof be-
reitet war, verschweigt die Regel. Aus den
Dialogen ist die Erdbestattung herauszulesen
(vgl. Gr 24/F 43f).

Die klaustrale Anlage

In den Wirren der Volkerwanderungszeit
scheint sich die abendlindische Baukunst —
wie Kunst und Wissenschaft iiberhaupt — in
sichere Schlupfwinkel zuriickgezogen zu ha-
ben, in die monastischen Zentren. Aus diesen
Kulturstétten erstand, sobald sich die politi-
schen Verhiltnisse geordnet hatten, jene Wie-
dergeburt der Kiinste und Wissenschaften, die
karolingische Renaissance genannt wird. Auch
die Baukunst erneuerte sich. Grosse Monchs-
kirchen wie Poitiers, Solignac, Jouarre, Jumie-
ges, St-Denis und andere beweisen es (9).
Leider sind die Zeugen dieser Erneuerung fast
vollig verschwunden. Man ist auf sparliche
Ausgrabungsreste und literarische Nieder-
schldge angewiesen. Zwei Dokumente, die uns

wertvolle Aufschliisse liefern, seien hier ge-
nannt: Die Abbildung der Richarius-Kirche
von Centula und der St. Galler Klosterplan von
820.

Der Klosterplan von St. Gallen stellt in bau-
kiinstlerischer Hinsicht die schonste Verwirkli-
chung der Regel St. Benedikts dar und zu-
gleich eine Weiterentwicklung, einen Neuauf-
bruch. Alle seine Einrichtungen sind in der
Regel entweder ausdriicklich genannt, still-
schweigend vorausgesetzt oder doch im Kern
enthalten. Sie lassen sich aus den Regelbestim-
mungen erkldaren und folgern (10 — Siehe die
Abbildungen im Januar-Heft, S.188 wund
191).

Wir fragen aber: Wirft dieser voll entwickelte
Bauplan des 9. Jahrhunderts ein Licht auf die
voraufgehende Epoche der Volkerwanderung
und auf die Klosteranlagen zu Benedikts Zeit?
Aus der Regel haben wir Kenntnis von jenen
Gebduden, die fiir ein klosterliches Gemein-
schaftsleben notig sind. In welcher Anord-
nung aber sollten sie aufgefiihrt werden? Wie
sah die Klosteranlage auf Montecassino aus?
Dariiber schweigt sich Benedikt aus. Diese
Fragen hat zweifellos die lebendige Klostertra-
dition, die ja im Grunde nie unterbrochen
wurde, als selbstverstindlich betrachtet und
gelost.

Anfinglich richtete man die Kloster gerne auf
romischen Landgiitern ein, so etwa Kassiodor
auf seinem Besitztum zu Squillace in Kala-
brien (11). Sie wurden einer Monchsgemein-
schaft zur Verfiigung gestellt oder ganz ge-
schenkt. Manchmal trat der Gutsbesitzer selbst
ins Kloster ein. Die Selbstversorgung bildete
dann kein uniiberwindliches Problem. Der
Plan einer solchen Villa Rustica mag sich als-
bald auch bei andern Klosterbauten ausge-
wirkt haben.

Schon friih aber ist ersichtlich, dass abendldn-
dische Monche gern nach orientalischem Mu-
ster bauten (12). Im Osten war das Monchs-
leben ja um 100 bis 200 Jahre voraus. Nun



pflegten sich die Gebaulichkeiten der syri-
schen Kloster, die im 5. und 6. Jahrhundert in
hoher Bliite standen, rings um einen freien Hof
herum zu lagern. Daraus entwickelte sich im
Abendland die sogenannte klaustrale Anlage.
Sie besteht darin, dass sich die Wohngebaude
der Monche, die Clausura, wie Refektorium,
Dormitorium, Kiiche, Vorratsraum im Wind-
schutz des Kirchenschiffes rechtwinklig um
einen Mittelhof gruppieren. Die Klausur liegt
— geschiitzt gegen den Nordwind — im Sii-
den, der Sonne entgegen.

In Frankreich ldsst sich diese Anlage bereits
fiir die Mitte des 7. Jahrhunderts in Jumieges
(bei Rouen) nachweisen (13), in Deutschland
fir das 8. Jahrhundert in Fulda und Lorsch.
Im St. Galler Klosterplan ist sie zur Norm er-
hoben worden und lebte fortan bis ins hohe
Mittelalter weiter, ja eigentlich bis zum Durch-
bruch einer neuen Konzeption des Klosterbaus
im Barock. Einen andern Bauplan vertritt die
Laurenanlage, der noch heute die 0Ostlichen
Monchssiedlungen folgen, im Westen etwa
auch die Kartduser.

Monte Cassino

In spiatrémischer und merowingischer Zeit war
es Brauch, einfache Kirchen nach dem Plan
der romischen Kleinbasilika anzulegen. Bene-
dikt hat auf Montecassino zwei heidnische
Tempel vorgefunden und sie gleich in zwei
Oratorien umgewandelt, die er dem hl. Martin
und dem hl. Johannes weihte. Es scheint, dass er
dabei das Vorbild einer rémischen Kleinbasi-
lika wirklich vor Augen hatte, wenigstens las-
sen die Ausgrabungen am Ort der Johanneska-
pelle, also in der Hauptkirche des heutigen
Klosters, aus dem Jahre 1951 den Mauer-
grundriss eines Oratoriums in der schlichten
basilikalen Form aus dem 6. bis 9. Jahrhun-
dert erkennen (14).

Die schriftlichen Quellen und die bisherigen
Ausgrabungsergebnisse stehen der Vermu-
tung, Benedikt habe bereits die klaustrale An-
lage auf Montecassino durchgefiihrt, nicht im

215§

Wege, sie scheinen ihr im Gegenteil giinstig ge-
sinnt. Das Dormitorium der Mo&nche befand
sich nahe bei Benedikts Wohnturm, wie Gre-
gor d. Gr. (c. 35) berichtet. Da der sterbende
Monchsvatere noch in die Kirche, ins Martins-
oratorium, gefiithrt wurde und dort nach Emp-
fang der Wegzehrung stehend verschied (Gr
37/F 58 f.), ist anzunehmen, dass dieses Orato-
rium in der Ndhe des Wohnturms und somit
auch des Dormitoriums lag.

Von der heutigen Anlage auf Montecassino las-
sen sich keine Schliisse iiber den urspriingli-
chen Klosterneubauplan ziehen. Das zeigt die

Baugeschichte (15)

Benedikts Kloster wurde ndmlich bereits 577
von den Langobarden zerstort und erst an-
fangs des 8. Jahrhunderts (716) unter Petro-
nax wieder aufgebaut. 883 waren es die Sara-
zenen, die das Kloster verwiisteten. Die Aebte
Aligernus (949 — 985) und Desiderius
(1058—87) machten sich an den Wiederauf-
bau. Desiderius hat die Wohngebadude, die sich
bisher in der Nahe des Turmes befanden, nach
der Siidseite der Bergkuppe verlegt. Das bishe-
rige Johannesoratorium, wo Benedikt und
seine Schwester Scholastica begraben waren,
wurde als nunmehrige Hauptkirche zur pracht-
vollen Basilika umgebaut.

Ein Erdbeben vernichtete 1349 diese vielge-
riithmten romanischen Bauten des Desiderius.
Der Neuaufbau fand seinen Abschluss erst im
18. Jahrhundert. 1944 wurde der gewaltige
Klosterbau im Zuge der Eroberung Italiens
durch amerikanische Bomber und alliierte Ar-
tillerie bewusst und vollstindig zerstort (die
Vernichtungsoperation wurde amerikanischer-
seits gefilmt und spéter auch in der Schweiz als
Kriegsschul-Streifen abgerollt). Nach dem
Krieg ist das Kloster wieder aufgebaut worden
— nach den Plidnen der Vorkriegsanlagen.

Vor dem Zweiten Weltkrieg konnten auf
Montecassino noch Ueberreste der vorrdomi-
schen Befestigungsmauern erblickt werden
(16). Der Berg hatte ndmlich schon vor der



216

Romerzeit die Doppelbedeutung einer religio-
sen Opferstitte und einer militdrischen Befesti-
gungsanlage. Von hier aus wurde die Strasse
Rom — Neapel iliberwacht. Neuere Ausgra-
bungen (1930/31 und 1940/43) haben drei
Fundstellen aus vorrémischer Zeit freigelegt
(17), darunter eine eigentliche Akropolis. Die
Romer hatten sich bald auf dieser Bergfeste
eingenistet. Am Ende der Kaiserzeit bauten sie
die Verteidigungsanlage aus durch ein Verbin-
dungssystem von Mauern und Festungstiir-
men. Ein solcher Turm diente dann St. Bene-
dikt als Abtszelle. — Teile dieses Turms und
der alten Klosterpforte sind ebenfalls archio-
logisch festgestellt worden.

Zusammenfassend kann gesagt werden: Bene-
dikt hat die Weisheit und die Erfahrung des
Ostlichen Monchtums {ibernommen und in eine
neue, abendldndische Form gebracht. Dies ist
in Hinsicht auf die monastische Spiritualitit
erwiesen. Ob sich diese Uebernahme und Neu-
formung auch auf das baukiinstlerische Ge-
biet erstreckt, ist fraglich.

Sicher hat St. Benedikt sein Kloster auf
Montecassino, so weit es die Ortlichen Verhilt-
nisse gestatteten, zweckmissig eingerichtet.
Dass er bei der Aufstellung der einzelnen Ge-
biulichkeiten die Ordnung der sogenannten
klaustralen Anlage befolgte, ldsst sich nicht
beweisen. Es steht aber zu vermuten, weil diese
Anlage — gleichsam als architektonische Pa-
rallele — ganz im Gefolge der Benediktus-Re-
gel auftaucht und sich mit der Regel zusam-
men durchsetzt. Bereits 100 Jahre nach Bene-
dikts Tod erscheint sie in Jumiéges. Um 820
zeigt sie ihre volle Entfaltung im St. Galler
Klosterplan.

Wenn in einem kurzen abschliessenden Wort
ein Blick iiber den Zaun des baukiinstleri-
schen Bereichs in den geistigen Aufbau des
Benediktinerklosters hiniiber gewagt werden
soll, so konnte es so lauten: Benedikt besass
den Mut, fiir seine Zeit ein giiltiges Werk zu
schaffen und es zweckdienlich einzurich-
ten. Achnlich miissen die heutigen Monche

den Mut aufbringen, ihre klosterlichen Ge-
meinschaften nach den Bediirfnissen der Ge-
genwart, d. h. des letzten Drittels des 20. Jahr-
hunderts auszurichten und fiir den Dienst in
Kirche und Welt des 21. Jahrhunderts vorzu-
bereiten.

Anmerkungen

( 9) Philibert Schmitz: Histoire de l'ordre de Saint
Benoit. Maredsous 1942. II, 210.

(10) vgl. Hans Reinhardt: Der St. Galler Kloster-
plan. St. Gallen 1952.

(11) vgl. Joseph Fendel: Ursprung und Entwicklung
der christlichen Klosteranlage. Die friihmittelalterli-
chen Anlagen (Phil. Diss. Bonn). Bonn 1927, 6,
und Cuthbert Butler: Benediktinisches Monchtum.
St. Ottilien 1929, 340.

(12) vgl. Fendel aaO 15f, 17: «So komme ich
zur Uberzeugung, dass der Typus des syrischen Klo-
sters...in Verbindung mit dem Typus des rémisch-
hellenistischen Wohnbaues die abendldndische Klo-
steranlage gezeugt habe.» — Vgl. auch Schmitz II,
209.

(13) Otto Linck: Monchtum und Klosterbauten Wiirt-
tembergs im Mittelalter. Stuttgart 21953. Vgl. Fendel
aaQ 20 f.

(14) vgl. Tommaso Leccisotti (und andere): Il se-
polcro di S. Benedetto. Miscellanea Cassinese. Monte-
cassino 1951, tav. XIX.

(15) nach Bruno Albers (Besprechung von): Ger-
main Morin, Pour la topographie ancienne du Mont
Cassin. 1908, in: Studien und Mitteilungen 32 (1911)
715—717.

(16) vgl. Germain Morin: La plus ancienne basilique
encore existant au Mont-Cassin. In: Studien und Mit-
teilungen 55 (1937) 154—156.

(17) Tommaso Leccisotti: Montecassino. Sein Leben
und seine Ausbreitung. Basel 1949, 227, Anm. 2.
Weitere Schriften zu den beriihrten Themen werden
hier nicht erwahnt.



	Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel. III

