
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 8

Artikel: Der heilige Romuald

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


209

Der heilige Romuald

P. Hieronymus Haas

Romuald von Ravenna ist berühmt als
Wiederhersteller und Förderer des Einsiedlerlebens

in Italien. Er ist der eigentliche Begründer
des strengen Männerordens der Kamaldu-

lenser, eines Eremitenordens auf der Grundlage
der benediktinischen Lebensregel. Fünfzehn

Jahre nach seinem Tode verfasste sein
berühmter Schüler Petrus Damiani eine
Lebensbeschreibung des Heiligen. Die Kirche feiert

sein Fest am 7. Februar, dem Erinnerungstag,
da man im Jahre 1481 seine hl. Gebeine in

das Blasiuskloster bei Fabriano überführte. In
der Ikonographie wird der hl. Romuald dargestellt

als bärtiger Einsiedler mit der Himmelsleiter,

im weissen Ordensgewand.

Der Weltmann
Romuald wurde ums Jahr 951/52 in Ravenna

geboren als Sohn des Herzogs Sergius aus
dem Geschlecht der Onesti. Ueber seine frühen

Jugendjahre wissen wir nicht viel. Nach
Petrus Damiani war er bewandert im
Waffenhandwerk und in den Künsten der Jagd. Jahrelang

vertändelte er seine Zeit. Ein vornehmes,
üppiges Leben umgab ihn, dem er sich nicht
ganz entziehen konnte. Doch sein innerstes
Wesen wurde durch all die Aeusserlichkeiten
nicht erfüllt. Wenn er einsam durch die Wälder

schweifte, überfiel ihn oft eine glühende
Sehnsucht nach seelischer Ruhe, Stille und
völliger Abgeschiedenheit. Doch nicht irgendeine



210

romantische Stimmung brachte die Wende in
sein Leben, sondern die grässliche Bluttat seines

Vaters.
Sein Vater war mit Verwandten wegen eines
Stückes Land in Streit geraten. Nach den
Schilderungen Damianis war sein Vater von
leidenschaftlicher und roher Gemütsart. Als es

schliesslich zur blutigen Auseinandersetzung
kam, zwang der Vater seinen Sohn Romuald
Zeuge des Zweikampfes zu sein. Vor seinen
Augen erstach Sergius seinen Widersacher, ohne

jede Spur des Bedauerns oder der Reue zu
zeigen. In dieser dunkelsten Stunde seines
Lebens erkannte Romuald die ganze Hohlheit
und Abscheulichkeit dieses «ritterlichen»
Lebens. Er eilte hinüber ins Kloster des hl.
Apollinaris zu Classe, um in vierzigtägiger Busse
die Blutschuld seines Vaters zu sühnen.

Bekehrung
Dieser erste klösterliche Aufenthalt öffnete
dem jungen Lebemann eine neue, ungeahnte
Welt. Hier lernte er Gott begegnen. Durch die
geistlichen Gespräche mit seinen Mitbrüdern
erstand in ihm endlich die Welt Gottes, die
Welt des heiligen Evangeliums. Zu deutlich
erkannte er, dass eine wirkliche Bekehrung
sich nicht bloss aus einigen kleinen Opfern
zusammensetzt, etwa aus Fasten, Nachtwachen
und grobe Kleider tragen und den
Genüssen der Welt entsagen, nein, Bekehrung
war für ihn eine völlige, innere Erschütterung,
eine seelische Umwälzung, die gefolgt war von
allen nur möglichen Opfern. Diese Erschütterung

und diese Opfer bewirkten in ihm einen
Dauerzustand von Entblössung und Abtö-
tung. Romuald entsagte der Welt, nahm das
Kleid des Benediktinermönchs und blieb
sieben Jahre im Kloster. Die gleiche
Leidenschaftlichkeit, mit der er früher der Welt und
ihren Vergnügen gehuldigt hatte, trieb ihn jetzt
zu Werken der Frömmigkeit an. Er wurde ein
vorbildlicher Mönch, ja er suchte durch Strenge

und körperliche Bussübungen alle seine
Mitbrüder zu übertreffen.

Romuald verstand in seinem glühenden
Neulingseifer auf einmal seine Mitbrüder, die in
den bisher gewohnten Geleisen «nach
Vollkommenheit strebten», nicht mehr. Zu gering
erschienen ihm ihre klösterlichen Leistungen, zu
gering ihre Gottesliebe. Mit Erlaubnis des Abtes

verliess er das Kloster und zog zu einem
Einsiedler Marinus, der in der Nähe von Venedig

eine Klause der Gottseligkeit errichtet hatte.

Dieser Greis Marinus kannte keine Nachsicht

und verlangte von seinen Schülern maximale

Leistungen an Demut, Gehorsam und
Selbstverleugnung. Der Gottsucher Romuald
sah sich am richtigen Platz. Viele Jahre lebte
er hier in äusserster Armut und Selbstentäus-
serung.
Eine interessante und vielleicht entscheidende
Begegnung war für Romuald das Zusammentreffen

mit dem Abt Guarin vom Kloster San
Michele de Cusan in Südfrankreich. Dieser
Gottesmann war erfüllt von den Reformideen
Clunys und wusste die Männerwelt Frankreichs

zu begeistern für das mönchische Ideal.
Unter der Leitung von Abt Guarin lernte
Romuald die Einseitigkeit des «Nur-Eremiten»
überwinden zu Gunsten eines gesunden
Ausgleiches in einer festen zönobitischen Lebensform.

Hier lernte er das grosse Geheimnis, wie
man die «Stille» organisieren kann, etwas, das

gerade moderne Menschen wieder schmerzlich

suchen.
In den einsamen Jahren der Busse, Abtötung
und Stille erwuchs in Romuald
die besondere Berufung seines Lebens.

Eines Tages trat er als feuriger Kämpfer für
das reine Evangelium Christi auf. Predigend
und mahnend zog er durchs Land — Wunderzeichen

unterstrichen gleichsam die übernatürliche

Sendung seines Wirkens. Freilich musste
er auch viel Spott, Anfeindung und vielerlei
Mühsal ertragen. Gottes Aufträge sind immer
schwer und schmerzlich. Aber frohen Herzens
trug er Christi Kreuz durch die Lande. Immer
mehr Männer und Jünglinge wurden von der



211

Gewalt seines Wortes und seiner Persönlichkeit

ergriffen. Im Zuge dieser geistlichen
Erfolge gründete Romuald mehrere Einsiedeleien

in Italien und Südfrankreich. Am liebsten

weilte er freilich in seiner eigentlichen
Herzensheimat in Camaldoli (campo Maldo-
li), in der nüchternen Zelle, die nichts wusste
von der Welt, aber erfüllt war von Gottes heiliger

Gegenwart. Aus dieser Zelle erwuchs der
Orden von Camaldoli, der die Stille und
Einsamkeit in Gott als höchste Lebensregel erfass-
te. Ein bewunderungswürdiger Busseifer zeich¬

nete die ersten Bewohner dieses Mutterklosters

aus. Sie haben das Kapitel der Bene-
diktusregel über die Schweigsamkeit neu
durchdacht und zu einer neuen Blüte gebracht.
Die Mönche lebten entweder abgesondert in
kleinen Klausen oder blieben einsam in ihren
Zellen, ohne je den Besuch eines Menschen auf
ihrer Schwelle zu sehen. Nur Gott hatte noch
Zutritt zu diesen ewig schweigsamen Mönchen,
die ihren Mund nur dem Gotteslob öffneten
oder der heiligen Unterweisung. Damals soll
Romuald seine berühmt gewordene Vision ge-



212

habt haben: er sah eine leuchtende Leiter vor
sich, die bis zum Himmel reichte, und auf
ihr stiegen die weissen Mönche von Camaldoli
himmelwärts.
Der Orden von Camaldoli wurde schon im
Jahre 1072 von Papst Alexander II. bestätigt.
Heute hat er freilich nur noch neun Klöster. Er
besitzt immer noch die drei Arten von Mönchen,

die St. Romuald in seinen Klöstern
haben wollte: Zönobiten, Eremiten und die
Reklusen, gleichsam eine dreifache Steigerung
des alten monastischen Ideals in Richtung
absoluter Einsamkeit und Stille. Für seine Zeit
— es war ein innerlich zerrissenes Zeitalter,
voll von Kriegen, Spannungen, Verfall und
Vernichtung — hatte St. Romuald eine grosse
Sendung. Er hat seine persönliche, besondere
Berufung fruchtbar gemacht für das Reich
Gottes. Viele Heilige sind aus seiner Stiftung
hervorgegangen und haben die Kirche Gottes
mit dem Glänze ihrer Heiligkeit erhellt. Noch
das 19. Jahrhundert schenkte der Kirche zwei
bedeutsame Päpste, Pius VII. und Gregor XVI.,
aus dem Orden von Camaldoli.
Der Tod des heiligen Romuald erscheint wie
ein Vermächtnis an seinen Orden. Bei der
sinkenden Abendsonne des 19. Juni 1027 gab er
in völliger Einsamkeit in der Stille seiner Zelle

Gott dem Herrn seine Seele zurück. Nun
hatte er seine Sendung vollbracht und
verblieb seinen Mönchen als lebendiger Zeuge der
Stille.

Die Elemente der Baukunst in
der Benedictinerregel III

P. Bruno Scherer

Literatur:
Baudot OSB, Vies des saints II, 159 ff
Mabillon, Acta OSB VI, L, 280
S. Petrus Damiani PL 144, 953


	Der heilige Romuald

