
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 8

Artikel: Zum Menschenbild des Neuen Testamentes. IV

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205

Zum Menschenbild
des neuen Testamentes IV

P. Andreas Stadelmann

Genützte Literatur:
Grabner-Haider A., Praktisches Bibellexikon. Freiburg

1969
Eaag FL, Bibel-Lexikon. Einsiedeln 1968
Léon-Dufour X., Wörterbuch zur biblischen Botschaft.
Freiburg 1967
Schelkle K. H., Theologie des Neuen Testments I.
Düsseldorf 1968
Schlier H., Besinnung auf das Neue Testament. Freiburg

1964
Schnackenburg R., Christliche Existenz nach dem
Neuen Testament, 2 Bde. München 1967/68

V. Die johanneische Sicht des Menschen

Es gehört zu den Kennzeichen johanneischen
Denkens, dass der Evangelist anscheinend
widersprechende oder doch wenigstens miteinander

in polarer Spannung stehende Aspekte
einer Sache stark betont, ohne den geringsten
Versuch zu unternehmen, sie miteinander in
Uebereinstimmung zu bringen oder in einer
höheren Synthese zu vereinigen. So steht im
1. Johannesbrief die tatsächliche Sündhaftigkeit

des Christen neben seiner grundsätzlichen,
mystischen, eschatologischen Sündelosigkeit (1
Jo 1,8-10; 3,9; blosse Kapitel- und Versangaben

beziehen sich immer nur auf das
Johannesevangelium; die Johannesbriefe werden
ausführlich zitiert!). In ähnlicher Weise erscheinen
im Evangelium die Freiheit und Verantwortlichkeit

des Menschen, der den Glauben an die
Offenbarung ablehnt, in grellem Licht (3,18-21;
9,41; 15,22 usw.), während an anderen Stellen
mit Nachdruck erklärt wird, dass nur diejenigen
zu Christus kommen können, die vom Vater
gezogen werden (6,44), die der Vater ihm gegeben

hat (6,37.39; 17,2), die aus Gott, d. h. aus
der Wahrheit sind (8,47; 18,37). Nirgends
jedoch wird von einer positiven Verwerfung von
Ewigkeit her gesprochen. Die Antwort des
Menschen auf die göttliche Offenbarung in
Christus, seine Bereitwilligkeit oder sein «Nicht
Glauben-wollen», bringt seinen geistigen
Ursprung und Standort zutage: Entweder ist er
aus Gott und der Wahrheit, oder er ist es nicht.
Damit hängt eine gewisse Doppeldeutigkeit des

Begriffes «Welt» im 4. Evangelium zusammen.
Einerseits liebt Gott die Welt, das ist die
Menschheit, so sehr, dass er seinen einzigen
Sohn gesandt hat, um sie zu retten (3,16),
andererseits erklärt Christus, nicht für die Welt
bitten zu wollen (17,9). Hierunter müssen wir
die «Welt» in der äusserst prägnanten johanneischen

Bedeutung des Wortes verstehen: Die
Menschheit, die nicht nur die Offenbarung nötig

hat, um gerettet zu werden, sondern diese

gegen ihr besseres Wissen bereits verworfen



2o6

hat. Es ist die Menschheit, so weit sie durch
ihren Unglauben zur widergöttlichen und unrettbaren

«Welt» erstarrt ist. In keinem dieser Fälle

ist an einen echten Determinismus zu denken,

wenn auch die dualistische Sprache des

Evangelisten oft dazu Anlass gibt. Bei genauer
Lesung des gesamten Werkes wird jedoch deutlich,

dass die scharfe Trennung zwischen Licht
und Finsternis, zwischen der «Welt» und den
Gläubigen, nicht auf einer unveränderlichen
Natur oder auf einer anderen ursprünglich
gegebenen Eigenschaft, sondern ausschliesslich
auf der Entscheidung für oder gegen Christus
beruht. Die richtige Entscheidung ist nur durch
die Gnade Gottes möglich.
Die Güter dieser Welt beurteilt Johannes
positiv und negativ. Leben, Licht und Wahrheit
gehören der zu bejahenden Gruppe an. Sie
machen die wahrhaft echten und grossen Güter

des Menschen aus. Da sie immer Gegenstand

menschlicher Sehnsüchte sind, machen
sie dessen Wesen und Wollen offenbar. Das
Johannesevangelium anerkennt dieses Suchen
und spricht ihm Erfüllung zu.
Erstes, viel enthaltendes Gut, ist das «Leben».
Es ist dem Menschen immer und überall ein
sehr hoher, wenn nicht gar höchster Wert.
Johannes betont das ununterbrochen mit gröss-
ter Eindringlichkeit. Als Gottes Sohn ist Christus

das «Leben». «In ihm war das Leben, und
das Leben war das Licht der Menschen» (1,4).
Er hat das Leben nicht nur als eigene Lebensfülle,

sondern auch als schöpferische Kraft, die
alles Leben hervorbringt. «Alles ist durch das
Wort geworden, und ohne das Wort ward
nichts von allem, was geworden ist» (1,3; vgl.
auch 6,33; 11,25; 14,6). Dieses Leben
empfängt der, welcher dem Mittler des Lebens im
Glauben verbunden ist: «Der Menschensohn
muss erhöht werden, damit jeder, der an ihn
glaubt, nicht verlorengehe, sondern das ewige
Leben habe» (3,15). Typisch johanneisch ist
die nachdrückliche Versicherung, dass dieses
Leben nicht erst künftiger, jenseitiger Besitz
sein soll, sondern schon gegenwärtige Gabe ist.

Wer glaubt, «ist schon aus dem Tod ins
Leben hinübergeschritten» (5,24).
Die Verheissung des Lebens ist nicht Erfüllung
primitiver Lebensgier, denn dieses Leben ist
ein geistiges Gut. Wahres Leben ist Erkenntnis

Gottes und seines Sohnes. «Das aber ist
das ewige Leben: Dich erkennen, den allein
wahren Gott, und den du gesandt hast, Jesus
Christus» (17,3). Leben ist das Verbleiben in
der Liebe Gottes und der Brüder (15,9 ff; 1

Jo 3,14 f). Das Leben erweist sich in der
Zuversicht, in der alle Angst besiegt (1 Jo 4,18),
und in der Freude, in der alle Traurigkeit (16,
20 f) überwunden ist.
Das Johannesevangelium sagt, dass in der Welt
die Finsternis herrscht; die Menschen laufen
ständig Gefahr, darin unterzugehen (1,5; 3,19).
Der belebende Gegenpol der Finsternis ist das
Licht. Das Licht bewirkt, dass die Dinge sichtbar

werden und bleiben. Erst das Licht ermöglicht

die Gotteserkenntnis und einschlussweise
auch die Selbsterkenntnis. Das Licht erhellt

das Leben eines jeden. Ohne Licht ist das
Leben Dumpfheit und Angst, ja Finsternis des
Todes. Der Mensch kann sich dieses Licht
allerdings nicht selber schaffen, sondern es ist
und kann nur durch göttliches Licht geschenkt
sein. Das Licht wurde der Welt nicht nur am
Schöpfungsmorgen durch den Logos vermittelt
(1,4), sondern es ist seitdem das Licht der Welt.
«Das wahre Licht, das jeden Menschen
erleuchtet, kam in die Welt» (1,9). Jeder, der
glaubt, kommt aus der Finsternis ans Licht. Mit
mächtigem Wort sagt Christus: «Ich bin als
das Licht in die Welt gekommen, damit
niemand, der an mich glaubt, in der Finsternis
bleibe» (12,46). Weggang oder Verlust des
Lichtes wäre Nacht für die Welt und Finsternis

für den Menschen (8,12; 9,5).
Johannes spricht von einem dritten entscheidenden

Gut, von der Wahrheit. Gottes Sohn
und Gottes Wort sind für den Menschen die
Wahrheit. Christus sagt von sich selbst: «Ich
bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.
Niemand kommt zum Vater als durch mich» (14,



2oy

6). Er lehrt also nicht nur die Wahrheit und
vermittelt nicht bloss die rechte Erkenntnis
über Gott, sondern in ihm ist in Wahrheit Gott
selber offenbar geworden.
Neben diesen positiven Werten gibt es aber
auch die Verneinung. Die Welt ist böse und
verkehrt. Sie hat Gottes Wort und Wahrheit
schon von jeher abgelehnt, denn er war ja als

Schöpfer schon immer in der Welt (1,5). Sie
hat die Ablehnung noch einmal und endgültig
wiederholt als Gott Fleisch wurde: «Er kam in
sein Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn
nicht auf» (1,1). So wurde offenbar, dass die
Welt böse ist. Wegen ihrer Bosheit wies sie
Gottes Offenbarung ab (3,19). Wort und
Begriff «Welt» haben also bei Johannes oft die
Bedeutung von «böse Welt» oder «diese Welt»
(8,23; 9,39; 12,5; 13,1).
Das Gegenteil von Licht ist Finsternis (1,5).
Die Finsternis gehört nicht zum ursprünglichen
V/esen der Welt, sondern ist ihre eigene
Entscheidung und Schuld (3,19). Endlich hat auch
die Wahrheit ihre Kehrseite in der Lüge. Wer
der Wahrheit widerstrebt, befindet sich in der
Lüge, vollbringt die Lüge, ist ein Lügner (8,55;
1 Jo 2,22).
Die Welt hat den Sohn Gottes nicht aufgenommen.

Sie ist daher der ersehnten Güter, die in
Christus angeboten waren, verlustig gegangen.
Sie hat statt des Lebens, des Lichts und der
Wahrheit die Gegenwelt des Todes, der
Finsternis und der Lüge eingetauscht. Die
Verkehrung ist in jeder Beziehung verhängnisvoll.
Der Herr dieser Welt ist der Satan (12,31; 14,
30; 16,11). Diese Welt ist von Finsternis umgeben

(8,12 u. ö.).Folglich ist der Mensch, der aus
dieser Welt stammt (3,6), «blind» (9,39 ff;
12,40; 1 Jo 2,11), befangen in der Lüge und
damit unempfänglich für die Wahrheit, da
Christus als Licht in diese Welt kommt. Für
das johanneische Verständnis des Menschen ist
dessen Ueberzeugung entscheidend, dass der
Mensch wesentlich durch seinen Ursprung
bestimmt ist, also irdisch, fleischlich ist (1,13; 3,3
ff; 8,44; 1 Jo 3,10; 4,4 f). Der Mensch ist von

Grund auf verloren, da er in und mit der bösen

Welt (8,23; 14,17; 16,8) Fleisch ist, das im
Gegensatz zum Geist lebt (3,6). Die
natürlichmenschliche Geburt gebiert in die verlorene
Welt hinein. Der Mensch bewegt sich immer in
der Vorfindlichkeit der Sünde. Solange nun
der Mensch an diesem seinem «weltlichen»
Ursprung festhält, kann er Gottes Wort nicht
verstehen (8,43 ff). Da die Welt jedoch auch von
Gottes Wort geschaffen ist, lebt im Menschen
noch immer ein unbestimmtes Wissen um Gott
und eine dunkle Sehnsucht nach ihm (4,15).
Doch das fragende Verlangen nach Leben,
Licht und Wahrheit, und das Wissen um diese
Güter rettet den Menschen noch nicht aus seiner
tödlichen Geschichte. Der Mensch hängt noch
zu sehr an seiner Sicht und seinen Massstäben

und beurteilt alles, Mensch und Gott, «nach
dem Fleisch» (8,15) oder «nach dem Augenschein»

(7,24).
Ueber aller Verlorenheit der Welt und des
Menschen bleibt aber gültig: «Denn so sehr hat
Gott die Welt geliebt, dass er seinen eingeborenen

Sohn dahingegeben hat, damit jeder, der
an ihn glaubt, nicht verlorengehe, sondern das
ewige Leben habe. Denn Gott hat seinen Sohn
nicht in die Welt gesandt, damit er die Welt
richte, sondern dass die Welt durch ihn gerettet

werde» (3,16 f). Immer gilt das Wort Christi
selbst: «Ich bin nicht gekommen, die Welt

zu richten, sondern die Welt zu retten» (12,47).
Der Welt bleibt immer die Möglichkeit des
Glaubens (17,21). Glauben heisst leben. Nun
hat der lebendige Sohn die Welt geliebt (3,16).
Wer also an die Offenbarung Gottes im Sohn
glaubt, glaubt auch an die Liebe, die Gott zu
uns hat (1 Jo 3,16; 4,9). Die Liebe Gottes ist
in Christus dauernde Gegenwart.
Die Verwirklichung des Heils im Menschen
beschreibt Johannes mit Begriffen, die uns von
den Synoptikern und Paulus her bereits geläufig

sind. Auch vom 4. Evangelisten wird der
Mensch im Widerstreit von Fleisch und Geist
beschrieben. Fleischlich ist die weltliche und
welthafte Existenz, geistig die von der Welt



2o8

getrennte, gläubige Existenz. Fleisch oder Geist
sind die beiden Möglichkeiten des Menschen.
Keine dieser Möglichkeiten kann der Mensch
beliebig wählen und ergreifen, denn das neue,
geistige, wahre Leben kann allein aus
gottgewirkter Neuschöpfung kommen: «Wer nicht
aus dem Wasser und dem Heiligen Geiste
wiedergeboren wird, der kann in das Reich Gottes

nicht eingehen» (3,5).
Wie die Evangelien und Paulus spricht auch
Johannes von der Wiederherstellung des
Menschen zur Gotteskindschaft. Der Logos gab
denen, die ihn aufnahmen, die Macht, Kinder
Gottes zu werden (1,12). «Jetzt sind wir Kinder
Gottes. Was wir einst sein werden, ist noch
nicht offenbar. Doch wissen wir: Wenn es einmal

offenbar wird, werden wir ihm ähnlich
sein. Denn wir werden ihn sehen, wie er ist»
(1 Jo 3,2). Wie Paulus sagt Johannes, dass
die Rechtfertigung aus Glauben nicht
missverstanden werden darf, als ob der Mensch von
der eigenen Tat vollauf entbunden wäre. Die
Gabe Gottes befreit den Menschen zur
Möglichkeit des sittlichen Wandeins und verpflichtet

ihn dazu. Der Glaube an Christus als das
Licht ist nur dann echt, wenn er sich durch
Wandel im Licht ausweist. «Wenn wir sagen:
Wir stehen mit ihm in Gemeinschaft, und wandeln

dennoch in der Finsternis, so lügen wir
und handeln nicht nach der Wahrheit. Wenn
wir aber im Lichte wandeln, gleichwie auch er
im Lichte ist, so stehen wir in Gemeinschaft
miteinander, und das Blut seines Sohnes Jesus
macht uns von aller Sünde rein» (1 Jo 1,6 f).
«Wer sagt, er sei in seinem Lichte und hasst
den Bruder, der ist noch immer in der
Finsternis» (1 Jo 2,9). Der neue Geist macht den
Jünger aus. Dies aber ist nicht der Geist des
Ausserordentlichen und Auffälligen, sondern
der Geist des kleinen christlichen Alltags.
Wie versteht und deutet Johannes endlich die
konkrete Situation des Menschen? Von Christus

selbst sagt sein Evangelium, dass er nicht
wie die Menschen aus dieser Welt ist. «Ihr
stammt von unten, ich stamme von oben; ihr

seid von dieser Welt, ich bin nicht von dieser
Welt» (8,23). Von dorther ist er also in die
Welt gekommen (3,19). Auch sein Königtum
ist nicht von dieser Welt (18,36). Wie der Herr,
so sind auch die Jünger von der V/elt getrennt.
Zwar entstammen sie der Welt (17,11 f) und sie
müssen in der Welt bleiben und aushalten
(13,1; 15,18 f). Doch Christus hat sie aus der
Welt erwählt (17,19). Von ihm werden sie in
die Welt gesandt (17,8). Da sollen sie Zeugnis
geben von ihm und vom Vater (17,21.23).
Wie gegen Christus, so wird sich der Hass der
Welt auch gegen die Jünger richten (15,18 ff;
17,14; 1 Jo 3,13). Ein Jünger ist in der Welt
einsam und fremd. Die Welt nimmt an der
Jüngergemeinde immer Anstoss. Warum? Weil
sie die Sicherheit der der Sünde anheimgegebenen

Welt in Frage stellt. Ein Glaubender hat
daher in der Welt Bedrängnis (16,33) und
Trauer (16,20). Doch die Jünger empfangen in
all dieser Bedrängnis den Geist der Wahrheit,
den die Welt nicht aufnehmen kann (14,27).
Sie haben schon jetzt das Lebenswasser und
das Lebensbrot (4,10; 6,27 ff), die Auferstehung

und das Leben (11,25; 14,6). Die Jünger

müssen diese Angebote Gottes ergreifen,
um darin ihre Existenz zu haben. In Christi
Heilswerk ereignet sich ja bereits das Gericht
an der Welt und der Sieg über sie. So werden
auch die Jünger die Welt besiegen. Dazu sind
sie geweiht (17,19).


	Zum Menschenbild des Neuen Testamentes. IV

