Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 7

Artikel: Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel. Il
Autor: Scherer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031065

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

136

das ewige Leben erben» (Mt 19,29). Dass diese
absolute Nachfolge Christi nicht reibungslos
vor sich gehen kann, deuten die folgenden Wor-
te an: «Sogar von Eltern und Geschwistern,
Verwandten und Freunden werdet ihr preisge-
geben werden. Man wird manche von euch
ums Leben bringen und von allen werdet ihr
um meines Namens willen gehasst sein» (Lk
21,17). Die nétigen Belege fiir die Wahrheit
dieser Worte vermag uns die Welt- und Kir-
chengeschichte genugsam zu liefern.

Die Liebe und Verehrung zum heiligsten «Na-
men JESUS» ist also nicht bloss eine schone,
siisse Devotion fiir zarte Seelen, sondern eine
allumfassende Gottesverehrung, die eine abso-
lute Hingabe verlangt. Der hl. Paulus hat un-
ser Christenleben ganz in dieser Sicht gese-
hen, wenn er den Christen von Kolossae
schreibt: «Singet Gott in geistbeseelten Psalmen,
Hymnen und Liedern, dass es von Liebe in
euren Herzen klingt. Und was ihr auch tut
in Wort und Werk, tut alles im Namen Jesu,
des Herrn» (Kol 3,17).

So enthdlt der Name JESUS ein wirkliches Le-
bensprogramm, das imstande ist unser Le-
ben umzugestalten und es aus der Wirrnis unse-
rer Tage in das klare Licht gottlicher Gna-
denfiihrung zu bringen.

Die Elemente der Baukunst
in der Benediktinerregel 11

P. Bruno Scherer

Das Oratorium — Die Gebetsstitte

Die Kirche, die Stétte des eucharistischen Op-
fers, des Chorgebetes, des personlichen Ge-
betes und der Profess wird in der Regel «ora-
torium» genannt, Bethaus. (Bei Gregor c. 8
«oraculum»). Fiir Benedikts fast ausschliess-
lich iibernatiirliche Blickrichtung mochte die
besondere Art der Architektur und der kiinst-
lerischen Ausstattung unwichtig sein, wenn das
Oratorium nur seinem Zwecke diente. Wahr-
scheinlich hat er sich ganz an die damals iib-
liche Art der rémischen Kleinbasilika gehalten.
Den Apollotempel auf Montecassino hat er of-
fenbar ohne bauliche Veridnderung in ein St.
Martinsoratorium umgewandelt (Gr 8/F 29).
Obwohl zu damaliger Zeit das Altarssakrament
noch nicht in der Kirche aufbewahrt wurde,
wusste sich der Monch in der ehrfurchtgebie-



tenden Gegenwart Gottes, sobald er das Gebets-
haus betrat (vgl. c. 19/20). — Im Oratorium
vollzog sich die Zeremonie der Profess. Der
Novize sprach die Monchsgeliibde und legte
dann die Professurkunde auf den Altar (c. 58).
Hier wurde auch die Bitturkunde zur Aufnahme
von Oblaten dargebracht (c. 59).

Das Oratorium stellte den heiligsten Ort des
Klosters dar. Es herrschte darin tiefes Schwei-
gen. Jeder Monch konnte eintreten, wann er
wollte und still fiir sich beten. Da die Monche
zu Benedikts Zeiten die Einzelzelle noch nicht
kannten, war es fiir sie wichtig, im Oratorium
einen Ort ungestorter Zuriickgezogenheit zu
besitzen. Darum «soll darin nichts anderes ge-
tan oder aufbewahrt werden» (c. 52), schreibt
der Gesetzgeber vor. Dieser Satz ist nur ver-
standlich, wenn man um die Gewohnheit ge-
wisser alter Kloster weiss, in deren Oratorium
beim Chorgebet Handarbeiten verrichtet wur-
den. Dies geschah wohl auch, um Miidigkeit
und Schlaf wéhrend der langen Gebetsstunden
zu verscheuchen (vgl. Steidle 255, Anm. 1). Die
Wiistenviter hatten einst psalmierend Matten
geflochten.

Von der sonntdglichen Eucharistiefeier und
Kommunion wird nur indirekt gesprochen (vgl.
c. 35, 38, 60, 63). Werktags war keine Messe
vorgesehen. Die Gemeinschaft bestand aus
Laienmonchen. Doch konnte der Abt zur Ver-
richtung der priesterlichen Funktionen geeigne-
te Monche zu Diakonen und Priestern weihen
lassen (c. 62). Auch bestand die Moglichkeit,
dass Priester um Aufnahme in den Konvent
nachsuchten (c. 60). Ein Altar wird geniigt ha-
ben. Vielleicht handelte es sich, zu Beginn we-
nigstens, um einen Tragaltar, der nach der hei-
ligen Handlung weggehoben wurde.

Damals fehlte auch noch das Chorgestiihl, so-
wie der Doppelchor psalmierender Mdonche.
Doch waren Binke (subsellia) aufgestellt, auf
denen die Monche wihrend der Lesungen Platz
nahmen (c. 9). «(Es) setzen sich alle richtig ver-
teilt und der Rangordnung nach auf die Bén-
ke», lesen wir (c. 11). «Wenn der Sénger (nach

187

den Lesungen das Ehre sei dem Vater) zu sin-
gen beginnt, stehen alsbald alle von ihren Sitzen
aus Hochachtung und Ehrfurcht vor der hei-
ligen Dreifaltigkeit auf» (c. 9). Der Abt nahm
den ersten Platz ein. Thm zunichst standen die
Priester und die dltesten Briider. Abgesondert
hatten die Biissenden ihren Platz (vgl. Steid-
le 158).

In der Mitte des Oratoriums befand sich das
Lesepult mit dem Chorbuch. Daraus wurden
die Psalmen, Lesungen, Antiphonen und an-
dere Gebetsteile abwechselnd von einem Monch
vorgesungen. -Der Chor der Monche respon-
dierte. Der einzelne Monch hatte ja kein Buch
zur Hand. Aber man wusste wohl die Psalmen
und viel anderes auswendig. In einer Nacht-
feier, meint Steidle (157), wurde der Vorsinge-
dienst von mindestens zwanzig einzelnen Mon-
chen geleistet. Die grossen Responsorien hat
wohl eine besondere Sénger-Schola vorgetragen
(Steidle, aaO). Beim Chorgebet vor Tagesan-
bruch mochte ein Licht, eine Kerze, dem vor-
lesenden Monch geleuchtet haben. (Vgl. die
brennende Kerze — candela — im néchtlichen
Schlafraum, c. 22)

Refektorium, Kiiche, Vorratsraum und anderes
Die beiden eminent gemeinschaftsbildenden
Faktoren im Benediktinerkloster sind das Chor-
gebet und die gemeinsame Mahlzeit. Bei Pacho-
mius war das Erscheinen bei Tisch jedem
Monch freigestellt. Es gab viele, die oft teil-
weise oder ganz auf das Essen verzichteten.
St. Benedikt erwartet alle bei Tisch. Es wird
stillschweigend gegessen; nur die Stimme des
Vorlesers ist zu horen, denn «beim Tisch der
Briider darf die Lesung nicht fehlen» (c. 38).
Von einem Vorlesepult, wie es im spiteren
Monchsrefektorium stand, ist in der Regel nicht
die Rede.

Steidle meint, St. Benedikt habe als Refekto-
rium, Dormitorium und Aufenthaltsraum nur
einen Raum vorgesehen (59, Anm. 14; 200,
Anm. 1; 257). Dies ist nach der Regel sicher der
Fall bei den Novizen (c. 58), bei den Monchen



T=T) | [T | [
St. Galler Klosterplan - 5 _J —_—

(Wiedergabe der Zeichnung — —
ohne die Inschriften) e




lasst sich daran zweifeln. Indessen wird we-
der ein besonderer Rekreationsraum, noch ein
Kapitelsaal vorhanden gewesen sein. Wegen der
grossen Bedeutung der Schweigsamkeit im
Monchsleben wollte der Monchsvater nur sel-
ten die Erlaubnis zum Reden geben, selbst
wenn es sich um gute und erlaubte Gespriche
handelte (vgl. c. 6).

Das Refektorium setzt eine Anzahl Raumlich-
keiten voraus, die in der Monchsregel verstreut
aufgefiihrt werden. Einmal die Kiiche, wo alle
Briider der Reihe nach fiir die Dauer einer Wo-
che zum Kiichendienst herangezogen wurden
(vgl. c. 35). Nach Gregor (c. 10/F 31) handelte
es sich um ein eigenes Kiichengebidude: coqui-
nae aedificium. Der Kiiche beigeordnet war der
Vorratsraum (cellarium), der in Kapitel 46 zu-
fallig erwdhnt wird (vgl. Gr 21; 28/F 41; 47 f).
Es wurden zwei gekochte Speisen aufgetragen
bei Tisch, «so dass, wer vielleicht von dem ei-
nen nicht essen kann, sich mit dem andern stir-
ke» (c. 39). «Und wenn es moglich ist, Obst zu
beschaffen oder junges Gemiise, so gebe man
noch ein drittes (Gericht) hinzu» (aaQ). Dar-
aus folgern wir Obstgarten und Gemiisegarten.
Jeder erhilt auch «ein gut gewogenes Pfund
Brot» (c. 39) pro Tag zugeteilt. Béckerei (pistri-
num, c.46) und Miihle (molendinum, c. 66)
wurden also betrieben. «Vom Genusse des
Fleisches vierfiissiger Tiere sollen sich aber
alle vollig enthalten mit Ausnahme der ganz
schwachen Kranken» (c. 39). Das machte gross-
angelegte Stallungen und Schlachthaus, wie sie
in den Klostern der karolingischen Zeit auf-
treten, iiberfliissig. Da Fische, Gefliigel u. Eier-
speisen offenbar erlaubt waren, ldsst sich an
Hiihner- und Génsehof und an einen Fischteich
denken. Ob schon auf Montecassino, ist frag-
lich.

«Wir lesen zwar», schreibt Benedikt, «dass der
Wein fiir die Monche ganz und gar nichts sei,
— weil man aber in unsern Zeiten die Monche
davon nicht iiberzeugen kann, so wollen wir
uns wenigstens dazu verstehen, dass wir nicht
bis zur Sittigung trinken, sondern weniger»

139

(c. 40), und er verordnete eine Hemina pro
Tag, etwa einen Viertelliter. Dass schon Bene-
dikts Kloster iiber einen Rebbérg, Kelteranla-
gen und Weinkeller verfiigte, ldsst sich nur
vermuten. Spiter sorgte sich jedes Kloster dar-
um. In den Dialogen (Gr 18/F 39 f) wird be-
richtet, ein weltlicher Herr habe seinem Diener
den Auftrag gegeben, zwei holzerne Behilter
mit Wein in Benedikts Kloster zu bringen.

Die Werkstditten

Das Kloster St. Benedikts war Selbstversorger,
musste also noch andere lebenswichtige Werk-
statten in sich schliessen. Schneiderei und
Schuhmacherei waren wohl der Kleiderkammer
angegliedert, dem Vestiarium. Dort wurden
auch die weltlichen Kleider der Professen und
die abgetragenen Monchsgewidnder aufbewahrt.
Letztere gab man an die Armen weiter. Wer
auf Reisen geschickt wurde, erhielt aus der
Kleiderkammer bessere Gewinder ausgeliehen.
Die Kleider sollen der Beschaffenheit des Or-
tes und der Art des Klimas angepasst sein (c.
55). Die Monche trugen eine Tunika, Kukulle,
Giirtel, ein Skapulier wegen der Arbeit, eine
Art Striimpfe und Stiefel (c.55, vgl. Steidle
270—73). Sie schliefen bekleidet und gegiir-
tet (c. 22).

Falls in den Werkstétten ein Erzeugnis iiber
den Eigenbedarf hinaus verfertigt wird, kann
es verkauft werden, aber man gebe es billiger,
als die Weltleute es geben konnen. Nie soll
Habsucht mit im Spiele sein (c.57). Damit
hiangt die Anordnung des klosterlichen Ge-
setzgebers zusammen, wonach der Abt jene
Handwerker, die sich stolz auf ihre Arbeitslei-
stung etwas einbilden, weil sie dem Kloster
anscheinend Nutzen bringen, aus ihrem Hand-
werk entferne, solange bis sie wieder demiitig
geworden sind (c. 57). Vielleicht hatte Benedikt
hier auch kiinstlerisch titige Monche im Auge.
Diese Regelstelle beweist erneut, wie bei Be-
nedikt der wirtschaftliche und &sthetische Ge-
sichtspunkt hinter dem religiosen und iiberna-
tiirlichen vollig zuriicktritt, Sie ist auch bedeu-



190

tungsvoll fiir das benediktinische Arbeitsethos
iiberhaupt. Denn grundsitzlich gilt im Kloster
jede Arbeit als gleichwertig. Sie wird als Gottes-
dienst aufgefasst und als Dienst an der Ge-
meinschaft. Die sechste Stufe der Demut ver-
langt vom Monch, dass er «mit allem Geringen
und Letzten zufrieden ist und sich bei allem,
was ihm aufgetragen wird, als einen schlechten
und unwiirdigen Arbeiter betrachtet» (c. 7).
So aufgefasst, trigt die Arbeit bei zur Vervoll-
kommnung des arbeitenden Menschen und zu-
gleich zur Auferbauung der Gemeinschaft.
Der Grundsatz des Masshaltens gilt auch hier.
Denn wird der Monch von der Uberfiille der
Arbeit fast erdriickt, so verliert er die inne-
re Freiheit, die von Gebet und Meditation ge-
rade vorausgesetzt ist. Findet er aber keine
Freude an der Arbeit, so ist er den Gefahren
des Miissiggangs ausgeliefert. Gerade im Klo-
ster ist diese Gefahr gross, weil die Gemein-
schaft auch den Untitigen oder Scheinbar-Ta-
tigen zu tragen vermag, ohne dass er in Exi-
stenznot geriete. Darum hat Benedikt dem
Monchstag fiinf bis acht Stunden Handarbeit
zugemessen, angestrengte Arbeit (vgl. c. 48).
Feldarbeit (c.41), das Einbringen der Feld-
friichte wird als Monchsarbeit nicht ver-
schmiht, vom Monchsvater sogar gelobt. Das
betreffende Kapitel (48) scheint aber still-
schweigend Laienhelfer vorauszusetzen, die
sich dieser Arbeit annehmen, vor allem wenn
das Kloster nicht zu arm ist. Vielleicht sind
sogar mit den Gehilfen (solatia, c. 53), die bei
Arbeitsandrang einzelnen Monchen zugeteilt
werden sollen, auch solch weltliche Helfer ge-
meint.

Die alten Monche, auch die Benediktiner, er-
bauten ihre Klostereinrichtungen selbst. Bauar-
beit musste im Kloster immer wieder geleistet
werden. Die Bauten auf Montecassino wurden
aus Stein errichtet, wenigstens das Mauerwerk.
Das ist aus den Dialogen Gregors leicht heraus-
zulesen: Einmal war ein grosser Steinblock, den
die Monche auf das Gemiuer heben wollten,
nicht zu bewegen, weil der Teufel sich darauf

gesetzt hatte. Der herbeigerufene Gottesmann
Benediktus betete dariiber und gab den Segen.
«Und der Stein liess sich nun so schnell empor-
heben, als hitte er iberhaupt kein Gewicht ge-
habt» (Gr 9/F 30f). Ein andermal brachte der
bose Feind eine ganze Steinmauer «zum Ein-
sturz und zermalmte unter den Trimmern ei-
nen jungen Monch». In einem Tuch trug man
den Zerschmetterten zum Abt. Der Heilige be-
tete instandig — und sandte den zum Leben er-
weckten Monch noch in derselben Stunde un-
versehrt zur namlichen Arbeit zuriick, «auf dass
er mit den Briidern zusammen die Mauer voll-
ende» (Gr 11/F 32 f).

Von Kunsthandwerken ist noch nicht die Rede.
Aus der Klosterschmiede (vorausgesetzt wegen
Feld- und Gartenarbeit) mag aber bald der
Edelmetall-Bearbeiter hervorgegangen sein,
dessen schonste Verwirklichung im heiligen
Bernward von Hildesheim zu bewundern ist
(gest. 1022).

Bibliothek und Skriptorium

Zu Beginn der Fastenzeit wurde jedem Monch
ein Buch zugeteilt, das er als Fastenlektiire «ex
integro» durchzulesen hatte (vgl. c. 48). Es ist
dabei eher an Biicher der Heiligen Schrift, der
Kirchen- und Monchsviter zu denken denn
an profane Autoren. Auch sonst das Jahr hin-
durch oblagen die Monche wihrend tédglich
drei bis vier Stunden der geistlichen Lesung 7.
Das setzt eine grosse Zahl von Biichern vor-
aus. Ob es sich bei Benedikts Biicherei um ei-
nen eigenen Bibliotheksraum handelte oder um
einen einfachen Biicherschrank, ist nicht er-
sichtlich, das letztere aber wahrscheinlich (vgl.
Steidle 241, Anm. 2). Das Wort «bibliotheca»
(c. 48) kann fiir beide Begriffe stehen.

Hier ist auch der Ansatzpunkt zum Skripto-
rium, der Schreibstube. Obwohl davon in der
Regula nicht gesprochen wird, darf es — selbst
auf Montecassino — vorausgesetzt werden (vgl.
Steidle 257). In den Klostern des hl. Fulgentius
(gest. 532), die vom Geiste des hl. Augustinus



101

MONASTERIVI]
JSel-GALLL.

Rekonstruktion der alten Klosteranlage von St. Gallen



192

beseelt waren, wurde das Abschreiben von Bii-
chern eifrig betrieben (vgl. Steidle 247, Anm.
2). Schon im Pachomiuskloster konnten sich
die Moénche Biicher aus der gemeinsamen Bi-
bliothek entleihen (vgl. aaO). Kassiodor hat in
seinem Kloster Vivarium begeistert Handschrif-
ten gesammelt und fiir deren Abschrift und
Verbreitung gesorgt. «Von allen Arbeiten, die
man mit der Hand verrichten kann», schrieb er,
«gefillt mir keine so gut wie die der Abschrei-
ber», und er fiigte hinzu: «Wenn diese nur rich-
tig abschreiben» 8.

Der Verwalter des Klosters

Alle Werkstdtten und Betriebe des Klosters,
Kiiche und Vorratsriume, iiberhaupt die Sor-
ge fur das zeitliche Vermdgen iibertragt der Abt
einem Monch, dem Verwalter (cellerarius) des
Klosters, so dass sich die andern Monche ohne
irdische Sorgenlast und Ablenkung ihrer geist-
lichen Lebensaufgabe widmen koénnen (vgl. c.
31). Aus den weisen Anordnungen zur Amts-
fihrung des Zellerars sei die eine herausgegrif-
fen. Sie wirft ein helles Licht auf eine gewis-
se benediktinische Haltung auch spiterer Jahr-
hunderte: «Alle Geridte des Klosters und den
gesamten Besitzstand betrachte er wie heilige
Altargerdte» (c. 31).

Wichtig ist es auch, besonders fiir das Ver-
standnis der spidtern Ordensgeschichte und Or-
densbaukunst, die benediktinische Auffassung
von der Armut zu beachten: Der einzelne
Monch hat sich durch Losschidlung von allem
Eigenbesitz und durch persdnliche Anspruchs-
losigkeit fiir hohere Giiter frei zu machen. Er
darf nichts zu eigen haben, «weder Buch noch
Tiéfelchen noch Griffel» (c. 33), aber er kann
alles Notwendige vom Abt des Klosters erhof-
fen (aa0), alles, was er zu seiner Arbeit, zu sei-
ner Gesundheit, zu seiner seelischen und gei-
stigen Vervollkommnung bedarf. Dabei handelt
es sich nicht um eine Gleichschaltung aller,
sondern der personlichen Bediirfnisse und Ei-
genart eines jeden wird Rechnung getragen.
«Wer nun weniger braucht, danke Gott dafiir

und sei nicht gekrankt; wer aber mehr braucht,
demiitige sich ob seiner Schwiche, erhebe sich
nicht ob der Nachsicht; so werden alle Glieder
im Frieden sein» (c.34). Ist auch der Ein-
zelne vollig arm, so soll doch die Gemeinschaft,
das Kloster iiber Besitz verfiigen. Die Verhilt-
nisse der Urkirche schweben Benedikt als Ideal-
zustand vor. Und wenn er den Zellerar einer-
seits vor Habsucht, anderseits vor Verschwen-
dung warnt (c. 31), so wollte er damit sagen,
was spater oft vergessen wurde: Das Kloster
soll nicht zu arm und nicht zu reich sein. In
der Mitte liegt auch hier die gute Losung.

Das Dormitorium

St. Benedikt fiihrte seine strenge Auffassung
vom Gemeinschaftsleben auch im Schlafraum
durch. Die Einzelzelle ist im Benediktinerklo-
ster erst spdter heimisch geworden. «Wenn
es geschehen kann», schrieb er, «sollen alle
an einem Orte schlafen, wenn die grosse Zahl
es aber nicht zuldsst, sollen sie zu 10 oder 20
ruhen. In diesem Raum soll bis zum Morgen
bestindig ein Licht brennen» (c. 22). Jedem
wurde sein Bett zugeteilt und als Bettzeug «eine
Matte, ein grobes Tuch, eine Decke und eine
Kopfunterlage» iibergeben (c. 55).

«Das romische Bett war ein auf vier oder sechs
Fiissen ruhender Bretterrahmen, obenauf mit
Gurten oder Riemen bespannt. In der alten Zeit
diente das Bett zum Schlafen, Essen, Lesen,
Schreiben und sonstigem Aufenthalt» (A. Wag-
ner, zit. b. Steidle 200, Anm. 1). Nach dieser
Auffassung stand das Bett im gemeinsamen
Wohnraum, der zugleich als Esssaal und Dor-
mitorium gedient hitte. Daran ist zu zweifeln.
Die Stelle in c. 48, wo von der Siesta die Rede
ist, bietet vielleicht den Gegenbeweis: «Wenn
sie sich aber nach der 6. Stunde vom Tisch er-
heben, sollen sie auf ihren Betten in aller Stil-
le ruhen — surgentes a mensa pausent in lec-
tis suis . ..» Nach Gregors Dialogen (35 F 56)
befand sich auf Montecassino ein Schlafraum
vor dem Turm, der Benedikt als Zelle diente.
Zwischen Nachtchor und Morgenlob soll eine



kleine Pause eingeschaltet werden, damit «die
Briider zu den natiirlichen Bediirfnissen hin-
ausgehen konnen» (c. 8). Im St. Galler Kloster-
plan sind jedem Wohnraum Abortanlagen zuge-
teilt. Wie es sich zur Zeit Benedikts verhielt,
lasst sich dem Regeltext nicht entnehmen.

Die Zelle des Abtes

Der Abt ass nicht in der Gemeinschaft der
Briider. «Der Tisch des Abtes sei immer mit
den Gisten und Fremden», heisst es in c. 56.
Wenn weniger Giste im Kloster weilten, konnte
der Abt von den Briidern einige an seinen Tisch
rufen. Fiir Abt und Giste war eine eigene Kii-
che eingerichtet. So wurde die Tagesordnung
der Briider nicht gestort. In der Abtskiiche ver-
richteten zwei kundige Briider auf ein ganzes
Jahr lang ihren Dienst (c 53).

Ebenso besass der Abt seine eigene Zelle. In
den Dialogen treffen wir Benedikt oft im Ge-
bet vertieft in seiner Zelle, auch wahrend der
Arbeitsstunden der Gemeinschaft (z. B. Gr
11/F 32). Dort, in seinem Turm, der ihm auch
nachts zum Aufenthalt diente, wurde er der Vi-
sionen teilhaft, von denen wir Kunde haben (Gr
17; 34; 35).

Amerkungen

7) Cuthbert Butler: Benediktinisches Monchtum. St.
Ottilien 1929, 341

8) Zit. bei Butler aaO

95

Msgr. Johannes Eugen
Weibel, der treue Freund von
Mariastein

Prilat Franz Hofliger, Ingenbohl

Msgr. Johannes Eugen Weibel ist eine Pionier-
gestalt in der Kirchengeschichte von Arkansas
(USA). 1853 wurde er im luzernischen Eschen-
bach geboren und starb im Jahre 1934 im
Kreuzspital in Chur. Wenige Jahre zuvor, 1928,
erschien aus seiner Hand das Buch «Vierzig
Jahre Missionar in Arkansas», worin er sein
interessantes Priesterleben schildert.

Von Eschenbach kam er an die Stiftsschule Ein-
siedeln, wo er den humanistischen Studien ob-
lag. Dort horte er erstmals von der benediktini-
schen Niederlassung des Klosters St. Meinrad,
Indiana, und es erfasste ihn der Drang nach
den Missionen in der Uebersee. Die Vorsehung
fiihrte ihn zundchst ins Noviziat der Benedik-
tiner von Mariastein. Am 15. August 1876 wur-
de er von Bischof Eugenius Lachat zum Prie-
ster geweiht und feierte in seiner Heimatgemein-
de Eschenbach am 2. September die hl. Primiz.
Auf Weisung seines Abtes Karl Motschi kam er
als Lehrer der lateinischen und griechischen
Sprache nach Delle, wo die vertriebenen Maria-
steinermonche indessen ein Asyl gefunden hat-
ten. Aber auch die Niederlassung in Delle war
gefiahrdet. So fasste Eugen Weibel auf Rat des
Bischofs und mit Einverstdndnis des Abtes den
Entschluss seine priesterliche Titigkeit den
Missionen in Amerika zu schenken.



	Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel. II

