
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 7

Artikel: Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel. II

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031065

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031065
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


186

das ewige Leben erben» (Mt 19,29). Dass diese
absolute Nachfolge Christi nicht reibungslos
vor sich gehen kann, deuten die folgenden Worte

an: «Sogar von Eltern und Geschwistern,
Verwandten und Freunden werdet ihr preisgegeben

werden. Man wird manche von euch
ums Leben bringen und von allen werdet ihr
um meines Namens willen gehasst sein» (Lk
21,17). Die nötigen Belege für die Wahrheit
dieser Worte vermag uns die Welt- und
Kirchengeschichte genugsam zu liefern.
Die Liebe und Verehrung zum heiligsten «Namen

JESUS» ist also nicht bloss eine schöne,
süsse Devotion für zarte Seelen, sondern eine
allumfassende Gottesverehrung, die eine absolute

Hingabe verlangt. Der hl. Paulus hat unser

Christenleben ganz in dieser Sicht gesehen,

wenn er den Christen von Kolossae
schreibt: «Singet Gott in geistbeseelten Psalmen,
Hymnen und Liedern, dass es von Liebe in
euren Herzen klingt. Und was ihr auch tut
in Wort und Werk, tut alles im Namen Jesu,
des Herrn» (Kol 3,17).
So enthält der Name JESUS ein wirkliches
Lebensprogramm, das imstande ist unser
Leben umzugestalten und es aus der Wirrnis unserer

Tage in das klare Licht göttlicher
Gnadenführung zu bringen.

Die Elemente der Baukunst
in der Benediktinerregel II

P. Bruno Scherer

Das Oratorium — Die Gebetsstätte
Die Kirche, die Stätte des eucharistischen
Opfers, des Chorgebetes, des persönlichen
Gebetes und der Profess wird in der Regel
«Oratorium» genannt, Bethaus. (Bei Gregor c. 8

«oraculum»). Für Benedikts fast ausschliesslich

übernatürliche Blickrichtung mochte die
besondere Art der Architektur und der
künstlerischen Ausstattung unwichtig sein, wenn das
Oratorium nur seinem Zwecke diente.
Wahrscheinlich hat er sich ganz an die damals
übliche Art der römischen Kleinbasilika gehalten.
Den Apollotempel auf Montecassino hat er
offenbar ohne bauliche Veränderung in ein St.
Martinsoratorium umgewandelt (Gr 8/F 29).
Obwohl zu damaliger Zeit das Altarssakrament
noch nicht in der Kirche aufbewahrt wurde,
wusste sich der Mönch in der ehrfurchtgebie-



tenden Gegenwart Gottes, sobald er das Gebetshaus

betrat (vgl. c. 19/20). — Im Oratorium
vollzog sich die Zeremonie der Profess. Der
Novize sprach die Mönchsgelübde und legte
dann die Professurkunde auf den Altar (c. 58).
Hier wurde auch die Bitturkunde zur Aufnahme
von Oblaten dargebracht (c. 59).
Das Oratorium stellte den heiligsten Ort des
Klosters dar. Es herrschte darin tiefes Schweigen.

Jeder Mönch konnte eintreten, wann er
wollte und still für sich beten. Da die Mönche
zu Benedikts Zeiten die Einzelzelle noch nicht
kannten, war es für sie wichtig, im Oratorium
einen Ort ungestörter Zurückgezogenheit zu
besitzen. Darum «soll darin nichts anderes
getan oder aufbewahrt werden» (c. 52), schreibt
der Gesetzgeber vor. Dieser Satz ist nur
verständlich, wenn man um die Gewohnheit
gewisser alter Klöster weiss, in deren Oratorium
beim Chorgebet Handarbeiten verrichtet wurden.

Dies geschah wohl auch, um Müdigkeit
und Schlaf während der langen Gebetsstunden
zu verscheuchen (vgl. Steidle 255, Anm. 1). Die
Wüstenväter hatten einst psalmierend Matten
geflochten.
Von der sonntäglichen Eucharistiefeier und
Kommunion wird nur indirekt gesprochen (vgl.
c. 35, 38, 60, 63). Werktags war keine Messe
vorgesehen. Die Gemeinschaft bestand aus
Laienmönchen. Doch konnte der Abt zur
Verrichtung der priesterlichen Funktionen geeignete

Mönche zu Diakonen und Priestern weihen
lassen (c. 62). Auch bestand die Möglichkeit,
dass Priester um Aufnahme in den Konvent
nachsuchten (c. 60). Ein Altar wird genügt
haben. Vielleicht handelte es sich, zu Beginn
wenigstens, um einen Tragaltar, der nach der
heiligen Handlung weggehoben wurde.
Damals fehlte auch noch das Chorgestühl,
sowie der Doppelchor psalmierender Mönche.
Doch waren Bänke (subsellia) aufgestellt, auf
denen die Mönche während der Lesungen Platz
nahmen (c. 9). «(Es) setzen sich alle richtig
verteilt und der Rangordnung nach auf die Bänke»,

lesen wir (c. 11). «Wenn der Sänger (nach

den Lesungen das Ehre sei dem Vater) zu singen

beginnt, stehen alsbald alle von ihren Sitzen
aus Hochachtung und Ehrfurcht vor der
heiligen Dreifaltigkeit auf» (c. 9). Der Abt nahm
den ersten Platz ein. Ihm zunächst standen die
Priester und die ältesten Brüder. Abgesondert
hatten die Biissenden ihren Platz (vgl. Steidle

158).
In der Mitte des Oratoriums befand sich das
Lesepult mit dem Chorbuch. Daraus wurden
die Psalmen, Lesungen, Antiphonen und
andere Gebetsteile abwechselnd von einem Mönch
vorgesungen. Der Chor der Mönche respon-
dierte. Der einzelne Mönch hatte ja kein Buch
zur Hand. Aber man wusste wohl die Psalmen
und viel anderes auswendig. In einer Nachtfeier,

meint Steidle (157), wurde der Vorsingedienst

von mindestens zwanzig einzelnen Mönchen

geleistet. Die grossen Responsorien hat
wohl eine besondere Sänger-Schola vorgetragen
(Steidle, aaO). Beim Chorgebet vor Tagesanbruch

mochte ein Licht, eine Kerze, dem
vorlesenden Mönch geleuchtet haben. (Vgl. die
brennende Kerze — candela — im nächtlichen
Schlafraum, c. 22)

Refektorium, Küche, Vorratsraum und anderes
Die beiden eminent gemeinschaftsbildenden
Faktoren im Benediktinerkloster sind das Chorgebet

und die gemeinsame Mahlzeit. Bei Pachomius

war das Erscheinen bei Tisch jedem
Mönch freigestellt. Es gab viele, die oft
teilweise oder ganz auf das Essen verzichteten.
St. Benedikt erwartet alle bei Tisch. Es wird
stillschweigend gegessen; nur die Stimme des

Vorlesers ist zu hören, denn «beim Tisch der
Brüder darf die Lesung nicht fehlen» (c. 38).
Von einem Vorlesepult, wie es im späteren
Mönchsrefektorium stand, ist in der Regel nicht
die Rede.
Steidle meint, St. Benedikt habe als Refektorium,

Dormitorium und Aufenthaltsraum nur
einen Raum vorgesehen (59, Anm. 14; 200,
Anm. 1; 257). Dies ist nach der Regel sicher der
Fall bei den Novizen (c. 58), bei den Mönchen



tut 15p

J
vj.ll VOOJ

\
1

~>

1D

1

L

rHi
i 1
Q30 Li "Q

c

i
1 I

il
Hi illHE! HI

St. Galler Klosterplan
(Wiedergabe der Zeichnung
ohne die Inschriften)

U

„EL
iDi

IT

_rr~
LDJ

J

:



189

lässt sich daran zweifeln. Indessen wird weder

ein besonderer Rekreationsraum, noch ein
Kapitelsaal vorhanden gewesen sein. Wegen der
grossen Bedeutung der Schweigsamkeit im
Mönchsleben wollte der Mönchsvater nur selten

die Erlaubnis zum Reden geben, selbst
wenn es sich um gute und erlaubte Gespräche
handelte (vgl. c. 6).
Das Refektorium setzt eine Anzahl Räumlichkeiten

voraus, die in der Mönchsregel verstreut
aufgeführt werden. Einmal die Küche, wo alle
Brüder der Reihe nach für die Dauer einer Woche

zum Küchendienst herangezogen wurden
(vgl. c. 35). Nach Gregor (c. 10/F 31) handelte
es sich um ein eigenes Küchengebäude: coqui-
nae aedificium. Der Küche beigeordnet war der
Vorratsraum (cellarium), der in Kapitel 46
zufällig erwähnt wird (vgl. Gr 21; 28/F 41; 47 f).
Es wurden zwei gekochte Speisen aufgetragen
bei Tisch, «so dass, wer vielleicht von dem
einen nicht essen kann, sich mit dem andern stärke»

(c. 39). «Und wenn es möglich ist, Obst zu
beschaffen oder junges Gemüse, so gebe man
noch ein drittes (Gericht) hinzu» (aaO). Daraus

folgern wir Obstgarten und Gemüsegarten.
Jeder erhält auch «ein gut gewogenes Pfund
Brot» (c. 39) pro Tag zugeteilt. Bäckerei (pistri-
num, c. 46) und Mühle (molendinum, c. 66)
wurden also betrieben. «Vom Genüsse des
Fleisches vierfüssiger Tiere sollen sich aber
alle völlig enthalten mit Ausnahme der ganz
schwachen Kranken» (c. 39). Das machte
grossangelegte Stallungen und Schlachthaus, wie sie
in den Klöstern der karolingischen Zeit
auftreten, überflüssig. Da Fische, Geflügel u.
Eierspeisen offenbar erlaubt waren, lässt sich an
Hühner- und Gänsehof und an einen Fischteich
denken. Ob schon auf Montecassino, ist fraglich.

«Wir lesen zwar», schreibt Benedikt, «dass der
Wein für die Mönche ganz und gar nichts sei,
— weil man aber in unsern Zeiten die Mönche
davon nicht überzeugen kann, so wollen wir
uns wenigstens dazu verstehen, dass wir nicht
bis zur Sättigung trinken, sondern weniger»

(c. 40), und er verordnete eine Hemina pro
Tag, etwa einen Viertelliter. Dass schon Benedikts

Kloster über einen Rebberg, Kelteranlagen

und Weinkeller verfügte, lässt sich nur
vermuten. Später sorgte sich jedes Kloster darum.

In den Dialogen (Gr 18/F 39 f) wird
berichtet, ein weltlicher Herr habe seinem Diener
den Auftrag gegeben, zwei hölzerne Behälter
mit Wein in Benedikts Kloster zu bringen.

Die Werkstätten
Das Kloster St. Benedikts war Selbstversorger,
musste also noch andere lebenswichtige
Werkstätten in sich schliessen. Schneiderei und
Schuhmacherei waren wohl der Kleiderkammer
angegliedert, dem Vestiarium. Dort wurden
auch die weltlichen Kleider der Professen und
die abgetragenen Mönchsgewänder aufbewahrt.
Letztere gab man an die Armen weiter. Wer
auf Reisen geschickt wurde, erhielt aus der
Kleiderkammer bessere Gewänder ausgeliehen.
Die Kleider sollen der Beschaffenheit des Ortes

und der Art des Klimas angepasst sein (c.
55). Die Mönche trugen eine Tunika, Kukulle,
Gürtel, ein Skapulier wegen der Arbeit, eine
Art Strümpfe und Stiefel (c. 55, vgl. Steidle
270—73). Sie schliefen bekleidet und gegürtet

(c. 22).
Falls in den Werkstätten ein Erzeugnis über
den Eigenbedarf hinaus verfertigt wird, kann
es verkauft werden, aber man gebe es billiger,
als die Weltleute es geben können. Nie soll
Habsucht mit im Spiele sein (c. 57). Damit
hängt die Anordnung des klösterlichen
Gesetzgebers zusammen, wonach der Abt jene
Handwerker, die sich stolz auf ihre Arbeitsleistung

etwas einbilden, weil sie dem Kloster
anscheinend Nutzen bringen, aus ihrem Handwerk

entferne, solange bis sie wieder demütig
geworden sind (c. 57). Vielleicht hatte Benedikt
hier auch künstlerisch tätige Mönche im Auge.
Diese Regelstelle beweist erneut, wie bei
Benedikt der wirtschaftliche und ästhetische
Gesichtspunkt hinter dem religiösen und
übernatürlichen völlig zurücktritt, Sie ist auch bedeu-



190

tungsvoll für das benediktinische Arbeitsethos
überhaupt. Denn grundsätzlich gilt im Kloster
jede Arbeit als gleichwertig. Sie wird als Gottesdienst

aufgefasst und als Dienst an der
Gemeinschaft. Die sechste Stufe der Demut
verlangt vom Mönch, dass er «mit allem Geringen
und Letzten zufrieden ist und sich bei allem,
was ihm aufgetragen wird, als einen schlechten
und unwürdigen Arbeiter betrachtet» (c. 7).
So aufgefasst, trägt die Arbeit bei zur
Vervollkommnung des arbeitenden Menschen und
zugleich zur Auferbauung der Gemeinschaft.
Der Grundsatz des Masshaltens gilt auch hier.
Denn wird der Mönch von der Überfülle der
Arbeit fast erdrückt, so verliert er die innere

Freiheit, die von Gebet und Meditation
gerade vorausgesetzt ist. Findet er aber keine
Freude an der Arbeit, so ist er den Gefahren
des Müssiggangs ausgeliefert. Gerade im Kloster

ist diese Gefahr gross, weil die Gemeinschaft

auch den Untätigen oder Scheinbar-Tätigen

zu tragen vermag, ohne dass er in
Existenznot geriete. Darum hat Benedikt dem
Mönchstag fünf bis acht Stunden Handarbeit
zugemessen, angestrengte Arbeit (vgl. c. 48).
Feldarbeit (c. 41), das Einbringen der
Feldfrüchte wird als Mönchsarbeit nicht
verschmäht, vom Mönchsvater sogar gelobt. Das
betreffende Kapitel (48) scheint aber
stillschweigend Laienhelfer vorauszusetzen, die
sich dieser Arbeit annehmen, vor allem wenn
das Kloster nicht zu arm ist. Vielleicht sind
sogar mit den Gehilfen (solatia, c. 53), die bei
Arbeitsandrang einzelnen Mönchen zugeteilt
werden sollen, auch solch weltliche Helfer
gemeint.

Die alten Mönche, auch die Benediktiner,
erbauten ihre Klostereinrichtungen selbst. Bauarbeit

musste im Kloster immer wieder geleistet
werden. Die Bauten auf Montecassino wurden
aus Stein errichtet, wenigstens das Mauerwerk.
Das ist aus den Dialogen Gregors leicht
herauszulesen: Einmal war ein grosser Steinblock, den
die Mönche auf das Gemäuer heben wollten,
nicht zu bewegen, weil der Teufel sich darauf

gesetzt hatte. Der herbeigerufene Gottesmann
Benediktus betete darüber und gab den Segen.
«Und der Stein Hess sich nun so schnell emporheben,

als hätte er überhaupt kein Gewicht
gehabt» (Gr9/F30f). Ein andermal brachte der
böse Feind eine ganze Steinmauer «zum
Einsturz und zermalmte unter den Trümmern
einen jungen Mönch». In einem Tuch trug man
den Zerschmetterten zum Abt. Der Heilige
betete inständig — und sandte den zum Leben
erweckten Mönch noch in derselben Stunde
unversehrt zur nämlichen Arbeit zurück, «auf dass
er mit den Brüdern zusammen die Mauer
vollende» (Gr 11/F 32 f).

Von Kunsthandwerken ist noch nicht die Rede.
Aus der Klosterschmiede (vorausgesetzt wegen
Feld- und Gartenarbeit) mag aber bald der
Edelmetall-Bearbeiter hervorgegangen sein,
dessen schönste Verwirklichung im heiligen
Bernward von Hildesheim zu bewundern ist
(gest. 1022).

Bibliothek und Skriptorium
Zu Beginn der Fastenzeit wurde jedem Mönch
ein Buch zugeteilt, das er als Fastenlektüre «ex
integro» durchzulesen hatte (vgl. c. 48). Es ist
dabei eher an Bücher der Heiligen Schrift, der
Kirchen- und Mönchsväter zu denken denn
an profane Autoren. Auch sonst das Jahr
hindurch oblagen die Mönche während täglich
drei bis vier Stunden der geistlichen Lesung 7.

Das setzt eine grosse Zahl von Büchern voraus.

Ob es sich bei Benedikts Bücherei um
einen eigenen Bibliotheksraum handelte oder um
einen einfachen Bücherschrank, ist nicht
ersichtlich, das letztere aber wahrscheinlich (vgl.
Steidle 241, Anm. 2). Das Wort «bibliotheca»
(c. 48) kann für beide Begriffe stehen.
Hier ist auch der Ansatzpunkt zum Skriptorium,

der Schreibstube. Obwohl davon in der
Regula nicht gesprochen wird, darf es — selbst
auf Montecassino — vorausgesetzt werden (vgl.
Steidle 257). In den Klöstern des hl. Fulgentius
(gest, 532), die vom Geiste des hl. Augustinus



Rekonstruktion der alten Klosteranlage von St. Gallen



192

beseelt waren, wurde das Abschreiben von
Büchern eifrig betrieben (vgl. Steidle 247, Anm.
2). Schon im Pachomiuskloster konnten sich
die Mönche Bücher aus der gemeinsamen
Bibliothek entleihen (vgl. aaO). Kassiodor hat in
seinem Kloster Vivarium begeistert Handschriften

gesammelt und für deren Abschrift und
Verbreitung gesorgt. «Von allen Arbeiten, die
man mit der Hand verrichten kann», schrieb er,
«gefällt mir keine so gut wie die der Abschreiber»,

und er fügte hinzu: «Wenn diese nur richtig

abschreiben» 8.

Der Verwalter des Klosters
Alle Werkstätten und Betriebe des Klosters,
Küche und Vorratsräume, überhaupt die Sorge

für das zeitliche Vermögen überträgt der Abt
einem Mönch, dem Verwalter (cellerarius) des

Klosters, so dass sich die andern Mönche ohne
irdische Sorgenlast und Ablenkung ihrer
geistlichen Lebensaufgabe widmen können (vgl. c.
31). Aus den weisen Anordnungen zur
Amtsführung des Zellerars sei die eine herausgegriffen.

Sie wirft ein helles Licht auf eine gewisse
benediktinische Haltung auch späterer

Jahrhunderte: «Alle Geräte des Klosters und den
gesamten Besitzstand betrachte er wie heilige
Altargeräte» (c. 31).
Wichtig ist es auch, besonders für das
Verständnis der spätem Ordensgeschichte und
Ordensbaukunst, die benediktinische Auffassung
von der Armut zu beachten: Der einzelne
Mönch hat sich durch Losschälung von allem
Eigenbesitz und durch persönliche Anspruchslosigkeit

für höhere Güter frei zu machen. Er
darf nichts zu eigen haben, «weder Buch noch
Täfelchen noch Griffel» (c. 33), aber er kann
alles Notwendige vom Abt des Klosters erhoffen

(aaO), alles, was er zu seiner Arbeit, zu seiner

Gesundheit, zu seiner seelischen und
geistigen Vervollkommnung bedarf. Dabei handelt
es sich nicht um eine Gleichschaltung aller,
sondern der persönlichen Bedürfnisse und
Eigenart eines jeden wird Rechnung getragen.
«Wer nun weniger braucht, danke Gott dafür

und sei nicht gekränkt; wer aber mehr braucht,
demütige sich ob seiner Schwäche, erhebe sich
nicht ob der Nachsicht; so werden alle Glieder
im Frieden sein» (c. 34). Ist auch der
Einzelne völlig arm, so soll doch die Gemeinschaft,
das Kloster über Besitz verfügen. Die Verhältnisse

der Urkirche schweben Benedikt als
Idealzustand vor. Und wenn er den Zellerar einerseits

vor Habsucht, anderseits vor Verschwendung

warnt (c. 31), so wollte er damit sagen,
was später oft vergessen wurde: Das Kloster
soll nicht zu arm und nicht zu reich sein. In
der Mitte liegt auch hier die gute Lösung.

Das Dormitorium
St. Benedikt führte seine strenge Auffassung
vom Gemeinschaftsleben auch im Schlafraum
durch. Die Einzelzelle ist im Benediktinerkloster

erst später heimisch geworden. «Wenn
es geschehen kann», schrieb er, «sollen alle
an einem Orte schlafen, wenn die grosse Zahl
es aber nicht zulässt, sollen sie zu 10 oder 20
ruhen. In diesem Raum soll bis zum Morgen
beständig ein Licht brennen» (c. 22). Jedem
wurde sein Bett zugeteilt und als Bettzeug «eine
Matte, ein grobes Tuch, eine Decke und eine
Kopfunterläge» übergeben (c. 55).
«Das römische Bett war ein auf vier oder sechs
Füssen ruhender Bretterrahmen, obenauf mit
Gurten oder Riemen bespannt. In der alten Zeit
diente das Bett zum Schlafen, Essen, Lesen,
Schreiben und sonstigem Aufenthalt» (A. Wagner,

zit. b. Steidle 200, Anm. 1). Nach dieser
Auffassung stand das Bett im gemeinsamen
Wohnraum, der zugleich als Esssaal und
Dormitorium gedient hätte. Daran ist zu zweifeln.
Die Stelle in c. 48, wo von der Siesta die Rede
ist, bietet vielleicht den Gegenbeweis: «Wenn
sie sich aber nach der 6. Stunde vom Tisch
erheben, sollen sie auf ihren Betten in aller Stille

ruhen — surgentes a mensa pausent in lec-
tis suis .» Nach Gregors Dialogen (35 F 56)
befand sich auf Montecassino ein Schlafraum
vor dem Turm, der Benedikt als Zelle diente.
Zwischen Nachtchor und Morgenlob soll eine



I93

kleine Pause eingeschaltet werden, damit «die
Brüder zu den natürlichen Bedürfnissen
hinausgehen können» (c. 8). Im St. Galler Klosterplan

sind jedem Wohnraum Abortanlagen zugeteilt.

Wie es sich zur Zeit Benedikts verhielt,
lässt sich dem Regeltext nicht entnehmen.

Die Zelle des Abtes
Der Abt ass nicht in der Gemeinschaft der
Brüder. «Der Tisch des Abtes sei immer mit
den Gästen und Fremden», heisst es in c. 56.
Wenn weniger Gäste im Kloster weilten, konnte
der Abt von den Brüdern einige an seinen Tisch
rufen. Für Abt und Gäste war eine eigene Küche

eingerichtet. So wurde die Tagesordnung
der Brüder nicht gestört. In der Abtsküche
verrichteten zwei kundige Brüder auf ein ganzes
Jahr lang ihren Dienst (c 53).
Ebenso besass der Abt seine eigene Zelle. In
den Dialogen treffen wir Benedikt oft im Gebet

vertieft in seiner Zelle, auch während der
Arbeitsstunden der Gemeinschaft (z. B. Gr
11/F 32). Dort, in seinem Turm, der ihm auch
nachts zum Aufenthalt diente, wurde er der
Visionen teilhaft, von denen wir Kunde haben (Gr
17; 34; 35).

Amerkungen
7) Cuthbert Butler: Benediktinisches Mönchtum. St.
Ottilien 1929, 341
8) Zit. bei Butler aaO

Msgr. Johannes Eugen
Weibel, der treue Freund von
Mariastein

Prälat Franz Höfliger, Ingenbohl

Msgr. Johannes Eugen Weibel ist eine Pioniergestalt

in der Kirchengeschichte von Arkansas
(USA). 1853 wurde er im luzernischen Eschenbach

geboren und starb im Jahre 1934 im
Kreuzspital in Chur. Wenige Jahre zuvor, 1928,
erschien aus seiner Hand das Buch «Vierzig
Jahre Missionar in Arkansas», worin er sein
interessantes Priesterleben schildert.
Von Eschenbach kam er an die Stiftsschule
Einsiedeln, wo er den humanistischen Studien
oblag. Dort hörte er erstmals von der benediktini-
schen Niederlassung des Klosters St. Meinrad,
Indiana, und es erfasste ihn der Drang nach
den Missionen in der Uebersee. Die Vorsehung
führte ihn zunächst ins Noviziat der Benediktiner

von Mariastein. Am 15. August 1876 wurde

er von Bischof Eugenius Lachat zum Priester

geweiht und feierte in seiner Heimatgemeinde
Eschenbach am 2. September die hl. Primiz.

Auf Weisung seines Abtes Karl Motschi kam er
als Lehrer der lateinischen und griechischen
Sprache nach Delle, wo die vertriebenen
Mariasteinermönche indessen ein Asyl gefunden hatten.

Aber auch die Niederlassung in Delle war
gefährdet. So fasste Eugen Weibel auf Rat des
Bischofs und mit Einverständnis des Abtes den
Entschluss seine priesterliche Tätigkeit den
Missionen in Amerika zu schenken.


	Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel. II

