
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 7

Artikel: Zum Menschenbild des Neuen Testamentes. III

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i8o

Zum Menschenbild
des neuen Testamentes III

P.Andreas Stadelmann

IV. Das Menschenbild des Paulus

Es lag nie in der Absicht des Apostels, ein
vollständiges Menschenbild zu entwerfen. Auch
verwendet er keineswegs eine in jeder Hinsicht
systematische und feste Terminologie. Dennoch
lassen sich aus seinen Briefen die umfassendsten

und reichhaltigsten Aussagen zur Frage des
biblischen Menschenbildes zusammentragen.
Paulus steht in mancher Hinsicht durchaus
in der Tradition des Alten Testaments und der
Synoptiker. Der Mensch ist primär Geschöpf
Gottes. Vor seinem Schöpfer bedeutet er nichts.
Die Überlegenheit Gottes über den Menschen
hält keinen Vergleich aus. Paulus betont vor
allem hinsichtlich dessen, was den Menschen

innerhalb der Schöpfung auszeichnet, den Geist
und das geistige Werk des Menschen. «Denn
das Törichte auf Seiten Gottes ist weiser als
die Menschen, und das Schwache auf Seiten
Gottes ist stärker als die Menschen» (1 Kor
1, 25). Vor Gott muss jede menschliche
Beschwerde verstummen. Ihm gegenüber «ist
jeder Mensch ein Lügner» (Rom 3,4). Der
Mensch ist vor Gott wie Ton in der Hand des

Töpfers: «O Mensch, wer bist du denn, dass
du mit Gott rechten willst. Darf das Gebilde
zum Bildner sagen: ,Warum hast du mich so
gemacht?'» (Rom 9, 20). Die Sätze Pauli sind
mit Gen 2, 7 zu verbinden, wo berichtet wird,
wie Gott den Menschen aus Erde bildete. Der
Mensch kann nun einmal nicht auf derselben
Ebene Gott gegenübertreten, um mit ihm Antwort

heischend zu disputieren, wie zwei
Gleichberechtigte dies tun. Das Bild vom Lehm in
Töpferhand ist ein dem Orientalen geläufiges,
aber auch sonst jedem Menschen leicht
verständliches Bild, welches das Kreaturgefühl des
geschöpfliehen Menschen in echter Weise
bezeugt.

Welche Wörter und Begriffe gebraucht nun
Paulus, um das Wesen des Menschen zu
beschreiben? «Leib» ist wohl der Grundbegriff
der paulinischen Anthropologie. Er bezeichnet
in seinem nächstliegenden Sinn den Leib des
Menschen (1 Kor 5, 3; 7, 34; 1 Thess 5, 23).
Mit «Leib» kann aber auch die ganze menschliche

Person gemeint sein (Rom 12, 1).
Der «Leib» kann ferner negativ akzentuiert
die sündige Existenz des Menschen umschreiben

(Rom 8, 13). In Rom 6, 6 spricht Paulus
vom «Leib der Sünde» als dem Ich, das der
Sünde verfallen ist. Der Leib an sich ist weder
böse noch gut. Aber vermöge des Leibes und
als Leib hat der Mensch die Möglichkeit, böse
oder gut zu sein; denn der Leib ist ja Träger
von Entscheidungen zum Guten wie zum Bösen.

Diese Entscheidungen sind jedoch auch
von bereits vorgegebenen Mächten abhängig
(Welt, Fleisch, Gott, Geist usw.), zu denen der
Mensch Stellung nehmen muss. Sein endgülti-



181

ges Schicksal hängt davon ab, ob er sich für
den Machtbereich der Sünde oder Gottes
entscheidet (vgl. 1 Kor 15, 42—49). Der Leib als
«über sich selbst verfügbare Person» ist etwas
Bleibendes. Paulus erwartet und erhoffte denn
auch die Auferstehung in der Leiblichkeit
als Wiederherstellung des vollen Mensch- und
Person-Seins. Den Auferstehungsleib nennt der
Apostel im ausführlichen Kapitel 1 Kor 15
endlich einen «geistigen Leib». Und in Phil
3, 21 versteht er den Auferstehungsleib Christi
und den der Christen als einen «Leib der
Herrlichkeit». Dieser verherrlichte Leib bedeutet
die Bestimmtheit des Ich durch die Macht der
Herrlichkeit Gottes.
Ein sehr wichtiger anthropologischer Begriff
ist «Fleisch». Zunächst bedeutet es einfachhin
die materielle Leiblichkeit (Gal 4, 13), den
Fleischesstoff (Rom 2, 28; Eph 2, 11; Kol 2,
13). «Fleisch» kann aber auch den ganzen
Menschen oder die Person bezeichnen (2 Kor 2, 5),
anderorts Raum, Ordnung und Bedingung der
menschlichen Existenz. Paulus selber gehört
«dem Fleische nach» zum Volk Israel (Rom
9, 3; 11, 14). So wird auch von Christus gesagt,
dass er «dem Fleische nach» aus Davids
Geschlecht stamme (Rom 1, 3); ebenso, dass er
«dem Fleische nach» aus Israel kommt (Rom
9, 5). «Fleisch» wird dann aber auch so akzentuiert,

dass es den Menschen in seiner
spezifischen Menschlichkeit, das heisst in seiner

Schwäche und Vergänglichkeit bezeichnet
(Rom 8, 9; 1 Kor 15, 50). Noch ausgeprägter
negativ qualifiziert gemeint ist mit «Fleisch»
die böse und der Sünde anheimgefallene
Existenz. Aus dem Leben im Fleisch, das die
natürliche Vorfindlichkeit ist, darf nicht ein «Leben

nach dem Fleische» werden. Beispiele
solcher Redeweise gibt es in den Paulusbriefen
unzählige (vgl. Z. B. Rom 7, 7—25; 2 Kor
10, 3; Gal 5, 19—21). Das Leben gemäss
den Trieben ist in gröblicher Weise ein
Leben nach dem Fleisch. Falsch wäre es jedoch,
Paulus so zu verstehen, als ob er mit Fleisch
und fleischlichem Wandel nur Fleischessün¬

den im engsten Sinn, sinnliche Leidenschaften
und Unzucht meinte. Gemäss dem Fleisch ist
alle Bemühung des Menschen, der sich selber
sucht und bestätigen will. Fleischesgemäss ist
deshalb das Weisheitsstreben der Griechen und
ihr Stolz auf die Erkenntnis (vgl 1 Kor 1, 26
ff). Gemäss dem Fleisch kann aber auch das
Streben der Juden sein, sich durch Gesetzeseifer

und Gesetzeswerke Gerechtigkeit vor Gott
erwerben zu wollen (vgl. Gal 3, 3). Kol 2, 23
nennt auch asketischen Eifer und Kasteiung
eine «Sättigung des Fleisches». Alles fleischliche

Verhalten kommt schlussendlich im eitlen

Selbstruhm zutage.
Ein weiteres, wenigstens einen Teil des
Menschen beschreibendes Wort ist «Seele». Es
bedeutet zunächst die Kraft des natürlichen
Lebens und dann dieses Leben selbst (vgl Rom
16, 4; Phil 2, 30). Weiter bedeutet «Seele» die
Person und das Ich (vgl. 2 Kor 1, 23; 12, 15).
Dieses Wort kann auch einfach für «Mensch»
stehen (Rom 2, 9). Andererseits kann «Seele»
das Innerste des Menschen bezeichnen (11
Thess 5, 23; Eph. 6, 6; Kol 3, 22); es kann
auch die Bedeutung des Minderwertigen
erhalten (1 Kor 2,14).
In ähnlichem Sinn wie «Seele» gebraucht Paulus

einigemale das Wort «Geist». Es kann den
menschlichen Geist bezeichnen (1 Thess 5, 23),
das bewusste und wissende Innere (1 Kor 2,11;
2 Kor 7, 1). Unbetont heisst «Geist» einfach
«Ich» (2 Kor 2, 13), ist also nichts weiter als
die Umschreibung eines Fürwortes (1 Kor 16,
18; Rom 1, 9). Im übrigen bedeutet «Geist»
bei Paulus sonst den göttlichen, heiligen Geist.
Durch die «Vernunft» ist der Mensch ein
Wissender, der die Wahrheit erkennen (Rom 7, 23;
12, 2), prüfen (1. Kor 1, 10; 14, 4) bejahen oder
verneinen (Rom 1, 28; 1 Tim 6, 5) kann. Dieser

Begriff kommt allerdings bei Paulus
verhältnismässig selten vor. Aufgrund seiner
Vernunftbegabung ist der Mensch Gott gegenüber
verantwortlich.
Nicht nur durch das Denken wird der Mensch
bewegt, sondern auch durch das «Herz». Von ihm



182

her ist der Mensch immer eine lebendige Einheit.

Als vereinheitlichendes Prinzip der Person

wird das «Herz» auch von den Evangelisten

verwendet (Mt 12, 34; 13, 19; 22, 37; Lk
2, 19; Joh 16, 6). In seiner einfachsten Bedeutung

vertritt es bei Paulus wiederum das
Personalpronomen (Rom 9, 2). Mit «Herz» kann
auch das tiefste Innere eines Menschen gemeint
sein. So sagt der Apostel von sich, er sei wohl
abwesend «dem Angesichte nach, nicht aber
dem Herzen nach» (1 Thess 2, 17; vgl. auch
2 Kor 6, 11). Das «Herz» ist im Menschen der
Ort seiner geheimen Gedanken (1 Kor 14, 15)
und Wünsche (1 Kor 4, 5), wie seiner
sittlichen Entscheidungen (Rom 6, 17; Eph 6, 5).
Im «Herzen» vollzieht sich die Bewegung zu
Gott und die Hingabe an den Herrn (Rom 2,
29; 2 Kor 3, 15; 4, 6). Im «Herzen» empfängt
der Mensch die sittliche Mahnung (Rom 2, 15;
1 Kor 7, 36) und Gottes Offenbarung (1 Kor
2,9). Der Begriff «Herz» kennzeichnet den
Menschen in seiner Verantwortlichkeit vor Gott
(1. Thess 2,4). Der Mensch antwortet Gott
im Glauben als im Ganzheitsakt des Herzens
(Rom 10, 10). Im Herzen spricht sich also
das Wollen und Planen, der Zweifel und die
Hoffnung, der Glaube und die Liebe eines
Menschen aus.
Das sittliche Urteil des Meschen spricht sich
nach Paulus besonders im «Gewissen» aus
(Rom 9, 1; 2 Kor 1, 12; 4, 2; 5, 11). Auch bei
den Heiden findet sich das sittliche Urteil des
Gewissens (Rom 2, 15).
Eine eigenartige und für unser emanzipiertes
Denken schwer zugängliche Stellung nimmt der
Völkerapostel in der ungleichen Wertschätzung
von Mann und Frau ein. Unter Bezug auf die
biblische Schöpfungsgeschichte des Menschen
folgert er in 1 Kor 11, 7—16 aus Gen 1, 27,
dass nur der Mann unmittelbar «Abbild und
Herrlichkeit Gottes» sei. Darum muss er beim
Gottesdienst sein Haupt nicht verhüllen. Die
Frau hingegen hat an der Gottebenbildlichkeit
nur durch Vermittlung des Mannes teil. Der
Mann ist die Herrlichkeit Gottes, die Frau aber

die Herrlichkeit des Mannes (1 Kor 11, 7).
Paulus scheint hier Gen 1, 27 nicht richtig
verstanden zu haben. Noch im selben Kapitel hebt
er den allzu forcierten Unterschied wieder auf.
Zwar betont er weiterhin, dass «die Frau um
des Mannes willen geschaffen wurde». Aber
er hält auch fest, dass der «Mann aus der Frau»
wird. Deshalb kommen nach der Schöpfungsordnung

doch «beide von Gott her». Und «im
Herrn gibt es weder die Frau ohne den Mann,
noch den Mann ohne die Frau». Paulus will
hier doch sagen, dass Mann und Frau im Herrn
(Christus) gleicherweise nach Gottes Bild
geschaffen sind, wie sie nach Christi Bild
wiederhergestellt werden sollen (Rom 8, 29).
Es gehört zu einer der Grundüberzeugungen
Pauli, dass das Dasein des Menschen im
vorzeitlichen Liebeswillen Gottes begründet ist.
Gott hat den Menschen «erwählt zur
Sohnschaft durch Jesus Christus auf ihn hin zum
Lobpreis seiner herrlichen Gnade» (Eph 1, 4;
Rom 8, 29). Doch indem sich der Mensch Gott
nicht verdanken wollte, den er ja zuvor als
Gott erkennen konnte (Rom 1, 19 ff; 1 Kor
1, 21), geriet er in den Herrschaftsbereich der
Mächte der gottfernen Welt, die nun seinen
Lebensvollzug entscheidend mitbestimmen (Eph
2,1; Kol 1, 13), indem diese Weltmächte den
Menschen in eine auswegslose Gebundenheit
an sich selbst und diesen Kosmos geraten
lassen. Das Ergebnis ist Eitelkeit und Nichtigkeit
(Rom 1, 19.22; 1 Kor 1, 20; Eph 4, 18). In
dieser Selbstverstrickung wird der Mensch für
die Wahrheit immer unempfänglicher (1 Kor
1,18.23; 2,14). Angesichts seines ihm nun
grundlos erscheinenden Daseins versucht der
Mensch, sein Leben selbst zu erfüllen und zu
sichern, sei es in fleischlichen und geistigen
Leistungen, im Selbstruhm vor Gott und den Mit-
menschhen (Rom 2, 17; 3, 27; 1 Kor 4, 7; 5, 6;
Eph 2, 9), sei es durch die Begierde nach einem
ausschweifenden Leben (Rom 1,24 ff; Gal
5, 16 ff; Eph 2, 3; 4, 22), wodurch er aber
sein Leben nur mehr und mehr verkehrt und
entleert (Rom 1, 28 ff; 1 Kor 4, 6.18 f 8, 1).



183

In Rom 7 entwirft Paulus ein ganz düsteres
Bild des Menschen: Er ist «Fleisch», in dem
«nichts Gutes wohnt», unfähig, das Gute zu
tun, selbst wenn er es will. Der Mensch ist
unter die Sünde verkauft und dem Gesetz des
Bösen unterworfen, bis er durch Christus
Jesus vom Gesetz des Todes befreit und unter das
Gesetz des Geistes und Lebens gestellt wird.
Die Hoffnungslosigkeit dieser Situation gilt
grundsätzlich für alle Menschen (Rom 3, 23; 7,
7 ff; 11, 32; Eph 2, 1 ff). Sie dem Menschen in
aller Schärfe und Auswegslosigkeit ins Bewusst-
sein zu bringen, ist eine der Aufgaben des
mosaischen Gesetzes (Rom 3, 20; 7, 7 ff; Gal 2,
16). Diese ganz und gar pessimistische Beurteilung

der Menschennatur «an sich», d. h. im
unbegnadeten Zustand, darf nicht isoliert
betrachtet werden. Je düsterer der unbegnadete,
ohne Christus lebende Mensch gezeichnet wird,
umso leuchtender erstrahlt die heilbringende
Erlösungstat Christi, die den Menschen aus
dem Zustand der Schwäche, der Knechtschaft,
der Sünde und des Todes, in den Zustand der
Freiheit überführt und ihm so die höchstmögliche

Form menschlichen Daseins schenkt.
Mit der Menschwerdung Christi hat sich die
Situation für den Menschen grundlegend
geändert. Gott hat der Menschheit im Sterben seines

eigenen Sohnes ein neues Leben eröffnet,
in welches jedermann durch die Botschaft des

Evangeliums gerufen ist (Rom 3, 24 ff 2 Kor
5, 19 ff; Gal 1, 6; 5, 13). So vermag der Mensch
endlich sein Leben Gott zu schenken, indem er
eingeht in das Sterben Christi (Rom 6), wo er
die totenerweckende Kraft Gottes an sich
erfährt (Rom 6, 4; Eph 1, 19 ff). Deswegen ist
der Glaubende und Getaufte grundsätzlich eine
«neue Schöpfung» (2. Kor 5,17; Gal 6,15).
Kraft des Geistes des auferweckten und erhöhten

Herrn (Rom 8; 2 Kor 3, 4; Eph 1, 3 ff)
verwandelt sich der «alte Mensch» mehr und
mehr zu einem «neuen Menschen» (Eph 2, 15 f;
4, 24), zum «Bilde Christ» (2 Kor 3, 18).
Der «neue Mensch» trägt Merkmale von Rang
und Würde an sich. Denn der neue, von Je¬

sus und seiner Botschaft zu einer neuen
Existenz befreite Mensch ist auch zu einer neuen
Menschlichkeit befähigt. Er lebt zwar noch
in dieser Welt, hat sie aber doch gleichzeitig
schon überwunden; er braucht sich nicht mehr
auf die Bedingungen und Gegebenheiten dieser

Welt zu verlassen. Dieses Leben des neuen
Menschen in Christus erweist sich immer wieder

im voraussetzungslosen Dienst der Liebe
(Rom 13, 10; 2. Kor 4, 16; Eph 3, 17; 4, 1 ff;
2 Thess 1, 3), der die Masstäbe der Welt
überspringt und sich dem Nächsten in völliger Freiheit

zuwenden kann. Der paulinische Mensch
sieht sich stets auf den Mitmenschen als einen
Gleichbegnadeten verwiesen, dem gegenüber
er sein neues Sein auf Gott hin bewähren muss.
In Christus eingepflanzt (Rom 6, 5) wird der
Mensch immer christusähnlicher. Neben der
Betonung der Gottebenbildlichkeit legt denn
Paulus ganz besonderes Gewicht auf die
Christusbildlichkeit des Menschen. Sie ist keimhaft,

tatsächlich und wirklich vorhanden; sie
ist jedoch noch unentfaltet und unbewährt. Die
neue, christusähnliche Existenz des Menschen
bleibt bis zum Ende von der Welt und vom
eigenen Herzen her bedroht (Rom 13, 14; Gal
5, 16; Eph 6, 10 ff). Sie lässt sich nur bewahren
in der immer neu vollzogenen Preisgabe des
«alten Menschen» (Rom 13, 12; Eph 4, 21. 25;
Kol 3, 8 f) und in der Hoffnung, welche für
sich und für die Menschen alles nur von Gott
erwartet (Rom 4, 18; 5, 2. 5; 8, 24; Eph 1, 18;
4, 4; 1 Thess 2, 16). Menschsein heisst, bis zur
Vollendung ausharren können. Mit der
Auferstehung der Toten (1 Kor 15) beginnt unser
ewiges Leben bei, mit und in Christus (Rom 5,
10).


	Zum Menschenbild des Neuen Testamentes. III

