Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 6

Artikel: Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel |
Autor: Scherer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031058

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

152

des Menschen aus: «Geh weg von mir, Herr,
ich bin ein siindiger Mensch» (Lk 5,8). Auch
Worte Jesu halten diese Situation des Men-
schen fest. Nach Mk 10,18 ist «niemand gut
als Gott allein». Jesus nennt wiederholt die
Menschen ein «bdses und ehebrecherisches
(d. h. ungldubiges) Geschlecht» (Mk 8,38; Mt
12,39; 16,4). Nach Lk 13,3.5 sind alle Men-
schen um der Siinden willen dem Tod verfal-
len. Der Tod ist Strafe, nicht einfachhin nur
natiirliche Notwendigkeit. Wenn das Wort liber
die Ehescheidung (Mk 10,6) besagt, dass die
urspriingliche, gottgewollte Ordnung der Schop-
fung gestort und zerstort wurde durch die Her-
zenshirte der Menschen, dann scheint dieses
Wort etwas anzudeuten von einem verlorenen
Urstand und seiner Zerstorung durch die Siinde.
Wegen der Verderbtheit der Herzen und der
Siinde richtet sich Jesu Ruf zur Umkehr an alle
Menschen (Mk 1,15; 6,12; Lk 13,1 ff; 15,11
ff), gehen doch ausnahmslos alle Gott als ih-
rem Richter entgegen (Mt 7,13 f; 18,23 ff;
25,14 ff). Den Evangelisten ist es fraglos Ge-
wissheit, dass Gott richten wird. Jesu Predigt
wird eben dadurch eindringlich und drangend,
weil er das nahe Gottesgericht anzusagen hat.
Jeder hat dieses Gericht zu erwarten (Mt 5,29
f; 10,28). Vom kiinftigen Gericht sprechen die
Gleichnisreden (vom Unkraut und Weizen Mt
13,24—30; vom Fischnetz Mt 13,47—50; von
den ungetreuen und treuen Knechten Mt 24,45
—51; von den verschiedenen Talenten Mt
25,14—30). Der Masstab des Gerichtes ist
das Gute, das dem anderen erwiesen wurde (Mt
25,31—46). Eine Errettung im Gericht gibt
es jedoch nur durch Gottes Vergebung, nicht
durch menschliche Leistung (Mt 19,25). Der
Mensch, der auf das Gericht zugeht, muss sich
mit aller Kraft darum bemiihen, im kiinftigen
Gericht zu bestehen: «Was niitzt es dem Men-
schen, wenn er die ganze Welt gewinnt, aber
an seiner Seele Schaden leidet? Denn was kann
ein Mensch als Losegeld fiir seine Seele ge-
ben?» (Mk 8,36 f).

Die Elemente der Baukunst
in der Benediktinerregel I

P. Bruno Scherer

Die Fragestellung

Es ist der Wunsch des Konzils und das Be-
streben der Ordensgemeinschaften in unse-
rer Zeit, die Eigenart des Ordenslebens, seine
Aufgabe und Sendung in der modernen Welt
neu zu iiberdenken. Die Erneuerung der Or-
den und Kongregationen soll aus dem Geist
des Evangeliums, des Stifters und der bisheri-
gen geschichtlichen Existenz sowie des An-
rufs der heutigen Zeit und Kirchenstunde er-
wachsen. Die dornige Frage und beunruhigende
Sorge aller Verantwortlichen lautet: Wie weit
sollen die heutigen Lebensanforderungen, das
moderne Menschenbild und Lebensgefiihl, wie
weit die Gesetzgebung (die Regel) des Griin-
ders, wie weit die geschichtlichen Erfahrungen
an der Neukonzeption beteiligt sein?



Der vorliegende Beitrag gibt keine direkte Ant-
wort auf diese Frage und Sorge. Sein Augen-
merk richtet sich auf die Regel Sankt Bene-
dikts, auf seine Griindung, das Kloster Monte
Cassino, sowie auf friithere und spatere Monchs-
siedlungen, und dies in einer eher ungewohnli-
chen Blickrichtung. Er frigt ndmlich nach den
Elementen der Baukunst in der Regel und nach
der baukiinstlerischen Gestaltung der Kloster-
anlagen. Benedikt hat sich dariiber nicht eigens
gedussert. Aber aus dem Text der Regel und
der Lebensbeschreibung Benedikts durch Gre-
gro d. Gr. lasst sich einiges herauslesen. ™

Eine dritte mogliche Quelle, die Regula Magi-
stri, wurde nicht beigezogen.

Der Aufsatz — er wird in zwei weiteren Fol-
gen fortgesetzt — geht auf eine Arbeit zuriick,
die 1963 im kunstgeschichtlichen Seminar der
Universitit Freiburg i. Ue., spidter auch im
historischen Seminar, vorgetragen wurde. Sie
will keine neuen Forschungsergebnisse mittei-
len, sondern eine allgemeinverstindliche Orien-
tierung bieten. Sie erhebt auch keinen Anspruch
auf wissenschaftliche Vollstandigkeit.

* Fiir die beiden Quellen lagen folgende Texte und
Ubersetzungen vor: Sancti Benedicti Regula Monacho-
rum. Textus critico-practicus sec. cod. Sangall. 914.
(Hrsg.: Philibert Schmitz.) Maredsous 1955.

Basilius Steidle: Die Regel St.Benedikts. Eingeleitet,
libersetzt und aus dem alten Monchtum erklart. Beu-
ron 1952 (= tSeidle).

Vita S. Benedicti ex libro II Dialogorum S. Gregorii
Magni excerpta. Migne PL 66, 125—204 (= Gr).
Gregor der Grosse: Das Leben des heiligen Benedikt.
Eingefiihrt und iibertragen von P.Franz Faessler. Lu-
zern 1949 (= F).

Zitate der Regel werden mit der Nummer des betref-
fenden Kapitels belegt, z.B.: ¢. 73 = capitulum 73 der
Regel, Zitate aus der Vita mit «F» und Seitenzahl,
aus Steidles Erkldrungen mit «Steidle» und Seiten-
zahl. Steidles Buch bin ich vielfach verpflichtet
manchmal auch, wo er kein Zitat eigens vermerkt.
Die Anmerkungsnummern im Text verweisen auf den
Anhang am Ende des Aufsatzes. Dort sind auch Lite-
raturangaben zu finden.

’

Die ersten Ménche

Von der Urkirche wissen wir, dass sie in frei-
williger Giitergemeinschaft, in Eintracht und
Liebe verharrte (vgl. Apg 2,42—47; 4,32—37).
Sie stand den spiteren religiosen Gemeinschaf-
ten als Idealbild vor Augen'. Paulus dusserte
sich iiber eine Institution von Witwen (1 Tim
5,9), und um das Jahr 100 gab es bereits ei-
nen Stand von Jungfrauen®. Die friihchristli-
chen Asketen lebten im heimischen Familien-
kreis und in ihrer christlichen Gemeinde. Ein
Beispiel: Der geniale Theologe Origenes von
Alexandrien (gest. 254). Das eigentliche
Monchtum begann sich erst im 3. Jahrhundert
auszukristallisieren. In der ersten Halfte des
4. Jahrhunderts stand es in Aegypten, in Pali-
stina und Syrien in voller Bliite. In grosser Zahl

-verliessen strebsame Menschen die Zivilisation

und suchten abgelegene Orte auf, um in der
Einsamkeit Gott ndher zu kommen, um zu be-
ten, zu betrachten, zu arbeiten. Als berithmter
Wiistenvater ist uns Antonius der Grosse be-
kannt (gest. 356).

Das Einsiedlerleben erwies sich nicht fiir alle
als ideale Losung. Aussere und innere Ge-
fahren bedrohten den Einsamen. Der Kopte Pa-
chomius besass die rettende Idee: das gemein-
same geistliche Leben, das schiitzende Zono-
bium. Lebten die Anachoreten nach dem Lo-
gion, dem Lehrspruch eines erleuchteten Abba,
so wurde das Leben in der Gemeinschaft durch
eine Regel geordnet. Eine Verbindung von Ein-
siedlertum und Klostergemeinschaft stellten die
Eremitensiedlungen dar, die Lauren (Laura be-
deutet enge Gasse, Hohlweg, Kloster). Mehrere
Jliinger scharten sich um die Zelle eines
Monchsvaters.

Vom Osten gelangte die Idee des Monchtums
in den Westen. Zu ihrer Verbreitung trug der
Aufenthalt des Bischofs Athanasius in Trier
(335) und in Rom (340) viel bei. Bischof Mar-
tin von Tours (gest. 397), der als junger Reiter-
offizier in der Ndhe von Amiens die eine Man-
telhzlfte einem Bettler schenkte, wird als der



154

erste grosse Monchsvater des Abendlands be-
trachtet. In der Nahe seiner Zelle vor der Stadt
Tours lebten an die 80 Jiinger in Hohlenwoh-
nungen. Bei allen spidteren Monchen stand er
in Ehren. St. Benedikt weihte ihm auf Monte-
cassino ein Oratorium (Gr c.8).

Augustinus, Bischof von Hippo (gest. 430),
fiihrte das Monchtum im lateinischen Nordafri-
ka ein. Sein Einfluss auf das abendldndische
Monchtum ist uniibersehbar 3. Als asketischer
Lehrmeister St. Benedikts ist Abt Johannes
Kassian aus Marseille (gest. 430/35) anzuse-
hen. Er hatte aus eigenem Erleben das Monch-
tum in Paldstina und Aegypten kennengelernt.
Ein blithendes Monchszentrum im 5. Jahrhun-
dert und dariiber hinaus stellte das Inselklo-
ster Lerin bei Nizza dar.

Benedikt

Auf dem Hintergrund kriegerischer Auseinan-
dersetzungen in Italien — eingefallene Germa-
nenstamme, Urbevolkerung und Ostromer be-
kimpften einander — und des Sittenzerfalls
in der sinkenden romischen Zivilisation ragt
eine Gestalt des Friedens und der Ordnung auf:
Benedikt von Nursia (um 480 - um 547). Sei-
ne Personlichkeit und sein Werk iibten einen
formenden Einfluss aus auf die Entstehung des
christlichen Abendlandes. Papst Pius XII. gab
ihm deshalb den Ehrentitel eines «Pater Euro-
paes.

Erst 593/94, fast 50 Jahre nach Benedikts
Tod, hat Papst Gregor der Grosse die Vita des
Heiligen geschrieben ¢ als zweites Buch sei-
ner Dialoge (Gr). Als seine Gewdhrsleute zdhlt
er vier Monche des hl. Benedikt auf (Prolog).
Gregor «interessierte vor allem das Ausserge-
wohnliche und Wunderbare als Beweis der gott-
lichen Sendung des Heiligen» (F7). Trotz der
legendenhaften Geschichtsschreibung ersteht in
seiner Vita ein echtes Charakterbild des
Monchsvaters.

Benedictus ist einem vornehmen Geschlecht der

Provinz Nursia in den Sabinerbergen entspros-
sen und wurde zum Studium der Freien Kiinste
und wohl auch der Rechte nach Rom gesandt.
Aber vor der Verderbnis der Grossstadt, die
auch ihn bedrohte, floh er in die Einsamkeit,
vorerst nach Enfide im Sabinergebirge, wo er
sich wahrscheinlich einer Klerikergemeinschaft
anschloss, sodann auf drei Jahre als Eremit
in eine Hohle im Aniotal bei Subjaco. Nachdem
er eine Zeitlang als Vorsteher der Monche von
Vicovaro geamtet hatte, griindete er in Subjaco
eine Monchssiedlung: Zwolf Kloster mit je
zwolf Monchen. Sein Erfolg als Seelenfiihrer
erregte den Neid eines Priesters der Nachbar-
schaft, worauf Benedikt die Gegend verliess
und mit einer Schar Monche siidwiarts wander-
te, dem eigentlichen Lebenswerk entgegen. Auf
einem Berg auf halbem Weg zwischen Rom
und Neapel erbaute er ein Zoénobium. Das muss
ungefahr um 525 gewesen sein °. Gegen Ende
seines Lebens verfasste er die Monchsregel, die
— wie Gregor sagt (c. 36/F 58) — hervorragt
durch ihr weises Masshalten.

Bei der Abfassung der Regel ging es Benedikt
nicht um literarische Originalitdt. Ausgiebig
benutzte er Quellen: Die Heilige Schrift, die
Kirchenviter, das Werk des Abtes Kassian und
andere Monchsschriften, insbesondere die Re-
gula Magistri. Vielleicht hat er sogar nur eine
Urregel verfasst oder tiberhaupt keine Regel ge-
schrieben, so dass die vorliegende Monchsre-
gel von einem uns noch unbekannten Verfasser
stammte, der sie um 600 im Sinn und Geist
St. Benediktis redigiert hitte 6, Die Regel hat
sich in Europa allmidhlich durchgesetzt und
schliesslich Alleingiiltigkeit erlangt. Der ori-
ginale Text hat sich gut erhalten.

Die Regel kennt keinen systematischen Auf-
bau. Es scheint, dass die Gebriduche des Bene-
dikt-Klosters nach und nach aufgeschrieben
wurden. Nach dem Vorwort folgen 73 Kapitel,
die ungefihr so zusammengefasst werden kon-
nen: Verfassung, Klosterliche Tugendkunst,
Verwaltung, Erneuerung der Gemeinschaft,



155

Welch grosse Bedeutung in der Barockzeit einer
durchdachten und wohlabgezirkelten —architektoni-
schen Gestaltung der Klosteranlagen (Kirche, Kon-
ventsgebidude, Girten, Stallungen, Werkstitte) zuge-

messen wurde, zeigt die Flugaufnahme der Abtei Otto-
beuren im Allgiu.



156

Nachtrag, Schlusswort. In den nachfolgenden
Abschnitten wird versucht, die einzelnen Ele-
mente der Baukunst aus der Regel herauszu-
notieren. Dabei blicken wir bereits mit einem
Auge auf den St. Galler Klosterplan von 820,
der das Bauprogramm der Regel in sich
schliesst und weiterfiihrt.

Verschiedene Arten von Minchssiedlungen

Die Anachoreten wohnten in Fels- und Sand-
hohlen, in kleinen Zellen aus Holz oder Stein,
in Tempelruinen und anderen Unterschliipfen.
«Viele hatten ihrer Zelle einen Raum fiir Géste
angefiigt. Viele hatten bei der Zelle einen Gar-
ten. Andere schiitzten das ganze Gebiet der
Zelle durch eine Mauer» (Steidle 256).

Die Lauren boten nichts wesentlich Neues,
wohl aber das Pachomius-Kloster, wo zum er-
sten Mal durch eine Klostermauer eine grosse-
re Anzahl von Einzelgebdauden zum heiligen
klosterlichen Bezirk, der Klausur, zusammen-
gefasst und von der Umwelt abgesondert wur-
den: Kirche, Speiseraum, Kiiche, Bibliothek,
Krankenhaus, Gistehaus, Vorratsraume und
die Hauser der einzelnen Handwerke (vgl.
Steidle 256 f).

Benedikt selbst hat die einzelnen Monchsied-
lungen kennengelernt: Die Klerikergemeinschaft
in Enfide, die Hohle im Aniotal, das nicht ni-
her zu bestimmende Zonobium in Vicovaro, die
Siedlung von zwolf kleinen Kldstern in Subjaco.
Als er auszog, um der «stidrksten» Monchsart,
den Zonobiten (c. 1), auf Montecassino ein
Kloster zu errichten, trug er das Idealbild einer
Klostersiedlung in sich.

Die Klosteranlage St. Benedikts

Aus Gregors Dialogen wissen wir, dass sich
auf dem Berg bei Cassino ein alter Tempel
befand, wo das Landvolk nach heidnischem
Brauch Apollo verehrte und in den ringsum lie-

genden Gotterhainen Opfer darbrachten. «Als
nun der heilige Mann dort ankam», lesen wir
(Gr. 8/F 29), «zertriimmerte er das Gotzen-
bild, stiirzte den Altar um, steckte die Haine in
Brand und errichtete eben in dem Tempel
Apollos eine heilige Gebetsstitte zu Ehren des
seligen Martin. Dort aber, wo der Altar Apol-
los gestanden hatte, stellte er das Bild des hei-
ligen Johannes (d. T.) auf. Und durch bestin-
dige Verkiindigung des Wortes Gottes rief er
das ringsum wohnende Volk zum Glauben.»
Als Benedikt Jahre spiter einige Jinger aus-
sandte, in der Ndhe der Stadt Terracinum ein
Tochterkloster zu errichten, versprach er ih-
nen: «Geht hin, und an einem bestiznmten Tage
werde ich selber kommen und werde euch zei-
gen, an welchem Platz ihr das Bethaus, wo den
Speisesaal der Briider, wo die Wohnrdume fiir
die Giste und alles, was es braucht, errichten
sollt» (Gr. 22/F 42). Wunderbarerweise er-
schien dann Benedikt dem Vorsteher der ausge-
sandten Schar «im Traume und bezeichnete
(ihnen) ganz genau die einzelnen Plitze fiir
die verschiedenen Gebaulichkeiten» (Gr. aa0O).
Eben dieses Bezeichnen der Plitze fiir die ein-
zelnen Gebdude muss Benedikt bereits auf
Montecassino besorgt haben.

Im Kapitel (c. 66) «Uber die Pfortner des Klo-
sters» verrat er die Konzeption seines Kloster-
bauideals: «Kann es geschehen», schreibt er,
«so werde das Kloster so angelegt, dass alles
Notige, d. h. Brunnen (aqua), Miihle, Garten,
iiberhaupt die verschiedenen Handwerke inner-
halb des Klosters betrieben werden, damit die
Monche keine Notwendigkeit haben, draussen
herumzulaufen, weil das ihren Seelen gar nicht
forderlich ist. Der ungetriibte Wandel in Got-
tes Gegenwart, also ein seelsorgerliches An-
liegen, ldsst Benedikt den Klosterbezirk durch
eine Mauer oder ein schrankenartiges Gebilde
umgeben und den Zugang einzig durch eine
Pforte ermoglichen, eine Einrichtung, die viel-
leicht von frithen Stadtanlagen, sicher vom Pa-
chomiuskloster her inspiriert war. In Subjaco



bestand diese schiitzende Umfriedung noch
nicht, weshalb das Seelenheil der Jiinger Bene-
dictes durch die unsaubern Machenschaften
des neidischen Nachbarn gefdhrdet werden
konnte. Das galt es fortan zu vermeiden. Viel-
leicht dachte der Monchsvater auch an einen
gewissen Schutz vor rduberischen Kriegsban-
den, die im Lande herumschweiften. Ohne Ge-
heiss des Abtes durften die Monche den abge-
schlossenen Klosterbezirk nicht verlassen (c.
67). Mussten sie es tun, so pflegten sie den Abt
um den Segen zu bitten (Reisesegen). Gregor
d. Gr. erldutert dies in der (allerdings stark an
Magie und Aberglauben grenzenden) Erzéh-
lung vom jungen Monch (puerulus monachus),
der, von Heimweh getrieben, ohne den Segen
Benedictes das Kloster verliess und gleichen
Tags bei seinen Eltern starb. Zweimal stiess
das Grab den entseelten Leib wieder aus, bis
der Heilige selbst fiir Abhilfe sorgte (Gr. 24/
F 43 1).

Auf eine gewisse, vom Teufel nicht leicht anzu-
tastende Heiligkeit des Klosterbezirks verweist
Gregors Bericht vom unsteten Moénch, der des
Klosterlebens iiberdriissig war und nach Ent-
lassung drangte. Ausserhalb des Klosters sah
er sich plétzlich einem Drachen mit aufgesperr-
tem Rachen gegeniiber. Er schrie um Hilfe, und
die herbeigeeilten Briider fiihrten ihn ins Klo-
ster zuriick (Gr. 25/F44). Die Wohnung des
Pfortners befand sich gleich neben der Pforte
(c. 66).

Das Zeichen zum Gottesdienst

Den gemeinsamen Gottesdienst, das Chorge-
bet, nennt St. Benedict «Opus Dei» — Werk
fiir Gott. IThm darf nichts vorgezogen werden
(c. 43), und darum sollen die Monche, sobald
das Zeichen zum Gottesdienst gegeben wird,
alles liegen lassen und «in grosser Eile herbei-
kommen» (aaO). Das geschah gemiss den Ge-
betsstunden einmal morgens frith und dann sie-
ben Mal des Tages. Dass das Zeichen piinkt-
lich gegeben wird, dafiir hat der Abt selbst Sor-

157

ge zu tragen. Womit es aber gegeben wurde,
bleibt verschwiegen.

In den vorbenediktinischen Kldstern zeigte man
etwa die Gebetsstunden an durch Hammer-
schlige an Metall- oder Holzscheiben (vgl.
Steidle 148). Auf dem Berg Athos ist letztere
Art, die Stundentrommel, ein ldngliches Holz-
brett, noch heute in Gebrauch. «Im Pachomius-
kloster ertonte die Posaune ... Es ist moglich,
das auf Montecassino Glocklein verwendet wur-
den» (Steidle 245, Anm. 1). Da die Briider auf
dem Feld, in den Giarten und Werkstitten zer-
streut arbeiteten, war ein gut horbares, star-
kes Zeichen vonnoten. Vielleicht wurden in
spatern Klostern dazu Glocke und Glockenturm
beniitzt.

Gregor berichtet im 1. Kapitel der Benedictus
Vita, wie der Monch Romanus dem jungen Ere-
miten Benedict von Zeit zu Zeit an einem lan-
gen Seil etwas Brot iiber den Felsen in die un-
zugdngliche Hohle hinunterliess und am Seil
eine kleine Glocke (tintinnabulm) befestigt hat-
te, wodurch Benedictus auf die Speisung auf-
merksam ward.

1 Vgl. Germain Morin: Ménchtum und Urkirche.
St. Ottilien 1949.

2 Ignatius von Antiochien( gest. 110):
Smyrnderbrief 12. Steidle 9.

% Vgl. Steidle 20 und Raimund Tschudy: Die Bene-
diktiner. Freiburg i. Ue. 1960, 29 f.

1 Philibert Schmitz: Histoire de l’ordre de Saint Be-
noit. Maredsous 1942, I, 9, Anm. 1.

5 Vgl. Studien und Mitt. 26 (1905) 411—416.

6 Vgl. Tschudy aaO, 82 f.



	Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel I

