
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 6

Artikel: Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel I

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I52

des Menschen aus: «Geh weg von mir, Herr,
ich bin ein sündiger Mensch» (Lk 5,8). Auch
Worte Jesu halten diese Situation des
Menschen fest. Nach Mk 10,18 ist «niemand gut
als Gott allein». Jesus nennt wiederholt die
Menschen ein «böses und ehebrecherisches
(d.h. ungläubiges) Geschlecht» (Mk 8,38; Mt
12,39; 16,4). Nach Lk 13,3.5 sind alle
Menschen um der Sünden willen dem Tod verfallen.

Der Tod ist Strafe, nicht einfachhin nur
natürliche Notwendigkeit. Wenn das Wort über
die Ehescheidung (Mk 10,6) besagt, dass die
ursprüngliche, gottgewollte Ordnung der Schöpfung

gestört und zerstört wurde durch die
Herzenshärte der Menschen, dann scheint dieses
Wort etwas anzudeuten von einem verlorenen
Urständ und seiner Zerstörung durch die Sünde.
Wegen der Verderbtheit der Herzen und der
Sünde richtet sich Jesu Ruf zur Umkehr an alle
Menschen (Mk 1,15; 6,12; Lk 13,1 ff; 15,11
ff), gehen doch ausnahmslos alle Gott als
ihrem Richter entgegen (Mt 7,13 f; 18,23 ff;
25,14 ff). Den Evangelisten ist es fraglos
Gewissheit, dass Gott richten wird. Jesu Predigt
wird eben dadurch eindringlich und drängend,
weil er das nahe Gottesgericht anzusagen hat.
Jeder hat dieses Gericht zu erwarten (Mt 5,29
f; 10,28). Vom künftigen Gericht sprechen die
Gleichnisreden (vom Unkraut und Weizen Mt
13,24—30; vom Fischnetz Mt 13,47—50; von
den ungetreuen und treuen Knechten Mt 24,45
—51; von den verschiedenen Talenten Mt
25,14—30). Der Masstab des Gerichtes ist
das Gute, das dem anderen erwiesen wurde (Mt
25,31—46). Eine Errettung im Gericht gibt
es jedoch nur durch Gottes Vergebung, nicht
durch menschliche Leistung (Mt 19,25). Der
Mensch, der auf das Gericht zugeht, muss sich
mit aller Kraft darum bemühen, im künftigen
Gericht zu bestehen: «Was nützt es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewinnt, aber
an seiner Seele Schaden leidet? Denn was kann
ein Mensch als Lösegeld für seine Seele
geben?» (Mk 8,36 f).

Die Elemente der Baukunst
in der Benediktinerregel I
P. Bruno Scherer

Die Fragestellung
Es ist der Wunsch des Konzils und das
Bestreben der Ordensgemeinschaften in unserer

Zeit, die Eigenart des Ordenslebens, seine
Aufgabe und Sendung in der modernen Welt
neu zu überdenken. Die Erneuerung der
Orden und Kongregationen soll aus dem Geist
des Evangeliums, des Stifters und der bisherigen

geschichtlichen Existenz sowie des Anrufs

der heutigen Zeit und Kirchenstunde
erwachsen. Die dornige Frage und beunruhigende
Sorge aller Verantwortlichen lautet: Wie weit
sollen die heutigen Lebensanforderungen, das
moderne Menschenbild und Lebensgefühl, wie
weit die Gesetzgebung (die Regel) des Gründers,

wie weit die geschichtlichen Erfahrungen
an der Neukonzeption beteiligt sein?



x55

Der vorliegende Beitrag gibt keine direkte Antwort

auf diese Frage und Sorge. Sein Augenmerk

richtet sich auf die Regel Sankt Benedikts,

auf seine Gründung, das Kloster Monte
Cassino, sowie auf frühere und spätere
Mönchssiedlungen, und dies in einer eher ungewöhnlichen

Blickrichtung. Er fragt nämlich nach den
Elementen der Baukunst in der Regel und nach
der baukünstlerischen Gestaltung der
Klosteranlagen. Benedikt hat sich darüber nicht eigens
geäussert. Aber aus dem Text der Regel und
der Lebensbeschreibung Benedikts durch Gre-
gro d. Gr. lässt sich einiges herauslesen.*
Eine dritte mögliche Quelle, die Regula Magi-
stri, wurde nicht beigezogen.

Der Aufsatz — er wird in zwei weiteren Folgen

fortgesetzt — geht auf eine Arbeit zurück,
die 1963 im kunstgeschichtlichen Seminar der
Universität Freiburg i. Ue., später auch im
historischen Seminar, vorgetragen wurde. Sie
will keine neuen Forschungsergebnisse mitteilen,

sondern eine allgemeinverständliche
Orientierung bieten. Sie erhebt auch keinen Anspruch
auf wissenschaftliche Vollständigkeit.

* Für die beiden Quellen lagen folgende Texte und
Übersetzungen vor: Saneti Benedicti Regula Monacho-
rum. Textus critico-praeticus sec. cod. Sangall. 914.
(Hrsg.: Philibert Schmitz.) Maredsous 1955.
Basilius Steidle: Die Regel St. Benedikts. Eingeleitet,
übersetzt und aus dem alten Mönchtum erklärt. Beu-
ron 1952 tSeidle).
Vita S. Benedicti ex libro II Dialogorum S. Gregorii
Magni excerpta. Migne PL 66, 125—204 Gr).
Gregor der Grosse: Das Leben des heiligen Benedikt.
Eingeführt und übertragen von P. Franz Faessler. Lu-
zern 1949 F).

Zitate der Regel werden mit der Nummer des
betreffenden Kapitels belegt, z.B.: c. 73 capitulum 73 der
Regel, Zitate aus der Vita mit «F» und Seitenzahl,
aus Steidles Erklärungen mit «Steidle» und Seitenzahl.

Steidles Buch bin ich vielfach verpflichtet,
manchmal auch, wo er kein Zitat eigens vermerkt.
Die Anmerkungsnummern im Text verweisen auf den
Anhang am Ende des Aufsatzes. Dort sind auch
Literaturangaben zu finden.

Die ersten Mönche
Von der Urkirche wissen wir, dass sie in
freiwilliger Gütergemeinschaft, in Eintracht und
Liebe verharrte (vgl. Apg 2,42—47; 4,32—37).
Sie stand den späteren religiösen Gemeinschaften

als Idealbild vor Augen1. Paulus äusserte
sich über eine Institution von Witwen (1 Tim
5,9), und um das Jahr 100 gab es bereits
einen Stand von Jungfrauen2. Die frühchristlichen

Asketen lebten im heimischen Familienkreis

und in ihrer christlichen Gemeinde. Ein
Beispiel: Der geniale Theologe Origenes von
Alexandrien (gest. 254). Das eigentliche
Mönchtum begann sich erst im 3. Jahrhundert
auszukristallisieren. In der ersten Hälfte des
4. Jahrhunderts stand es in Aegypten, in Palästina

und Syrien in voller Blüte. In grosser Zahl
verliessen strebsame Menschen die Zivilisation
und suchten abgelegene Orte auf, um in der
Einsamkeit Gott näher zu kommen, um zu
beten, zu betrachten, zu arbeiten. Als berühmter
Wüstenvater ist uns Antonius der Grosse
bekannt (gest. 356).
Das Einsiedlerleben erwies sich nicht für alle
als ideale Lösung. Äussere und innere
Gefahren bedrohten den Einsamen. Der Kopte
Pachomius besass die rettende Idee: das gemeinsame

geistliche Leben, das schützende Zöno-
bium. Lebten die Anachoreten nach dem
Logion, dem Lehrspruch eines erleuchteten Abba,
so wurde das Leben in der Gemeinschaft durch
eine Regel geordnet. Eine Verbindung von Ein-
siedlertum und Klostergemeinschaft stellten die
Eremitensiedlungen dar, die Lauren (Laura
bedeutet enge Gasse, Hohlweg, Kloster). Mehrere
Jünger scharten sich um die Zelle eines
Mönchsvaters.
Vom Osten gelangte die Idee des Mönchtums
in den Westen. Zu ihrer Verbreitung trug der
Aufenthalt des Bischofs Athanasius in Trier
(335) und in Rom (340) viel bei. Bischof Martin

von Tours (gest. 397), der als junger
Reiteroffizier in der Nähe von Amiens die eine
Mantelhälfte einem Bettler schenkte, wird als der



erste grosse Mönchsvater des Abendlands
betrachtet. In der Nähe seiner Zelle vor der Stadt
Tours lebten an die 80 Jünger in Höhlenwohnungen.

Bei allen späteren Mönchen stand er
in Ehren. St. Benedikt weihte ihm auf Monte-
cassino ein Oratorium (Gr c.8).

Augustinus, Bischof von Hippo (gest. 430),
führte das Mönchtum im lateinischen Nordafrika

ein. Sein Einfluss auf das abendländische
Mönchtum ist unübersehbar 3. Als asketischer
Lehrmeister St. Benedikts ist Abt Johannes
Kassian aus Marseille (gest. 430/35) anzusehen.

Er hatte aus eigenem Erleben das Mönchtum

in Palästina und Aegypten kennengelernt.
Ein blühendes Mönchszentrum im 5. Jahrhundert

und darüber hinaus stellte das Inselkloster

Lerin bei Nizza dar.

Benedikt
Auf dem Hintergrund kriegerischer
Auseinandersetzungen in Italien — eingefallene
Germanenstämme, Urbevölkerung und Oströmer
bekämpften einander — und des Sittenzerfalls
in der sinkenden römischen Zivilisation ragt
eine Gestalt des Friedens und der Ordnung auf:
Benedikt von Nursia (um 480 - um 547). Seine

Persönlichkeit und sein Werk übten einen
formenden Einfluss aus auf die Entstehung des
christlichen Abendlandes. Papst Pius XII. gab
ihm deshalb den Ehrentitel eines «Pater Euro-
pae».
Erst 593/94, fast 50 Jahre nach Benedikts
Tod, hat Papst Gregor der Grosse die Vita des

Heiligen geschrieben4 als zweites Buch seiner

Dialoge (Gr). Als seine Gewährsleute zählt
er vier Mönche des hl. Benedikt auf (Prolog).
Gregor «interessierte vor allem das Ausserge-
wöhnliche und Wunderbare als Beweis der
göttlichen Sendung des Heiligen» (F7). Trotz der
legendenhaften Geschichtsschreibung ersteht in
seiner Vita ein echtes Charakterbild des
Mönchsvaters.
Benedictas ist einem vornehmen Geschlecht der

Provinz Nursia in den Sabinerbergen entsprossen
und wurde zum Studium der Freien Künste

und wohl auch der Rechte nach Rom gesandt.
Aber vor der Verderbnis der Grossstadt, die
auch ihn bedrohte, floh er in die Einsamkeit,
vorerst nach Enfide im Sabinergebirge, wo er
sich wahrscheinlich einer Klerikergemeinschaft
anschloss, sodann auf drei Jahre als Eremit
in eine Höhle im Aniotal bei Subjaco. Nachdem
er eine Zeitlang als Vorsteher der Mönche von
Vicovaro geamtet hatte, gründete er in Subjaco
eine Mönchssiedlung: Zwölf Klöster mit je
zwölf Mönchen. Sein Erfolg als Seelenführer
erregte den Neid eines Priesters der Nachbarschaft,

worauf Benedikt die Gegend verliess
und mit einer Schar Mönche südwärts wanderte,

dem eigentlichen Lebenswerk entgegen. Auf
einem Berg auf halbem Weg zwischen Rom
und Neapel erbaute er ein Zönobium. Das muss
ungefähr um 525 gewesen sein 5. Gegen Ende
seines Lebens verfasste er die Mönchsregel, die
— wie Gregor sagt (c. 36/F 58) — hervorragt
durch ihr weises Masshalten.
Bei der Abfassung der Regel ging es Benedikt
nicht um literarische Originalität. Ausgiebig
benutzte er Quellen: Die Heilige Schrift, die
Kirchenväter, das Werk des Abtes Kassian und
andere Mönchsschriften, insbesondere die
Regula Magistri. Vielleicht hat er sogar nur eine
Urregel verfasst oder überhaupt keine Regel
geschrieben, so dass die vorliegende Mönchsregel

von einem uns noch unbekannten Verfasser
stammte, der sie um 600 im Sinn und Geist
St. Benediktis redigiert hätte 6. Die Regel hat
sich in Europa allmählich durchgesetzt und
schliesslich Alleingültigkeit erlangt. Der
originale Text hat sich gut erhalten.
Die Regel kennt keinen systematischen Aufbau.

Es scheint, dass die Gebräuche des
Benedikt-Klosters nach und nach aufgeschrieben
wurden. Nach dem Vorwort folgen 73 Kapitel,
die ungefähr so zusammengefasst werden können:

Verfassung, Klösterliche Tugendkunst,
Verwaltung, Erneuerung der Gemeinschaft,



I55

Welch grosse Bedeutung in der Barockzeit einer
durchdachten und wohlabgezirkelten architektonischen

Gestaltung der Klosteranlagen (Kirche,
Konventsgebäude, Gärten, Stallungen, Werkstätte)
zugemessen wurde, zeigt die Flugaufnahme der Abtei
Ottobeuren im Allgäu.



i56

Nachtrag, Schlusswort. In den nachfolgenden
Abschnitten wird versucht, die einzelnen
Elemente der Baukunst aus der Regel herauszu-
notieren. Dabei blicken wir bereits mit einem
Auge auf den St. Galler Klosterplan von 820,
der das Bauprogramm der Regel in sich
schliesst und weiterführt.

Verschiedene Arten von MönchsSiedlungen

Die Anachoreten wohnten in Fels- und
Sandhöhlen, in kleinen Zellen aus Holz oder Stein,
in Tempelruinen und anderen Unterschlüpfen.
«Viele hatten ihrer Zelle einen Raum für Gäste
angefügt. Viele hatten bei der Zelle einen Garten.

Andere schützten das ganze Gebiet der
Zelle durch eine Mauer» (Steidle 256).

Die Lauren boten nichts wesentlich Neues,
wohl aber das Pachomius-Kloster, wo zum
ersten Mal durch eine Klostermauer eine grössere

Anzahl von Einzelgebäuden zum heiligen
klösterlichen Bezirk, der Klausur, zusammen-
gefasst und von der Umwelt abgesondert wurden:

Kirche, Speiseraum, Küche, Bibliothek,
Krankenhaus, Gästehaus, Vorratsräume und
die Häuser der einzelnen Handwerke (vgl.
Steidle 256 f).
Benedikt selbst hat die einzelnen Mönchsiedlungen

kennengelernt: Die Klerikergemeinschaft
in Enfide, die Höhle im Aniotal, das nicht
näher zu bestimmende Zönobium in Vicovaro, die
Siedlung von zwölf kleinen Klöstern in Subjaco.
Als er auszog, um der «stärksten» Mönchsart,
den Zönobiten (c. 1), auf Montecassino ein
Kloster zu errichten, trug er das Idealbild einer
Klostersiedlung in sich.

Die Klosteranlage St. Benedikts
Aus Gregors Dialogen wissen wir, dass sich
auf dem Berg bei Cassino ein alter Tempel
befand, wo das Landvolk nach heidnischem
Brauch Apollo verehrte und in den ringsum lie¬

genden Götterhainen Opfer darbrachten. «Als
nun der heilige Mann dort ankam», lesen wir
(Gr. 8/F 29), «zertrümmerte er das Götzenbild,

stürzte den Altar um, steckte die Haine in
Brand und errichtete eben in dem Tempel
Apollos eine heilige Gebetsstätte zu Ehren des
seligen Martin. Dort aber, wo der Altar Apollos

gestanden hatte, stellte er das Bild des
heiligen Johannes (d. T.) auf. Und durch beständige

Verkündigung des Wortes Gottes rief er
das ringsum wohnende Volk zum Glauben.»
Als Benedikt Jahre später einige Jünger
aussandte, in der Nähe der Stadt Terracinum ein
Tochterkloster zu errichten, versprach er
ihnen: «Geht hin, und an einem bestimmten Tage
werde ich selber kommen und werde euch
zeigen, an welchem Platz ihr das Bethaus, wo den
Speisesaal der Brüder, wo die Wohnräume für
die Gäste und alles, was es braucht, errichten
sollt» (Gr. 22/F 42). Wunderbarerweise
erschien dann Benedikt dem Vorsteher der
ausgesandten Schar «im Traume und bezeichnete
(ihnen) ganz genau die einzelnen Plätze für
die verschiedenen Gebäulichkeiten» (Gr. aaO).
Eben dieses Bezeichnen der Plätze für die
einzelnen Gebäude muss Benedikt bereits auf
Montecassino besorgt haben.
Im Kapitel (c. 66) «Uber die Pförtner des
Klosters» verrät er die Konzeption seines
Klosterbauideals: «Kann es geschehen», schreibt er,
«so werde das Kloster so angelegt, dass alles
Nötige, d. h. Brunnen (aqua), Mühle, Garten,
überhaupt die verschiedenen Handwerke innerhalb

des Klosters betrieben werden, damit die
Mönche keine Notwendigkeit haben, draussen
herumzulaufen, weil das ihren Seelen gar nicht
förderlich ist. Der ungetrübte Wandel in Gottes

Gegenwart, also ein seelsorgerliches
Anliegen, lässt Benedikt den Klosterbezirk durch
eine Mauer oder ein schrankenartiges Gebilde
umgeben und den Zugang einzig durch eine
Pforte ermöglichen, eine Einrichtung, die
vielleicht von frühen Stadtanlagen, sicher vom
Pachomiuskloster her inspiriert war. In Subjaco



T57

bestand diese schützende Umfriedung noch
nicht, weshalb das Seelenheil der Jünger Benedictes

durch die unsaubern Machenschaften
des neidischen Nachbarn gefährdet werden
konnte. Das galt es fortan zu vermeiden.
Vielleicht dachte der Mönchsvater auch an einen
gewissen Schutz vor räuberischen Kriegsbanden,

die im Lande herumschweiften. Ohne Ge-
heiss des Abtes durften die Mönche den
abgeschlossenen Klosterbezirk nicht verlassen (c.
67). Mussten sie es tun, so pflegten sie den Abt
um den Segen zu bitten (Reisesegen). Gregor
d. Gr. erläutert dies in der (allerdings stark an
Magie und Aberglauben grenzenden) Erzählung

vom jungen Mönch (puerulus monachus),
der, von Heimweh getrieben, ohne den Segen
Benedictes das Kloster verliess und gleichen
Tags bei seinen Eltern starb. Zweimal stiess
das Grab den entseelten Leib wieder aus, bis
der Heilige selbst für Abhilfe sorgte (Gr. 24/
F 43 f).
Auf eine gewisse, vom Teufel nicht leicht
anzutastende Heiligkeit des Klosterbezirks verweist
Gregors Bericht vom unsteten Mönch, der des
Klosterlebens überdrüssig war und nach
Entlassung drängte. Ausserhalb des Klosters sah
er sich plötzlich einem Drachen mit aufgesperrtem

Rachen gegenüber. Er schrie um Hilfe, und
die herbeigeeilten Brüder führten ihn ins Kloster

zurück (Gr. 25/F44). Die Wohnung des
Pförtners befand sich gleich neben der Pforte
(c. 66).

ge zu tragen. Womit es aber gegeben wurde,
bleibt verschwiegen.
In den vorbenediktinischen Klöstern zeigte man
etwa die Gebetsstunden an durch Hammerschläge

an Metall- oder Holzscheiben (vgl.
Steidle 148). Auf dem Berg Athos ist letztere
Art, die Stundentrommel, ein längliches Holzbrett,

noch heute in Gebrauch. «Im Pachomiuskloster

ertönte die Posaune... Es ist möglich,
das auf Montecassino Glöcklein verwendet wurden»

(Steidle 245, Anm. 1). Da die Brüder auf
dem Feld, in den Gärten und Werkstätten
zerstreut arbeiteten, war ein gut hörbares, starkes

Zeichen vonnöten. Vielleicht wurden in
spätem Klöstern dazu Glocke und Glockenturm
benützt.
Gregor berichtet im 1. Kapitel der Benedictas
Vita, wie der Mönch Romanus dem jungen
Eremiten Benedict von Zeit zu Zeit an einem langen

Seil etwas Brot über den Felsen in die
unzugängliche Höhle hinunterliess und am Seil
eine kleine Glocke (tintinnabulm) befestigt hatte,

wodurch Benedictus auf die Speisung
aufmerksam ward.

Das Zeichen zum Gottesdienst
Den gemeinsamen Gottesdienst, das Chorgebet,

nennt St. Benedict «Opus Dei» — Werk
für Gott. Ihm darf nichts vorgezogen werden
(c. 43), und darum sollen die Mönche, sobald
das Zeichen zum Gottesdienst gegeben wird,
alles liegen lassen und «in grosser Eile
herbeikommen» (aaO). Das geschah gemäss den
Gebetsstunden einmal morgens früh und dann
sieben Mal des Tages. Dass das Zeichen pünktlich

gegeben wird, dafür hat der Abt selbst Sor-

1 Vgl. Germain Morin: Mönchtum und Urkirche.
St. Ottilien 1949.

2 Ignatius von Antiochien! gest. 110):
Smyrnäerbrief 12. Steidle 9.

n Vgl. Steidle 20 und Raimund Tschudy: Die
Benediktiner. Freiburg i. Ue. 1960, 29 f.

4 Philibert Schmitz: Histoire de l'ordre de Saint
Benoît. Maredsous 1942, I, 9, Anm. 1.

5 Vgl. Studien und Mitt. 26 (1905) 411—416.
0 Vgl. Tschudy aaO, 82 f.


	Die Elemente der Baukunst in der Benediktinerregel I

