
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 5

Artikel: Spätgotik am Oberrhein : eine Ausstellung in Karlsruhe

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I20

ken'. Du hattest, o Herr, voll Huld im Glück
mich gefestigt. Da bargst du dein Antlitz, schon
ward ich verwirrt» (V. 7 f). Ehrlich gesteht
der Beter, dass ihn das Glück sicher und
unbekümmert machte. Jetzt, nach der Prüfung sieht
er es als Huld Gottes an. Durch die Erfahrung
des Leidens ist ein Mensch Gott näher gekommen

und hat dazu erst noch ein tieferes
Verständnis seines Menschseins gewonnen. Der
Gedanke einer Auferstehung findet sich in den
frühen Schriften des Alten Testaments noch
nicht. Dennoch wird das Todesgrauen
überwunden aus der Gewissheit, beständig «vor
Gottes Angesicht» zu sein (vgl. Ps 16, 9 ff).
Der Glaube an das volle Heil des Menschen findet

sich erst im hellenistischen Judentum und
zeigt sich konkret in der Hoffnung auf Unsterblichkeit

(Weish 3, 1—4; 5, 15 f). Jesus hat diesen

Glauben bestätigt und den Sadduzäern, die
ihn nicht teilten, einen Schriftbeweis dafür
geliefert (Mk 12, 24—27 par). Nur das Neue
Testament kann uns Auskunft geben, wie der
Mensch letztlich die wahre Erfüllung seines
Menschentums findet, seine «Eigentlichkeit»,
seine innere Freiheit, seine volle Würde. Die
Bibel spricht von Heil, Rettung, ewigem Leben
und hat dabei meist die endzeitliche Vollendung

im künftigen Gottesreich vor Augen. Es

gehört zu ihrer unveräusserlichen Überzeugung,

dass sich volles Menschentum nicht im
irdischen Leben erschöpft. Gewähr dafür ist für
alle Christusgläubigen nicht nur das Wort des

irdischen, historischen Jesus, sondern die
Tatsache der Auferweckung des Gekreuzigten
durch Gott, der «die Toten lebendig macht und
das Nicht-Seiende zum Sein ruft» (Rom
4,17).

Spätgotik am Oberrhein
Eine Ausstellung in Karlsruhe

P. Bruno Scherer

Karlsruhe
Karlsruhe ist noch keine 300 Jahre alt. Der
Wille des Markgrafen Karl Wilhelm von Ba-
den-Durlach hat die Stadt buchstäblich aus
dem Waldboden gestampft. 1715 erliess er —
ermuntert durch einen Traum — den Aufruf
zur Besiedlung. Versailles, das grosse Vorbild
vieler deutscher Schlossanlagen der Barockzeit,

stand auch hier Pate und somit französische

Eleganz. Fächerförmig entfernen sich im
Süden die Strassen- und Häuserzüge, im Norden

die Wald- und Parkparzellen vom Mittelpunkt,

dem Schloss des Herrschers. Noch heute
grüsst den aufmerksamen Besucher am Ende
(oder am Anfang) aller Strassen des Stadtkerns

der zierliche Schlossturm. «Eine Stadt
wie ein Stern gebaut», schrieb Heinrich von
Kleist 1801 in einem Brief, «klar und lichtvoll
wie eine Regel, als ob ein geordneter Verstand
uns anspräche.»
Der starke Wille und der ordnende Verstand,
denen Karlsruhe die Entstehung und rasche
Entwicklung verdankt, waren nach dem Zweiten

Weltkrieg wieder am Werk. Die Stadt hatte
unter Fliegerangriffen schwer gelitten. Auch
das Schloss war zerstört. Der Neuaufbau
schaute in die Vergangenheit und in die
Zukunft zugleich: die kunstgeschichtlich wertvollen

Bauten, vor allem Friedrich Weinbrenners
spätklassizistische Schöpfungen, erstanden
nach den ursprünglichen Plänen, doch schlössen

sich neue Quartiere, ausgedehnte Wohn-
und Industrieanlagen an.



121

Seit dem Zusammenschluss der Bundesländer
Baden und Württemberg (provisorisch 1952,
im Juni dieses Jahres endgültig besiegelt) ist
Karlsruhe nicht mehr Landeshauptstadt. Aber
es wurde ob seiner zentralen Lage in Deutschland

und Europa zur Konferenzstadt und Sitz
des Bundesgerichtshofes — das deutsche
Lausanne. Es besitzt verschiedene Bundesverwaltungen

und Hochschulen und zählt gegen
260 000 Einwohner (1967).
Der anheimelnde badische Dialekt und ein
ehernes Denkmal aus dem letzten Jahrhundert
im neugestalteten Schlosspark erinnern an
Johann Peter Hebel (1760—1826), den grossen
Mundartdichter des alemannischen Sprachraums.

In Basel geboren, aber in Karlsruhe als
Schulmann und später als hoher evangelischer
Geistlicher tätig, hat ihn das Heimweh nach
dem Oberland, nach Land und Leuten im
heimatlichen Wiesental, in Lörrach und Basel zum
Dichter werden lassen. Noch heute munden
seine «Alemannischen Gedichte» frisch und
kraftvoll wie Bauernbrot.

Die Ausstellung
Das neu erbaute Karlsruher Schloss, ein Märchen

in Gold und Gelb bei nächtlicher
Beleuchtung, beherbergt das Badische Landesmuseum,

das vor allem Schätze der griechischen
und römischen Antike sowie der mittelalterlichen

Kunst und Kultur hortet. Hat im vergangenen

Jahr die Badische Landesbibliothek zu
Karlsruhe eine Ausstellung veranstaltet, die
durch ihren grossangelegten Katalog — «Reinhold

Schneider. Leben und Werk in Dokumenten»

(1969) — über die Landesgrenzen hinaus

Beachtung erlangte, so hat für dieses Jahr
das Museum die Initiative ergriffen: In gut
zweijähriger Planungs- und Sammelarbeit wurden

die wohl schönsten und bedeutendsten
noch erhaltenen Meisterwerke spätgotischer
Plastik, der Goldschmiede- und Textilkunst aus
dem Gebiet des Oberrheins zusammengetragen,

zu einer überzeugenden Schau vereinigt

und in einem umfangreichen Katalog * in
Wort und Bild festgehalten. Die Ausstellung
wurde am 4. Juli 1970 eröffnet und dauerte bis
zum 5. Oktober.
Die Schweizer Kunstfreunde und -historiker
werden dafür dankbar sein. Das Gebiet des
Oberrheins umfasste ja nicht nur das Elsass mit
Strassburg als der in gotischer Zeit führenden
Kunststadt, Freiburg i. Br. und das Badische,
sondern auch Basel und somit das Gebiet des
früheren Basler Fürstbistums sowie die
Rheingegend bis Schaffhausen. Konstanz bildete mit
dem Bodenseegebiet eine besondere Kunstregion,

stand aber mit dem Oberrhein in mannigfacher

Wechselbeziehung und hatte dessen

Anregungen vielfach übernommen und bis in die
Innerschweiz hinein weitergetragen. So traf
man in Karlsruhe häufig auf Ausstellungsobjekte

schweizerischer Leihgeber.

Herbst des Mittelalters
Die Eidgenossenschaft hatte sich im 15.
Jahrhundert zu einer Grossmacht entwickelt, in den
Burgunderkriegen ihre Schlagkraft unter
Beweis gestellt und sich im Schwabenkrieg aus
dem Reichsverband gelöst. Der «Herbst des
Mittelalters» (Huizinga) war auch am Oberrhein

durch eine politische, soziale, geistige
und religiös-kirchliche Unrast und Unruhe
gezeichnet. Das stolze Herzogtum Burgund wurde
zwischen dem Reich des französischen Königs
und dem Deutschen Reich erdrückt (die
Eidgenossen leisteten notgedrungen Henkersdienste)

die Habsburger wurden da und dort
zurückgedrängt, gewannen aber durch
günstige Heiraten grosse Ländereien, u. a. die
Niederlande. Universitäten erstanden (Basel,

* Spätgotik am Obenhein. Meisterwerke der Plastik
und des Kunsthandwerks 1450—1530. Hrsg. vom Ba-
disohen Landesmuseum Karlsruhe (Ernst Petrasoh).
Karlsruhe: C. F. Müller 1970. 382 Seiten Text, 8
Farbtafeln und 263 Schwarzweiss-Abbildungen. DM 15.—.
Die mit Seitenzahlen belegten Zitate im vorliegenden
Aufsatz beziehen sich auf dieses Buch.





123

Freiburg i. Br.). Die Buchdruckerkunst und der
Elan der Humanisten eröffneten der Wissenschaft,

der Dichtung und Kunst neue Mittel und
Möglichkeiten: das Flugblatt, das Buch,
Holzschnitt und Kupferstich. Die Quellen des Wissens

und Glaubens und die graphisch erfassbare

Kunst sollten allgemein zugänglich werden.

Erasmus von Rotterdam wirkte in Basel.
Und schliesslich brach die Sturzflut auch über
den Oberrhein herein: Reformation und
Bauernkriege und in deren Gefolge der barbarische

Eingriff in die Welt der Kunst, der Bildersturm

in Strassburg, Heidelberg, Basel, Zürich,
Konstanz. Die Künstler verarmten, erlernten
andere Berufe oder wanderten aus. «Diese
Zerstörung wandte sich nicht nur gegen die
Heiligenverehrung, sondern besass einen grundsätzlich

gegen die kirchliche Kunst gerichteten
bilderfeindlichen Zug» (76), schreibt Dr. Eva
Zimmermann. Später, im Dreissigj ährigen
Krieg und in der Französischen Revolution,
folgten weitere Bilderstürme als Ausdruck
einer Kunstfeindlichkeit, die in der
Menschheitsgeschichte immer wieder aufflackert.
Wehmütig und mühsam wird jeweils das
Verschonte wieder zusammengetragen.

Stilentwicklung
Auch die spätmittelalterliche Kunst steht
wesentlich im Dienste der Kirche und ihrer
Verkündigung. Das Heilswerk Christi wird
künstlerisch gestaltet und verherrlicht. Das
anthropozentrische Weitbild des Humanismus und

-<—

Anbetende Maria aus einer Geburt Christi (Künstler
unbekannt. Mitte 15. Jahrhundert. Badisches
Landesmuseum Karlsruhe). Zur Muttergottes sind das
Jesuskind und wohl noch andere Figuren zu denken.
Hände und Antlitz sind fein gebildet und bezeugen
vergeistigte Innerlichkeit. Die harten Röhrenfalten
des Gewandes verleihen der Gestalt einen eher
distanzierten, feierlichen Ausdruck.

der Renaissance machen sich aber bereits
bemerkbar, zeigen sich im gewandelten Stil an:
«Das radikal Neue dieser Kunst zielt auf die
Eroberung der sichtbaren Welt und ihrer
Wirklichkeit, es führt zum Sieg eines neuen Realismus»

(26). Der Goldgrund des Tafelbildes —
Symbol des Ewigkeitsbezugs — weicht dem
Landschaftshintergrund. Die Plastik erringt
Körperhaftigkeit und anatomische Richtigkeit.
Die Heiligen werden ohne Nimbus und als
Porträts lebender Zeitgenossen abgebildet. Bürger
und Bauer werden neben dem Geistlichen und
Adeligen «bildwürdig». Tiere und Pflanzen
und all die kleinen Dinge des täglichen Lebens
werden vom Künstler beachtet und möglichst
naturgetreu dargestellt. Die Kunst wird
volkstümlich.

Darin und in andern Stilzügen erblickt Professor

Ernst Petrasch Anzeichen überraschender
Parallelen zwischen der Spätgotik und der Kunst
unserer Tage (vgl. Pop-art). Das Erlebnis der
Zeit und das allgemeine Lebensgefühl haben
sich schon immer auf künstlerische Haltung
und Arbeitsweise ausgewirkt. So wird es im
Rückblick möglich, ein Kunstobjekt bis auf das
Jahrzehnt genau zu datieren und geographisch
zu lokalisieren.
Vom «Weichen Stil» um 1400, der die Idealität

alter Bildtradition noch beibehält, führt die
Entwicklung zu einem nüchternen Realismus,
der sich (ungefähr 1450) als «eckiger» oder
«harter» Stil zu erkennen gibt. Nach 1460
lockert sich die verfestigte kubische Massigkeit
wieder auf. Die Figuren werden dynamisch
bewegt (Höhepunkt gegen 1480). «Gegen 1500
klärt sich dieser reichbewegte Stil vorübergehend

zu beruhigter Haltung, Monumentalität
und Statuarik Diese «klassische» Phase
macht jedoch bald wieder einem neuerlichen
Bewegungsstil Platz, der durch seine
gesteigerten und rhythmisierten Zirkulationsformen
zu der Bezeichnung .Barockgotik' Anlass gegeben

hat» (Höhepunkt in der «Donauschule»
1500—1520) (33). Natürlich sind die Über-



124

gänge fliessend und wäre der Persönlichkeitsstil
der Künstler noch zu berücksichtigen.

In geographischer Sicht müsste die Problematik
der «Kunstlandschaft» einzelner Stämme

und Regionen beachtet werden. Nach Griesebach

(von Petrasch zitiert) wäre die
unterscheidende Grundhaltung oberrheinischer
Kunst in einer «eigentümlich reichen Bewegtheit

und Gelenkigkeit» zu sehen, im Feinglied-
rigen, «Tänzerisch-leichten» und «Zierlich-gespannten»:

«eine Spiegelung des ungemein
reichen geistigen Lebens, das diese Region durchzieht»

(41).

Plastik
Die Karlsruher Ausstellung verzichtete auf den
Einbezug der Malerei und somit auf die Welt
eines Martin Schongauer, Hans Baidung Grien,
Matthias Grünewald und Konrad Witz. Die
Glasmalerei war durch einige Proben vertreten,

die zum grossen Teil einer Strassburger
Werkstätte entstammen (Peter Hemmel von
Andlau). Die «Strassburger Fenster» waren am
Oberrhein und in ganz Süddeutschland
geschätzt.

Das Hauptgewicht der Ausstellung lag auf dem
Gebiet der Plastik. Tatsächlich hat sich die
künstlerische Aufmerksamkeit nach der
Fertigstellung der Kathedralen auf die grossen
Schnitzaltäre verlagert. Die Altarretabel, eine
Gemeinschaftsleistung von Schreiner, Schnitzer

und Maler gilt als kleines Gegenstück zum
Kathedralenbau. Das Strassburger Münster be-
sass vor dem Bildersturm von 1530 über 50
Altäre. Als Prachtsbeispiel oberrheinischer
Altarbaukunst ist uns der Riesenaltar des Meisters
H. L. im Münster zu Breisach erhalten geblieben.

Er zeigt im Mittelschrein die Krönung
Mariens.

Die einflussreichste Bildhauerpersönlichkeit
der Spätgotik mag Niclaus Gerhaert gewesen
sein, ein Niederländer, der 1463—1467 in
Strassburg wirkte, vom Kaiser aber an den
Wiener Hof berufen wurde. Einige Büsten und

das überlebensgrosse Baden-Badener Kruzifix
bezeugen seine Meisterschaft, die am Oberrhein

Schule machte. Neben ihm seien genannt
die beiden Strassburger Künstler Niclaus Ha-
genower und Veit Wagner sowie Hans Wydyz,
der in Freiburg i. Br. tätig war. Im Dreikönigsaltar

des Freiburger Münsters (Weihnachtsdarstellung

von Wydyz) tritt uns die ganze
Liebenswürdigkeit der gotischen Skulptur gegenüber.

Kunsthandwerk
Zu den Schätzen einer mittelalterlichen Kirche
gehörten auch die vasa sacra: Kelche, Ziborien,

Monstranzen. Den Altartisch zierten kostbare

Antependien. Reliquiare in vielerlei
Gestalt, Statuetten, Schreine und Vortragskreuze
wurden auf Prozessionen mitgetragen. Die
höchsten Erzeugnisse der Gold- und
Silberschmiedekunst sollten der Ehre Gottes und
seiner Heiligen dienen. In Strassburg, Basel, Freiburg

i. Br. und in andern Städten hatten sich
Goldschmiedezünfte gebildet. Erasmus Krug
(seit 1506 in Strassburg) hatte Beziehungen zu
Silberbergwerken in Graubünden und im Kanton

Uri. Basler Werkstätten belieferten das

ganze Gebiet der Schweiz. Kannen und Becher
für den Profangebrauch vervollständigten das
Bild der Zeit.

Dass auch Textilien künstlerische Werte bedeuten

können, bewies das «Heidnischwerk», die
Wollwebarbeiten, die als Wandbehang, Kissenbezug,

Decken und Bodenteppiche der Wohnung

Glanz und Würde verliehen. Neben
«Füraltartüchern» (Antependien), u. a. aus
Rheinau, Kaselkreuzen und andern sakralen
Textilien, beeindruckten eine Reihe von
Wandteppichen mit weltlichen Motiven. Sie vertraten

die profane Welt des ausgehenden Mittelalters:

Monatsdarstellungen, Wildleute mit
Fabeltieren und die prächtige Teppichfolge vom
«Busant» (Bussard), einer ergreifenden,
märchenhaften Liebesgeschichte, die ein mittel-



I25

hochdeutsches Versepos aus dem Elsass
überliefert. Aus Basel stammte das kartenspielende
Paar im Minnezelt.

Graphische Blätter, Münzen, Medaillen und
Siegel rundeten das Bild der Zeit. — Die
Ausstellung wird zweifellos vielen Besuchern die
Kunstepoche der Spätgotik, «des goldenen
Zeitalters oberrheinischer Kunst» (34) nahegebracht

und die weitere Erforschung der Kunst
am Oberrhein gefördert haben.

Unsere Liebe Frau im Ahorn

P. Hieronymus Haas

Das kleine Land Innerrhoden besitzt im Ahorn
ein kostbares Marienheiligtum. Hier wird seit
Jahrhunderten ein altes Marienbild verehrt.
Wer das anmutige Gnadenbild Unserer Lieben
Frau im Ahorn geschaffen hat, ist bis heute
unbekannt geblieben. Die Kunsthistoriker
datieren es in die vorreformatorische Zeit, etwa in
die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts.
Ursprünglich stand das Bild in einem hohlen
Ahornbaum und wurde von den Sennen der
nahe liegenden Alpen verehrt. Noch in den Jahren

1690 bis 1718 ist es nachweisbar im
«Ahorn» gestanden. In den nachfolgenden Jahren

kam ein reformierter Senn aus Ausserrhoden

auf die Ahornalp, der nichts übrig hatte
für das alte Marienbild. Er warf es unter
schrecklichen Fluchworten ins Feuer. Doch auf
wunderbare Weise erlosch das Feuer sofort, und
das Bild blieb unversehrt. Schliesslich nahm er
eine Axt und wollte es vernichten. Die Axt flog
vom Halme und verwundete ihn schwer;
wutentbrannt warf er das Bild in den Weissbach.
Noch heute lassen sich Axthiebe und Brandspuren

am Bilde feststellen. Am gleichen Abend sei
ein fürchterliches Hagelwetter über die Ahornalp

niedergegangen und habe die ganze Alp
zerschlagen, so dass man sie jahrelang nicht
mehr befahren konnte. Den Frevler traf Gottes-
Strafe auf dem Fuss. Er hatte keinen frohen
und keinen gesunden Augenblick mehr, und
sein unglückseliger Tod ging noch Jahrzehnte
von Mund zu Mund.
Während eines Hochwassers flössten einige
Männer Holz am Sitterstrand bei Enggenhüt-


	Spätgotik am Oberrhein : eine Ausstellung in Karlsruhe

