
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 5

Artikel: Zum Menschenbild des Neuen Testamentes. I

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ii3

Zum Menschenbild
des Neuen Testaments I

P.Andreas Stadelmann

greift aber auch Worte aus der griechischen
Tradition auf (z. B. «Gewissen», «Vernunft»,
usw.). Mit den Büchern des Alten Testaments
haben die neutestamentlichen Schriften
gemeinsam, dass sie keine umfassende Lehre über
Natur, Bestandteile und Eigenschaften des
Menschen vortragen wollen. Die Offenbarung
betrachtet den Menschen immer in seiner
Ganzheit. Sie sieht ihn auch nie als ein auf sich
selbst gestelltes Individuum, sondern stets in
seiner Beziehung zu Gott. Deshalb weiss sich
der biblische Mensch immerfort in seinem Woher

und Wohin in Gott geborgen, aber auch
gleichzeitig von Gott angefordert. Hinzu tritt
schliesslich die Beobachtung, dass sich der
Mensch der Bibel immer als geschichtlich
existierend weiss und erfährt; er ist deshalb ständig

in Bewegung. Das ist der Grund, warum
das Wesen des Menschen, wie die Bibel
ihn sieht, nie mit statischen, sondern nur mit
personalen Anschauungsformen annähernd
beschrieben werden kann.

Ein Entwurf des christlichen Menschenbildes
kann von den Auskünften des Alten Testamentes

nicht absehen. Die neutestamentlichen
Schriftsteller sind an ihrer Bibel unser Altes

Testament) gebildet, in deren Kategorien
sie denken. Sie setzen das Menschenbild der
alttestamentlichen Offenbarung voraus, knüpfen

daran an und ziehen die dort bereits kräftig

hervortretenden Linien weiter aus. Schon
manche anfallenden Begriffe, die den
Menschen beschreiben und umschreiben sollen,
sind dem Alten Testament entnommen (z. B.
«Fleisch», «Seele», «Geist», usw.). Paulus

I. Zum allgemeinbiblischen Menschenbild

1. Ganzheitsschau des Menschen
In der bildhaften Ausdrucksweise des älteren
Schöpfungsberichtes heisst es: «Da bildete
Gott der Herr den Menschen aus dem Staub
der Erde und hauchte ihm den Odem des
Lebens ins Angesicht. So wurde der Mensch zu
einem lebenden Wesen» (Gen 2, 7). In dieser
Darstellung rückt der Mensch in das Zentrum
der Schöpfungswelt. Seine Erdverbundenheit
ist mit dem Wortspiel adam («Mensch») —
adamah («Erdboden») auch äusserlich erkennbar

gemacht. Der Mensch ist wirklich ein
Erdwesen, ein «Erdling»; «der erste Mensch ist
irdisch von der Erde» (1 Kor 15,47). Sein
eigentliches Wesen aber, Existenz und Leben,
empfängt der Mensch vom Schöpfergott, der
ihm den Lebensodem einhaucht und zu einem
«lebenden Wesen» macht. Der Mensch als
Ganzes geht aus Gottes Schöpferhand hervor.



ii4

Innerhalb der Gesamtschöpfung und der übrigen

Erdbewohner nimmt er eine Spitzenstellung

ein.
In anderer Weise, tiefer und reifer, kommen
die gleichen Grundgedanken im ersten,
priesterschriftlichen Schöpfungsbericht (Gen 1)

zur Geltung: Der Mensch wird als letztes und
höchstes Geschöpf auf Erden geschaffen und in
die Herrschaft über die Schöpfung eingesetzt.
Aber neben dieser seiner Haupt- und
Herrscherstellung wird noch eindringlicher seine
Gottähnlichkeit und Gottebenbildlichkeit
herausgearbeitet: «So schuf Gott den Menschen
als sein Abbild. Als Gottes Abbild schuf er ihn.
Er schuf sie als Mann und Frau» (Gen 1, 27).
Der ganze Mensch also, gerade auch in seiner
geschlechtlich differenzierten Leibbefindlichkeit

ist Ebenbild Gottes. Diese Gottbezogen-
heit verleiht ihm eine unvergleichliche Würde
und Hoheit (vgl. hiezu Ps 8; Sir 17).
Diese Ganzheitsschau des Menschen durchzieht

die ganze Bibel, auch das Neue Testament.

Aufschlussreich ist ein Wort Jesu, mit
dem er das Vertrauen seiner Jünger in
Nachstellungen stärken will: «Fürchtet euch nicht
vor denen, die wohl den Leib, nicht aber die
Seele töten können. Fürchtet vielmehr den, der
Seele und Leib ins Verderben der Hölle stürzen

kann» (Mt 10, 28). Die Seele, welche beim
leiblichen Tod nicht getötet werden kann, steht
im Gegensatz zum ganzen Menschen («Seele
und Leib»), der in der Hölle verderbt werden
kann. Die Vergleichspunkte sind hier also nicht
«sterblicher Leib» «unsterbliche Seele»,
sondern irdischer Tod und ewiges Leben werden
einander gegenübergestellt: Gott kann den ganzen

Menschen der Hölle überantworten. Der
Ausspruch Jesu setzt also die Auferstehung
zum Gericht voraus, wo der ganze Mensch vor
dem Richter zu erscheinen hat. Folglich
machen erst Leib und Seele den vollverantwortlichen

Menschen aus.
Dieselbe Ganzheitsschau kommt in dem paradox

formulierten Wort zum Ausdruck: «Wer

sein Leben retten will, wird es verlieren. Wer
aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird
es finden» (Mt 16,25). Das will heissen: Wer
seine Existenz («Seele und Leib») eigensüchtig

sichern will, wird sie in ihrem eigentlichen
Sinn und Ziel verlieren (vgl. auch Mk 8, 35;
Mt 6, 25). Hier versagt unsere geläufige,
aristotelisch-abendländische Unterscheidung von
«Seele» und «Leib». Jede der parallelen Zeilen
meint immer den ganzen Menschen in seiner
personalen Würde und gottgegebenen Bestimmung.

Folgerichtig verteidigt denn Jesus gegenüber

den Sadduzäern auch die leibliche
Auferstehung (Mk 12, 18—27).
Die biblische Ganzheitsschau des Menschen ist
deshalb so wichtig, weil sie jegliche Gefahr
einer Leibabwertung und -Verachtung beseitigt.

Die Heilige Schrift sieht den irdischen
Menschen in seiner Gebundenheit an alle
Seinsbereiche, den physischen, animalischen
und geistigen. Sie hält aber auch die Vorrangstellung

des Menschen vor der übrigen Schöpfung,

den Primat seiner geistig-personalen
Würde hoch.

2. Bindung an die Gemeinschaft

Zum biblischen Verständnis des Menschen
gehört ferner die Gebundenheit des einzelnen an
die Gemeinschaft, besonders an jene naturgegebenen

Gemeinschaften wie Familie, Sippe,
Stamm und Volk. Der Mensch existiert nur als
Glied eines Verbandes und ist in dessen Leben
auf Gedeih und Verderben einbezogen, er
nimmt an Schuld und Schicksal der Gemeinschaft

teil, in die hinein er geboren wurde. Dieses

Solidaritätsbewusstsein ist in Israel wie
überhaupt im Orient viel stärker ausgeprägt als
im Abendland. Begründet ist diese Gemeinschaft

im Bund mit Jahwe. Der Glaube an ihn,
Kult und Leben nach seinem Gesetz, schaffen
eine Gemeinschaft des Denkens und
Handelns, die Israel in guten und widerwärtigen
Zeiten fest zusammenhält.



JI5

Auch das Neue Testament weiss um die
Wichtigkeit sozialer Bindung für die Verwirklichung

echten Menschentums. Die natürliche
Verbundenheit des einzelnen mit der Gemeinschaft

und die Verpflichtung jedes Menschen
gegenüber seinem Bruder wird jetzt aber überhöht

durch die Verbundenheit der Jesusjünger
untereinander und an die neue Gemeinschaft,
die der Herr in seinem Blute begründet hat.
Jesus selber hat jedoch dem Kreis der an ihn
Glaubenden keine Grenzen gesetzt. Volks- oder
Religionszugehörigkeit ist grundsätzlich nicht
entscheidend. Er macht den Weg frei für Gottes

endzeitlichen Ruf an alle Völker (vgl. Mk
14, 24 par; Mt 28, 19). Die kompromisslose
Gleichstellung aller Menschen vor Gott und
ihre von demselben Gott geforderte Hinwendung

zum «Nächsten» bis hin zur Feindesliebe

(Mt 5, 44—48) ist ein Kernstück christlicher

Botschaft. Im Hauptgebot der Liebe ist die
Verpflichtung zu «sozialer» Gesinnung und
Tat unlöslich mit der Gottesliebe verankert.
Auch Paulus hat das Bild vom gemeinschaftsbe-
zogenen Menschen klar erkannt und gesehen.
Bei ihm erscheint «Gemeinschaft» ausschliesslich

in religiöser Bedeutung. Für den Apostel
ist eine neue Gemeinschaft in Christus zur
Wirklichkeit geworden, die gnadenhaft in der
Taufe grundgelegt ist (vgl. Gal 3, 28; Kol 3, 9

ff). Konkret besteht diese neue Gemeinschaft
in der durch den Geist gewirkten Einmütigkeit
der einzelnen untereinander und mit Gott, ihr
Leben im Geiste Christi. In diesem neuen,
gnadenhaften Verband gibt es aber auch den

«neuen Menschen», der die ursprüngliche
Schöpfungsherrlichkeit wiedererlangt hat, ja
übertrifft. Freilich kommt dieser Prozess der
Neubildung erst dann zum Abschluss, wenn
der wiederkehrende Herr «unseren
Niedrigkeitsleib umgestalten und seinem verherrlichten

Leib gleichgestalten wird» (Phil 3,21).
Unterdessen soll der in Christus nach dem
Bilde Gottes geschaffene «neue Mensch» sein
Menschsein erst in der Mitmenschlichkeit und

Brüderlichkeit durch die Liebe, das Band der
Vollkommenheit (Kol 3, 14), erweisen.

3. Geschichtlichkeit des Menschen

Ein weiterer im Menschenbild der Bibel deutlich

hervortretender Aspekt ist der der
Geschichtlichkeit. Die Heilige Schrift sieht den
Menschen immer in seiner konkreten Situation.

Sie philosophiert nicht über den «Menschen

an sich», etwa über seinen Unterschied
zum Tier, und interessiert sich kaum für seine
Wesensanlagen, sondern fragt nach den
Fähigkeiten und Möglichkeiten zum Handeln, und
nach den Wegen und Weisungen, wie sich der
Mensch verhalten und entscheiden soll. Kraft
seiner Geistbegabung greift der Mensch in den
Ablauf des irdischen Geschehens ein, er
vermag die in der Schöpfung verborgenenen Anlagen

in Bewegung zu setzen, zu fördern und zu
beschleunigen, kurz, er setzt «Geschichte» in
Gang. Dabei erfährt er sich selbst als
«geschichtliche» und «Geschichte schaffende»
Kraft.
Am Anfang der Menschheitsgeschichte steht
die unselige Tatsache des Sündenfalls. Damit
beginnt eine Unheilsgeschichte, die nur durch
das Eingreifen Gottes Licht und Hoffnung
schafft. Der Zustand des «gefallenen
Menschen» wird nicht im einzelnen beschrieben,
sondern an den Auswirkungen der Ursünde für
die Lebensumstände des Menschen, an den
Geburtsschmerzen der Frau und der mühseligen

Arbeit des Mannes, an der Vertreibung aus
dem Paradies und dem Todesschicksal
veranschaulicht, im weiteren Verlauf dann auch am
unseligen Verhalten des Menschen, am Brudermord

Kains und am voranschreitenden
Sittenverfall aufgezeigt. Durch die Erinnerung an das

geschichtliche Verhalten seiner Vorfahren lernt
der hebräische Mensch sein eigenes Wesen
verstehen und die Zukunft zu deuten. Er erkennt
dabei immer wieder und gesteht es in Demut
ein, dass «das Sinnen des Menschenherzens böse





Nimm den Hut ab und knie dich hin.
Lausche, was der Herr dir sagen will.
Wer den Dingen nachläuft, dem laufen sie davon.

Wer sich von ihnen löst, bekommt sie in den Griff.
Fürchte dich nicht vor der Stille
Sie ist wie ein verborgener Schatz im Acker.
Es lohnt sich, alles zu verkaufen, um ihn zu erwerben.
Sie ist wie eine Wüste.

Weglose Unermesslichkeit, Sand und sengende Sonne.

Lass dich nicht entmutigen,
und du wirst die Quelle lebendigen Wassers entdecken.

Mach dich klein vor Gott,
und du wirst über dich selbst hinauswachsen.

Nimm den Hut ab und knie dich hin.
Lausche, was der Herr dir sagen will.
Und was sagt er?

Höre Israel:
Ich bin der Herr, dein Gott,
dein Erlöser und Heiland.

P. Vinzenz Stebler



118

ist von Jugend auf» (Gen 8,21) und «dass es

keinen Menschen gibt, der nicht sündigt» (3
Kön 8, 46). Diese Erfahrung tausendfach
erwiesenen Versagens treibt Israel immer wieder
vor das Angesicht und in die Arme Jahwes, wo
es Hilfe, Abkehr, Strafe und erneute Erbarmung

erfährt. Gerade in seiner geschichtlichen
Existenz ist der Mensch auf Gott angewiesen,
weil er anders einfach nicht bestehen kann:
«Wenn ihr nicht glaubt, habt ihr keinen
Bestand» (Is 7,9).
Im Neuen Testament ist der Mensch nicht
weniger aus seiner geschichtlichen Verbundenheit

gelöst. Jesus ruft die Nähe des Gottesreiches

aus (Mk 1,15), der Menschhat sich noch in
dieser Weltzeit zu entscheiden. Jesus weiss sich
selbst allenfalls an die ihm zugewiesene Zeit
gebunden (vgl. Llc 13, 32 f) und nimmt die
Stunde seines Todes als Verfügung des Vaters
an. Er spricht unmittelbar und eindringlich
seine Zeitgenossen an (Lk 13,6 ff; 19,41 ff)
und tadelt «dieses Geschlecht», das nicht auf
seine Stimme hören und umkehren will (Mt
11, 16 ff; Mk 8, 12. Lk 11,31). Das endzeitliche

Geschehen entlässt den Menschen nicht
aus der geschichtlichen Entscheidung, sondern
fordert sie ihm in der Zeit, in der Geschichte,
ab. Zwar ist die christliche Existenz eine
eschatologische, d.h. am «Ende der Äonen»
(1 Kor 10, 11), auf den künftigen Äon

hingeordnet (vgl. Eph 2, 5 ff), und eine unweltliche,

d. h. nicht im Irdischen beheimatet (vgl.
Phil 3, 20), nicht von weltlicher Art (vgl. Rom
12, 2. 1 Kor 7, 29 ff), gleichwohl aber eine
geschichtliche, an diesen Äon gebunden und
irdische Bewährung erfordernd. Die durch die
eschatologische Blickweise erhöhte Wachsamkeit

ermöglicht eine bewusste Bewältigung der
Gegenwart.
Für das Menschenbild bedeutet diese neutesta-
mentliche Botschaft, dass dem Menschen
innerste Freude und stärkste Kraft, Trost in den
irdischen Nöten und Freiheit von innerem
Zwang angeboten werden, nicht durch Loslö¬

sung vom konkreten Lebensraum, nicht durch
Weltflucht oder Ekstase, sondern dieses Angebot

geschieht in seiner geschichtlichen
Existenz, in seiner Verflochtenheit in die
irdischen Dinge und Geschehnisse. Der christlichgläubige

Mensch ist nicht ein «Übermensch»,
eine Ausnahme von den übrigen Menschen,
sondern der Vollmensch, in dem die letzten
und tiefsten Dimensionen des Menschseins
ausgeprägt sind.

4. Spannung zwischen Mensch und Welt

Die Schöpfung und mit ihr der Mensch hat an
einem Geschehen Anteil, das jetzt von Gott zu
einem Ziel geführt wird. Er wendet die
Geschichte zum letzten Heil. Hier spannt sich der
Bogen von der Schöpfung über die Erlösung
zur Vollendung. Von diesem Ende her, das
keinUntergang, sondernNeuschöpfung ist, wird
die verborgene Sinnhaftigkeit und die
Zielgerichtetheit der Geschichte enthüllt. Mittlerweile

wirkt der Mensch in dieser «Welt», in
«diesem Äon». Mit «Welt» kann speziell im
Neuen Testament die Schöpfung, das Universum,

der Lebensraum des Menschen gemeint
sein. Der «Welt» kommt aber auch die Bedeutung

einer geschichtlich gewordenen Gestalt,
einer geistigen Grösse, eines moralischen, den
Menschen in seinem Streben betreffenden
Bereiches zu. In seinem Selbstverständnis ist der
Mensch durch all dies angesprochen, gefragt
und herausgefordert. Man muss also aller
Gesichter der «Welt» gewahr werden und eingedenk

bleiben. Der Mensch kommt in seiner
Erfahrung von «Welt» nie aus der Spannung und
Unruhe heraus. Die »Welt» kann ihm positiv
und negativ begegnen. Es gibt im Neuen Testament

Stellen, die eindeutig um diese Spannung
wissen. «Die Zeit ist kurz bemessen. Daher
sollen die Verheirateten leben, als wären sie
nicht verheiratet; die Trauernden, als trauerten

sie nicht; die Fröhlichen, als wären sie
nicht fröhlich; die Erwerbenden, als besässen



119

sie nichts; die mit der Welt verkehren, als hätten

sie nichts davon; denn die Gestalt dieser
Welt vergeht» (1 Kor 7,29—31). Man hat
diese Ausführungen des Apostels mit stoischen
Gedankengängen verbinden wollen und
gemeint, er lehre eine Art innerlicher Unerschütterlichkeit,

ein Desinteresse an den Dingen der
Welt, die den Menschen innerlich nicht berühren

dürften, eine kühle Reserve, ein verlogenes
Tun-als-ob. Nun ist sicher, dass Paulus einen
Abstand von der Welt wünscht. Mit welcher
Begründung? Besitzen die Dinge dieser Welt
keinen Wert? Oder sind sie für den Menschen
unwichtig? Keines dieser Motive liegt im
Blickwinkel des Paulus. Er schreibt nämlich aus
einer ganz bestimmten eschatologischen Sichtweise

heraus: Die Zeit ist zusammengedrängt,
die endzeitliche Drangsal bricht schon herein,
die Gestalt dieser Welt «geht vorüber» wie ein
Schauspieler auf der Bühne. Die paulinische
Perspektive ist gewiss etwas zu verkürzt und zu
scharf geraten, sie ist aber grundsätzlich doch
gültig: Diese Welt hat keinen Bestand, sie läuft
unaufhaltsam, wenn vielleicht auch
jahrtausendelang, ihrem Ende zu, ist «vergänglich».
Man kann die Dinge dieser Welt nicht festhalten.

Damit werden sie nicht völlig abgewertet
oder gar entwertet, vielmehr werden sie in
ihrer ursprünglichen schöpfungsgemässen
Gutheit gesehen, aber auch nach ihrer Kontingenz

und Begrenztheit eingestuft.
Das gleiche Motiv hören wir in t Jo 2, 15—17:
«Habt nicht die Welt lieb, noch was in der
Welt ist. Wenn einer die Welt liebt, so ist die
Liebe zum Vater nicht in ihm. Denn was in der
Welt ist: Fleischeslust, Augenlust und Hoffart
des Lebens, stammt nicht vom Vater, sondern
von der Welt. Doch die Welt vergeht und ihre
Lust; wer aber den Willen Gottes tut, bleibt in
Ewigkeit». Die moralische Warnung kann
verdecken, dass die irdischen Dinge auch wahre
Güter, die Triebe im Menschen auch gottgegebene

Kräfte zum Guten sind. Aber die Beurteilung

der Welt als vergänglicher, vorläufiger

und vorletzter Grösse bleibt bestehen. Der
Mensch hat diese Spannung auszuhalten.
Schliesslich wären auch noch jene Stellen
anzuführen, wo der christliche Mensch «Beibürger»,

«Fremdling», «Pilger» auf Erden
genannt wird (1 Petr 1,1.17; 2,11; Hebr
11,13; vgl. auch 2 Kor 5,6—8). Sie mögen
den Eindruck der Weltabgekehrtheit
erwecken. Aber das frohgemute Pilgern in einer
Welt, die nicht unsere letzte Wohnstätte ist,
kann auch ein gutes Bild sein und braucht
unsere irdischen Aufgaben nicht zu hindern.
Die ständige Spannung im Verhältnis zur Welt
gehört also zum biblischen Menschenbild. Der
Mensch steht zwischen Verlust und Besitz der
Güter dieser Welt, zwischen Dienst an der
Welt und Distanz von ihr, zwischen Genuss
und Verzicht. In der an die bestehende Welt
gebundenen, von Tod und Vergehen bedrohten

menschlichen Existenz gibt es nie eine statische

Ruhe, Ordnung und Sicherheit, sondern
eh und je nur ein neues Sich-Entscheiden, ein
dynamisches Verhalten, das keine Bewusst-
seinsspaltung ist, sondern lebendige Spannung.
Der Mensch der Bibel hütet sich vor
Weltflucht genau so wie vor Weltsucht.

5. Der Mensch und sein Heil

Es ist eine Grundüberzeugung der Bibel, dass
der Mensch sein Glück und Heil nur und erst
in der vollen Lebenseinheit mit Gott findet.
Gott ist die Fülle des Lebens und Licht, und je
mehr der Mensch daran teilhat, umso mehr
erfüllt sich auch sein Verlangen nach Leben und
Glück. Die Heilige Schrift bejaht durchaus den
Wunsch des Menschen, alle vorhandenen
Lebenskräfte und Lebensmöglichkeiten zu entfalten.

Der Mensch muss sein Heil aber erringen,
er hat Belastungsproben auszustehen. Psalm 30
etwa, das Lied eines aus Todesnot Geretteten,
lässt uns in seine Gedanken bei Glück und
Unglück hineinblicken: «Ich dachte in meinem
friedlichen Glück: ,Nimmer werde ich wan-



I20

ken'. Du hattest, o Herr, voll Huld im Glück
mich gefestigt. Da bargst du dein Antlitz, schon
ward ich verwirrt» (V. 7 f). Ehrlich gesteht
der Beter, dass ihn das Glück sicher und
unbekümmert machte. Jetzt, nach der Prüfung sieht
er es als Huld Gottes an. Durch die Erfahrung
des Leidens ist ein Mensch Gott näher gekommen

und hat dazu erst noch ein tieferes
Verständnis seines Menschseins gewonnen. Der
Gedanke einer Auferstehung findet sich in den
frühen Schriften des Alten Testaments noch
nicht. Dennoch wird das Todesgrauen
überwunden aus der Gewissheit, beständig «vor
Gottes Angesicht» zu sein (vgl. Ps 16, 9 ff).
Der Glaube an das volle Heil des Menschen findet

sich erst im hellenistischen Judentum und
zeigt sich konkret in der Hoffnung auf Unsterblichkeit

(Weish 3, 1—4; 5, 15 f). Jesus hat diesen

Glauben bestätigt und den Sadduzäern, die
ihn nicht teilten, einen Schriftbeweis dafür
geliefert (Mk 12, 24—27 par). Nur das Neue
Testament kann uns Auskunft geben, wie der
Mensch letztlich die wahre Erfüllung seines
Menschentums findet, seine «Eigentlichkeit»,
seine innere Freiheit, seine volle Würde. Die
Bibel spricht von Heil, Rettung, ewigem Leben
und hat dabei meist die endzeitliche Vollendung

im künftigen Gottesreich vor Augen. Es

gehört zu ihrer unveräusserlichen Überzeugung,

dass sich volles Menschentum nicht im
irdischen Leben erschöpft. Gewähr dafür ist für
alle Christusgläubigen nicht nur das Wort des

irdischen, historischen Jesus, sondern die
Tatsache der Auferweckung des Gekreuzigten
durch Gott, der «die Toten lebendig macht und
das Nicht-Seiende zum Sein ruft» (Rom
4,17).

Spätgotik am Oberrhein
Eine Ausstellung in Karlsruhe

P. Bruno Scherer

Karlsruhe
Karlsruhe ist noch keine 300 Jahre alt. Der
Wille des Markgrafen Karl Wilhelm von Ba-
den-Durlach hat die Stadt buchstäblich aus
dem Waldboden gestampft. 1715 erliess er —
ermuntert durch einen Traum — den Aufruf
zur Besiedlung. Versailles, das grosse Vorbild
vieler deutscher Schlossanlagen der Barockzeit,

stand auch hier Pate und somit französische

Eleganz. Fächerförmig entfernen sich im
Süden die Strassen- und Häuserzüge, im Norden

die Wald- und Parkparzellen vom Mittelpunkt,

dem Schloss des Herrschers. Noch heute
grüsst den aufmerksamen Besucher am Ende
(oder am Anfang) aller Strassen des Stadtkerns

der zierliche Schlossturm. «Eine Stadt
wie ein Stern gebaut», schrieb Heinrich von
Kleist 1801 in einem Brief, «klar und lichtvoll
wie eine Regel, als ob ein geordneter Verstand
uns anspräche.»
Der starke Wille und der ordnende Verstand,
denen Karlsruhe die Entstehung und rasche
Entwicklung verdankt, waren nach dem Zweiten

Weltkrieg wieder am Werk. Die Stadt hatte
unter Fliegerangriffen schwer gelitten. Auch
das Schloss war zerstört. Der Neuaufbau
schaute in die Vergangenheit und in die
Zukunft zugleich: die kunstgeschichtlich wertvollen

Bauten, vor allem Friedrich Weinbrenners
spätklassizistische Schöpfungen, erstanden
nach den ursprünglichen Plänen, doch schlössen

sich neue Quartiere, ausgedehnte Wohn-
und Industrieanlagen an.


	Zum Menschenbild des Neuen Testamentes. I

