
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 3-4

Artikel: Ehe und Vermählung im christlichen Brauchtum

Autor: Haas, Hieronymus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


84

gediegenen Prüfung verunmöglicht wird.
Brautzeit ist Zeit ernster Prüfung. Ihr müsst
euch kennen lernen, ihr müsst zusammenpassen.

Ist Eure künftige Ehe harmonisch, dann
iist sie ein Stück Himmel auf Erden. Ist sie das

nicht, kann sie zur Hölle auf Erden werden.

«Drum prüfe, wer sich ewig bindet,
ob sich das Herz zum Herzen findet. Der
Wahn ist kurz, die Reu ist lang». So sagt
Schiller in seinem Lied von der Glocke. Zur
Prüfung kommt hinzu die Bewährung. Achtet

die Grenzen, die der Brautzeit gesteckt
sind. Opfer und Beherrschung sind das
Fundament einer heiligen Ehe. Wer die Blüten
vernichtet, wartet vergebens auf die Früchte.
Die Zeit der Prüfung und Bewährung wird
so zu einer Zeit der Gnade. Vertieft Euer
religiöses Leben. Im regelmässigen Sakramentenempfang

holt Euch dazu die Kraft von Christus.

Pflegt in der Bekanntschaft echte, wahre
Marienverehrung. Der Weg, den die allerselig-
ste Jungfrau selbst gegangen ist, war alles

andere als leicht und bequem. So kann
auch der Pfad, auf dem Maria uns führt, nicht
ohne Kampf und Mühe sein. Maria gibt
nur denen die Siegeskrone, die tapfer unter

ihrer Fahne kämpfen.

Ehe und Vermählung im
christlichen Brauchtum

P. Hieronymus Haas

Brautleuten und Jungvermählten sollen diese
Blätter gewidmet sein. Um Ehe und Traualtar
hat sich im Verlaufe christlicher Geschichte
ein wundersamer Kranz sinniger Bräuche
gebildet. In diesem Brauchtum ist gleichsam
etwas vom Hauch des Heiligen Geistes spürbar
geworden. In dem spannungsreichen, heiligen

Raum von Brautzeit und Vermählung
konnte sich die unvergängliche Symbolkraft
des christlichen Glaubens entfalten und seine
Strahlen bis in unsere Gegenwart entsenden.
Aus der Vielfalt christlichen Brauchtums
möchten wir nur die leuchtenden Symbole von
Ring, Schleier und Kerze in unser Blickfeld
rücken. Der Ring als Symbol der Einheit und
Unauflöslichkeit der Ehe ist uraltes Brauchtum
und ist von der heutigen Vermählung nicht
mehr wegzudenken. Schon die ältesten
Berichte unserer Literatur sprechen von einem
«Truring» — Tru ist nicht etwa die
mundartliche Form von Trau, sondern von Triiw,
Treue; der Ring wurde immer als Zeichen der
Treue betrachtet. Als Ehe- und Trauringe werden

heute in Stadt und Land einfache, silberne
oder meist goldene Ringe gewählt. Viele
Verlobte lassen sich schon zur Verlobung ihre
Ringe von Priesterhand segnen, um so ihrem
Bündnis den Charakter des Heiligen und
Unverbrüchlichen zu geben. Für gewöhnlich wird
der Verlobungs- oder Trauring am vierten
Finger der linken Hand getragen, dem
Ringfinger oder wie man ihm früher sagte, dem
Herzfinger oder Goldfinger. Schon der
berühmte Prediger Geiler von Kaysersberg sagt



85

in seinem Evangelienbuch: «Den Ring trägt
der Mensch an seinem vierten Finger, der heis-
set Herzfinger.» Cyriacus Spangenberg nennt
in seinem «Ehespiegel» auch die Begründung
dieses alten Brauches: «Und es wird der Brautring

an den vierten Finger gesteckt, von
welchem die Adern zum Herzen gehen, um
anzuzeigen, dass die Liebe soll herzlich sein', wie
Isidor von Sevilla es in seinen Büchern ,de
Officiis' Caput 15 verlanget.»
Freilich hat sich im Laufe der Zeit auch der
Aberglaube in diese Dinge eingemischt. Der
Basler Pfarrer Gast bezeichnet es in seinem
Tagebuch als eine böse Vorbedeutung, «dass bei
der Hochzeit von Nikiaus Heer und Maria
Y1 am 28. Juni 1552 in Basel der Bräutigam
den Trauring zu Hause vergessen hatte, und
so zu spät in die Kirche kam» (Buxdorf-Falk-
eysen, 1856, 98). Auch das Fallenlassen des

Ringes vor dem feierlichen Wechsel soll
Unglück bedeuten.
Ist der Ring der Braut vom Bräutigam bei der
Trauung angesteckt worden, so soll die Frau
den Ring nie mehr ablegen. Die Legende der
hl. Idda von Toggenburg zeigt uns, wie
verhängnisvoll es sein kann, wenn die Frau ihren
bräutlichen und ehelichen Schmuck, sei es nur
der Reinigung wegen, für kurze Zeit weglegt.
Ein ganzes Familienschicksal wurde völlig
verändert und die eheliche Gemeinschaft der beiden

Ehegatten für immer zerstört.
Auch unsere Sohweizersagen haben sich dieses

Motivs bemächtigt. Im Wallis herrscht heute
noch die Ueberzeugung, dass der Teufel
Gewalt habe über Frauen, die den Ehering nicht
tragen, und dass er sogar ihnen zu diesem
Zwecke den Trauring abfordert. «Iah will
ein ungebundenes Fass», sagte der Teufel zu
einem solchen Weib. Oder anderswo sagt er:
«Es ist im Tale drinnen eine Frau, die keinen
Ehering trägt (d. h. ein ausgelassenes Leben
führt) und die will ich in Besitz nehmen»
(Walliser Sagen 1, 223, Nr. 209).

Nach der Brautschaft und Verlobung drängt
es die jungen Menschen zur Vermählung.
In unserer heute noch christlichen Lebensordnung

steht die Kirche am Eingang dieses
wichtigsten Lebensabschnittes. Die Kirche will,
dass zwei getaufte Christen im Angesichte der
Kirche sich gegenseitig Liebe und Treue geloben

bis zum Tode. In den Augen der Kirche ist
die Ehe ein Werk der Gnade, ein heiliges
Mysterium in Christus. Lange hat die Kirche nach
germanischem Rechtsbrauch die vor
Verwandtschaft und Sippe, d. h. öffentlich
geschlossene Ehe, als rechtlich vollzogen
betrachtet, auch ohne Zeugenschaft des Priesters.
Denn tatsächlich spenden sich die beiden
Brautleute selber das hl. Sakrament der Ehe,
der Priester ist auch heute nur der amtliche
Zeuge und Vertreter der Kirche. Bis zum Konzil

von Trient (1521—1545), das die
Eheschliessung an eine bestimmte Form gebunden
hat, wurde die Ehe innerhalb der Familie
geschlossen. Der anschliessende Kirchgang sollte
den Anteil der Kirche an diesem Akt erweisen
und zugleich etwa einem späteren Einspruch
wegen Geheimhaltung begegnen. Aus dieser
Rücksicht heraus, war die Kirche bestrebt, den

ganzen Akt immer näher an die Kirche zu
verlegen, so dass die Formel der Eheschliessung

«in facie ecclesiae', «im Angesichte der
Kirche» oder «ante fores ecclessiae», «an der
Kirchen tür», wörtlich zu nehmen iist. Vor der
Kirchentür gaben sich Braut und Bräutigam
unter Zeugenschaft ihrer Familien und Freunde

und vor dem Priester die Hand und das

Ja-Wort. Im Dekret des Bischofs Burchard
von Havelburg aus dem Jahre 1342 steht die
strikte Vorschrift, Ehen müssten an den
Kirchentüren vor dem Volk stattfinden.
Der Basler Pfarrer Ulrich Surgant schreibt in
seinem «Manuale Curatorum» von 1506, dass

er die Eheeinsegnung auf der Strasse vornehme,

doch müssten die Brautleute erklären, «die
Ehe zu bestatten durch den kirchgang nach



Hochzeitslied

Aus dem Herzraum aller Gnaden
durch die Silberpforte weit
fliessen Strahlen lichtgeladen
in die Weltunendlichkeit.

Einmal schneiden sich zwei Bahnen,
fallen aus dem Raum zurück.
Hier, wie einstmals euren Ahnen,
eignet euch das schöne Glück,

Hat zum Treffpunkt zweier Ströme
euch der Eine auserwählt,
dass sich Herz an Herz gewöhne
im geheimnisvollen Zelt.

Still umfangen sich die Strahlen.
In geweihter Liebe Haus
münden dunkle Erdenqualen
wundersam in Freuden aus.

P. Bruno Scherer

Aus: Die gläserne Kathedrale.
Luzern / München: Rex-Verlag 1969





88

christenlicher Ordnung» (Vgl. «Katholik» 69.
1889 II, 512). Auch im Birseck hat sich dieser

mittelalterliche Brauch erhalten, dass die
Trauung vor der Kirchentür stattfand und nur
der Brautsegen in der Kirche erteilt wurde.
Noch ilst der Spruch in unseren Gegenden
bekannt: «Vor der Chirche iisch e Tritt,
Wo me d'Liebi zämegit.»
Da die Kirchen des Mittelalters meist von
einem Gottesacker umgeben waren, hatte die
Eheschliessung etwas Erhabenes an sich. Ueber
den Gräbern der Ahnen schimmerten die weiss
leuchtenden Kreuze und das junge Paar
verpflichtete sich angesichts der Grabeshügel
ihrer Vorfahren zum Willen, neues Leben zu
wecken. Noch ist es in vielen Gegenden
Brauch, dass das junge Paar sich zum Grab
der Eltern oder Grosseltern begibt, um sie zu
Gast zu laden. Daher rührt auch die schöne
Sitte beim Tischgebet der verstorbenen
Angehörigen zu gedenken. In Italien ist es dagegen
vielerorts verpönt, am Hochzeitstag einen
Friedhof zu betreten oder über Grabplatten
zu schreiten.
Grössere Kirchen hatten oft ein eigenes Brauttor,

wo dann die Ehe feierlich eingesegnet
wurde. In Dorfkirchen hielt man etwa
Baldachine bereit, die bei der Trauung an der
Kirchentüre verwendet wurden oder die
fehlende Vorhalle ersetzen mussten. So könnte
die sogenannte «Segenstüre» des Freiburger
Münsters als eigentliche Brauttüre angesprochen

werden. Deutschland kennt viele
solcher Beispiele.
Brautmesse und Brautsegen, die heute im
Mittelpunkt des Trauungsritus stehen, hatten

im Mittelalter noch nicht diese hohe
Bedeutung. Die jungen Leute erschienen ja nicht
mehr als Braut und Bräutigam vor dem Altar

des Gotteshauses, sondern als Neuvermählte.
Die junge Frau trat nicht mehr als Braut

auf, sondern erhielt den Segen mütterlicher
Fruchtbarkeit. Anschliessend an die heilige

Adamspforte am Bamberger Dom.

Messe assen die beiden Brot und tranken aus
dem gleichen Kelch den sogenannten «Brauttrank»,

die Liebe des hl. Johannes, die der
Priester nach der Messe segnete und ihnen
darreichte.

Verschwunden aus der Brautmesse ist auch
der Friedenskuss, den der junge Ehemann
vom Priester am Altar entgegennahm und ihn
der jungen Frau «mit grosser Innigkeit»
weitergab. Die Kirche mag dabei vom Gedanken
geleitet gewesen sein, den Kuss als Liebeserweis

unter Eheleuten zu ehren und zu
heiligen, denn ihre Liebe schöpfen sie aus dem
Liebesopfer unseres Herrn.
Empfingen die Eheleute die hl. Kommunion
während der hl. Messe — was heute
selbstverständlich sein sollte — so teilte der Priester

eine ganze Hostie und reichte sie den
Eheleuten. Im Bistum Trier war es lange Brauch,
dass die Neuvermählten Brot und Wein zur
Hochzeitsmesse selber dem Priester übergaben,



89

um anzudeuten, dass den Eheleuten alles
gemeinsam sei.

Ein sehr schönes und beliebtes Symbol der
Hochzeit ist der weisse Schleier, den die Braut
trägt. Im Mittelalter wurde der Schleier von
den begleitenden Brautjungfrauen über das
Paar ausgebreitet, um die Gnade Gottes
anzudeuten, die nun über beide herabkommen wird
im hl. Ehesakrament. Im venezianischen
Rituale von 1585 wird verlangt, der Priester
solle nach dem «Pater Noster» der Messe die
Schultern des Mannes und den Kopf der Frau
mit dem Schleier bedecken, nach dem Vorbild
der Rebekka, die sich verhüllte, als sie Isaaks
ansichtig wurde. Der Schleier wird in vielen
Gegenden als Sinnbild heiliger Jungfräulichkeit

betrachtet, und deshalb dürfen ihn Witwen

bei einer Wiedervermählung nicht mehr
tragen.
Eine mittelalterliche Trauung ist nicht denkbar

ohne brennende Kerze. Man liebte grosse
und dicke Kerzen und sie wurden wie heilige
Weihegaben dem Hochzeitszug vorangetragen.
Oft liess man auch weissgekleidete Mädchen
mit brennenden Kerzen prozessionsweise dem
Brautpaar vorangehen. Die Uebergabe der
Kerze sollte zugleich Sinnbild sein für das Opfer

der Jungfrauschaft, das man mit der
Eheschliessung Gott darbrachte, um seinen Willen

zu erfüllen. Die brennende Kerze ist auch
sprechendes Symbol der ehelichen Liebe. Wie
die Kerze nur leuchten und wärmen kann,
indem sie sich verzehrt, so soll auch die eheliche
Liebe sich verbrauchen und hingeben für das

geliebte DU des anderen Ehepartners.
Anschliessend an die kirchliche Vermählung
wurde auch die Einsegnung des Ehebettes
durch den zuständigen Seelsorger vorgenommen.

Man trug den gesegneten Weihrauch mit
dem man den hl. Opfertisch inzensierte in das
Haus der Neuvermählten, damit alle bösen
Geister und alle schlechten Wünsche vom
ehelichen Gemache fernblieben. Dieser Thalamus-

Sagen erbat von Gott dem Allmächtigen —
«ut senescant et multiplicentur», dass beide ein
hohes Alter erreichen und zahlreiche Kinder
erhielten!
Der mittelalterliche Mensch hat im allgemeinen

früh geheiratet und deshalb haben manche
Kanzelredner und Busisprediger Stellung dagegen

bezogen. So sagte Thomas Murner spöttisch

über seine Zeitgenossen: «Jetzt nehmen
sich zwei geschwind, die zusammen noch nicht
dreissig Jahre alt sind.» Dagegen ermuntert
der Franziskaner Berthold von Regensburg
seine Landsleute: «Darum, ihr jungen Leute,
die ihr in der Welt bleiben wollt, schreitet
bald zur heiligen Ehe, damit euch der Teufel

nicht in Versuchung führe.»
Viel Schönes und Herrliches wäre noch zu
sagen vom alten, heiligen Brauchtum, das auch
in unseren Landen heimisch war. Wenn unsere
Zeit bisweilen etwas nüchtern und sachlich
diesen Dingen gegenübersteht, so finden sich
doch immer wieder junge, begeisterungsfähige
Menschen, die ihrer grossen Liebe eine tiefe
Symbolkraft verleihen, welche sich in geisterfüllten

Farmen offenbaren will. Die heilige
Liturgie der Kirche hat in ihren Sakramenten
und Sakramentalien einen unermesslichen
Schatz an inneren Reichtümern aufbewahrt,
aus welchem Menschen aller Jahrhunderte
schöpfen werden.

Literatur
Bächtold Hanns, Die Verlobung im Volks- und
Rechtsbrauch, Basel 1913
Freisen J., Die katholischen Ritualbücher der nord.
Kirche, 1909
Hoffmann-Krayer Ed., Feste und Bräuche des
Schweizervolkes, 1940
Jagerlehner, Sagen aus dem Oberwallis, 195, Nr. 89
Moser-Gossweiler F., Volksbräuche der Schweiz, 1940
Veit A., Kirche und Brauchtum im vortridentinischen
Eheschliessungsritus
Göbel F., Predigten des Berthold von Regensburg,
1905, 282 f.


	Ehe und Vermählung im christlichen Brauchtum

