Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 3-4

Artikel: Ehe und Vermé&hlung im christlichen Brauchtum
Autor: Haas, Hieronymus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1031048

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1031048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gediegenen Priifung verunmoglicht wird.
Brautzeit ist Zeit ernster Priifung. Thr miisst
euch kennen lernen, ihr miisst zusammenpas-
sen. Ist Eure kiinftige Ehe harmonisch, dann
ist sie ein Stiick Himmel auf Erden. Ist sie das
nicht, kann sie zur Holle auf Erden wer-
den. «Drum priife, wer sich ewig bindet,
ob sich das Herz zum Herzen findet. Der
Wahn ist kurz, die Reu ist lang». So sagt
Schiller in seinem Lied von der Glocke. Zur
Priifung kommt hinzu die Bewihrung. Ach-
tet die Grenzen, die der Brautzeit gesteckt
sind. Opfer und Beherrschung sind das Fun-
dament einer heiligen Ehe. Wer die Bliiten ver-
nichtet, wartet vergebens auf die Friichte.
Die Zeit der Priifung und Bewihrung wird
so zu einer Zeit der Gnade. Vertieft Euer re-
ligioses Leben. Im regelmissigen Sakramenten-
empfang holt Euch dazu die Kraft von Chri-
stus. Pflegt in der Bekanntschaft echte, wahre
Marienverehrung. Der Weg, den die allerselig-
ste Jungfrau selbst gegangen ist, war al-
les andere als leicht und bequem. So kann
auch der Pfad, auf dem Maria uns fithrt, nicht
ohne Kampf und Miihe sein. Maria gibt
nur denen die Siegeskrone, die tapfer un-
ter ihrer Fahne kimpfen.

Ehe und Vermihlung im
christlichen Brauchtum

P. Hieronymus Haas

Brautleuten und Jungvermihlten sollen diese
Blitter gewidmet sein. Um Ehe und Traualtar
hat sich im Verlaufe christlicher Geschichte
ein wundersamer Kranz sinniger Briuche ge-
bildet. In diesem Brauchtum ist gleichsam et-
was vom Hauch des Heiligen Geistes spiirbar
geworden. In dem spannungsreichen, heili-
gen Raum von Brautzeit und Vermiahlung
konnte sich die unvergingliche Symbolkraft
des christlichen Glaubens entfalten und seine
Strahlen bis in unsere Gegenwart entsenden.

Aus der Vielfalt christlichen Brauchtums
mdchten wir nur die leuchtenden Symbole von
Ring, Schleier und Kerze in unser Blickfeld
riicken. Der Ring als Symbol der Einheit und
Unaufloslichkeit der Ehe ist uraltes Brauchtum
und ist von der heutigen Vermihlung nicht
mehr wegzudenken. Schon die iltesten Be-
richte unserer Literatur sprechen von einem
«Trurings — Tru ist nicht etwa die mund-
artliche Form von Trau, sondern von Tri#w,
Treue; der Ring wurde immer als Zeichen der
Treue betrachtet. Als Ehe- und Trauringe wer-
den heute in Stadt und Land einfache, silberne
oder meist goldene Ringe gewihlt. Viele Ver-
lobte lassen sich schon zur Verlobung ihre
Ringe von Priesterhand segnen, um so ihrem
Biindnis den Charakter des Heiligen und Un-
verbriichlichen zu geben. Fiir gewthnlich wird
der Verlobungs- oder Trauring am vierten
Finger der linken Hand getragen, dem Ring-
finger oder wie man ihm frither sagte, dem
Herzfinger oder Goldfinger. Schon der be-
rithmte Prediger Geiler von Kaysersberg sagt



in seinem Evangelienbuch: «Den Ring trigt
der Mensch an seinem vierten Finger, der heis-
set Herzfinger.» Cyriacus Spangenberg nennt
in seinem «Ehespiegel»> auch die Begriindung
dieses alten Brauches: «Und es wird der Braut-
ring an den vierten Finger gesteckt, von wel-
chem die Adern zum Herzen gehen, um anzu-
zeigen, dass die Liebe soll herzlich sein’, wie
Isidor von Sevilla es in seinen Biichern ,de
Officiis’ Caput 15 verlanget.»

Freilich hat sich im Laufe der Zeit auch der
Aberglaube in diese Dinge eingemischt. Der
Basler Pfarrer Gast bezeichnet es in seinem Ta-
gebuch als eine bose Vorbedeutung, «dass bei
der Hochzeit von Niklaus Heer und Maria
Y1 am 28. Juni 1552 in Basel der Briautigam
den Trauring zu Hause vergessen hatte, und
so zu spit in die Kirche kam» (Buxdorf-Falk-
eysen, 1856, 98). Auch das Fallenlassen des
Ringes vor dem feierlichen Wechsel soll Un-
gliick bedeuten.

Ist der Ring der Braut vom Briutigam bei der
Trauung angesteckt worden, so soll die Frau
den Ring nie mehr ablegen. Die Legende der
hl. Idda von Toggenburg zeigt uns, wie ver-
hiangnisvoll es sein kann, wenn die Frau ihren
brautlichen und ehelichen Schmuck, sei es nur
der Reinigung wegen, fiir kurze Zeit weglegt.
Ein ganzes Familienschicksal wurde véllig ver-
andert und die eheliche Gemeinschaft der bei-
den Ehegatten fiir immer zerstort.

Auch unsere Schweizersagen haben sich dieses
Motivs bemichtigt. Im Wallis herrscht heute
noch die Ueberzeugung, dass der Teufel Ge-
walt habe iiber Frauen, die den Ehering nicht
tragen, und dass er sogar ihnen zu diesem
Zwecke den Trauring abfordert. «Ich will
ein ungebundenes Fass», sagte der Teufel zu
einem solchen Weib. Oder anderswo sagt er:
«Es ist im Tale drinnen eine Frau, die keinen
Ehering trigt (d.h. ein ausgelassenes Leben
filhrt) und die will ich in Besitz nehmen»
(Walliser Sagen 1, 223, Nr. 209).

Nach der Brautschaft und Verlobung dringt
es die jungen Menschen zur Vermihblung.
In unserer heute noch christlichen Lebensord-
nung steht die Kirche am Eingang dieses wich-
tigsten Lebensabschnittes. Die Kirche will,
dass zwei getaufte Christen im Angesichte der
Kirche sich gegenseitig Liebe und Treue gelo-
ben bis zum Tode. In den Augen der Kirche ist
die Ehe ein Werk der Gnade, ein heiliges My-
sterium in Christus. Lange hat die Kirche nach
germanischem Rechtsbrauch die vor Ver-
wandtschaft und Sippe, d.h. &ffentlich ge-
schlossene Ehe, als rechtlich vollzogen be-
trachtet, auch ohne Zeugenschaft des Priesters.
Denn tatsichlich spenden sich die beiden
Brautleute selber das hl. Sakrament der Ehe,
der Priester ist auch heute nur der amtliche
Zeuge und Vertreter der Kirche. Bis zum Kon-
zil von Trient (1521—1545), das die Ehe-
schliessung an eine bestimmte Form gebunden
hat, wurde die Ehe innerhalb der Familie ge-
schlossen. Der anschliessende Kirchgang sollte
den Anteil der Kirche an diesem Akt erweisen
und zugleich etwa einem spiteren Einspruch
wegen Geheimhaltung begegnen. Aus dieser
Riicksicht heraus, war die Kirche bestrebt, den
ganzen Akt immer niher an die Kirche zu
verlegen, so dass die Formel der Eheschlies-
sung «in facie ecclesiae’, «im Angesichte der
Kirche» oder «ante fores ecclessiae», «an der
Kirchentiir», wortlich zu nehmen ist. Vor der
Kirchentiir gaben sich Braut und Briutigam
unter Zeugenschaft ihrer Familien und Freun-
de und vor dem Priester die Hand und das
Ja-Wort. Im Dekret des Bischofs Burchard
von Havelburg aus dem Jahre 1342 steht die
strikte Vorschrift, Ehen miissten an den Kir-
chentiiren vor dem Volk stattfinden.

Der Basler Pfarrer Ulrich Surgant schreibt in
seinem «Manuale Curatorum» von 1506, dass
er die Eheeinsegnung auf der Strasse vorneh-
me, doch miissten die Brautleute erklaren, «die
Ehe zu bestitten durch den kirchgang nach



Hochzeitslied

Aus dem Herzraum aller Gnaden
durch die Silberpforte weit
fliessen Strahlen lichtgeladen

in die Weltunendlichkeit.

Einmal schneiden sich zwei Bahnen,
fallen aus dem Raum zuriick.

Hier, wie einstmals euren Ahnen,
eignet euch das schone Gliick,

Hat zum Treffpunkt zweier Strome
euch der Fine auserwihlt,

dass sich Herz an Herz gewohne
im geheimnisvollen Zelt.

Still umfangen sich die Strahlen.
In geweihter Liebe Haus
miinden dunkle Erdenqualen
wundersam in Freuden aus.

P. Bruno Scherer

Aus: Die gliaserne Kathedrale.
Luzern / Miinchen: Rex-Verlag 1969






88

christenlicher ordnung» (Vgl. «Katholik» 69.
1889 11, 512). Auch im Birseck hat sich die-
ser mittelalterliche Brauch erhalten, dass die
Trauung vor der Kirchentiir stattfand und nur
der Brautsegen in der Kirche erteilt wurde.
Noch ist der Spruch in unseren Gegenden
bekannt: «Vor der Chirche isch e Tritt,
Wo me d’Liebi zimegit.»

Da die Kirchen des Mittelalters meist von
einem Gottesacker umgeben waren, hatte die
Eheschliessung etwas Erhabenes an sich. Ueber
den Gribern der Ahnen schimmerten die weiss
leuchtenden Kreuze und das junge Paar ver-
pflichtete sich angesichts der Grabeshiigel
threr Vorfahren zum Willen, neues Leben zu
wecken. Noch ist es in vielen Gegenden
Brauch, dass das junge Paar sich zum Grab
der Eltern oder Grosseltern begibt, um sie zu
Gast zu laden. Daher rithrt auch die schone
Sitte beim Tischgebet der verstorbenen Ange-
horigen zu gedenken. In Italien ist es dagegen
vielerorts verpont, am Hochzeitstag einen
Friedhof zu betreten oder iiber Grabplatten
zu schreiten.

Grossere Kirchen hatten oft ein eigenes Braut-
tor, wo dann die Ehe feierlich eingesegnet
wurde. In Dorfkirchen hielt man etwa Bal-
dachine bereit, die bei der Trauung an der
Kirchentiire verwendet wurden oder die feh-
lende Vorhalle ersetzen mussten. So kénnte
die sogenannte «Segenstiire» des Freiburger
Miinsters als eigentliche Brauttiire angespro-
chen werden. Deutschland kennt viele sol-
cher Beispiele.

Brautmesse und Brautsegen, die heute im
Mittelpunkt des Trauungsritus stehen, hat-
ten im Mittelalter noch nicht diese hohe Be-
deutung. Die jungen Leute erschienen ja nicht
mehr als Braut und Briutigam vor dem Al-
tar des Gotteshauses, sondern als Neuvermdibhl-
te. Die junge Frau trat nicht mehr als Braut
auf, sondern erhielt den Segen miitterlicher
Fruchtbarkeit. Anschliessend an die heilige

Adamspforte am Bamberger Dom.

Messe assen die beiden Brot und tranken aus
dem gleichen Kelch den sogenannten «Braut-
trank», die Liebe des hl. Johannes, die der
Priester nach der Messe segnete und ithnen dar-
reichte.

Verschwunden aus der Brautmesse ist auch
der Friedenskuss, den der junge Ehemann
vom Priester am Altar entgegennahm und ihn
der jungen Frau «mit grosser Innigkeit» wei-
tergab. Die Kirche mag dabei vom Gedanken
geleitet gewesen sein, den Kuss als Liebeser-
weis unter Eheleuten zu ehren und zu hei-
ligen, denn ihre Liebe schopfen sie aus dem
Liebesopfer unseres Herrn.

Empfingen die Eheleute die hl. Kommunion
wiahrend der hl. Messe — was heute selbst-
verstandlich sein sollte — so teilte der Prie-
ster eine ganze Hostie und reichte sie den Ehe-
leuten. Im Bistum Trier war es lange Brauch,
dass die Neuvermihlten Brot und Wein zur
Hochzeitsmesse selber dem Priester iibergaben,



um anzudeuten, dass den Eheleuten alles ge-
meinsam sel.

Ein sehr schones und beliebtes Symbol der
Hochzeit ist der weisse Schleier, den die Braut
tragt. Im Mittelalter wurde der Schleier von
den begleitenden Brautjungfrauen iiber das
Paar ausgebreitet, um die Gnade Gottes anzu-
deuten, die nun iiber beide herabkommen wird
im hl. Ehesakrament. Im venezianischen Ri-
tuale von 1585 wird verlangt, der Priester
solle nach dem «Pater Noster» der Messe die
Schultern des Mannes und den Kopf der Frau
mit dem Schleier bedecken, nach dem Vorbild
der Rebekka, die sich verhiillte, als sie Isaaks
ansichtig wurde. Der Schleier wird in vielen
Gegenden als Sinnbild heiliger Jungfriulich-
keit betrachtet, und deshalb diirfen ithn Wit-
wen bei einer Wiedervermihlung nicht mehr
tragen.

Eine mittelalterliche Trauung ist nicht denk-
bar ohne brennende Kerze. Man liebte grosse
und dicke Kerzen und sie wurden wie heilige
Weihegaben dem Hochzeitszug vorangetragen.
Oft liess man auch weissgekleidete Midchen
mit brennenden Kerzen prozessionsweise dem
Brautpaar vorangehen. Die Uebergabe der
Kerze sollte zugleich Sinnbild sein fiir das Op-
fer der Jungfrauschaft, das man mit der Ehe-
schliessung Gott darbrachte, um seinen Wil-
len zu erfiillen. Die brennende Kerze ist auch
sprechendes Symbol der chelichen Liebe. Wie
die Kerze nur leuchten und wirmen kann, in-
dem sie sich verzehrt, so soll auch die eheliche
Liebe sich verbrauchen und hingeben fiir das
geliebte DU des anderen Ehepartners.
Anschliessend an die kirchliche Vermahlung
wurde auch die Einsegnung des Ebhebettes
durch den zustindigen Seelsorger vorgenom-
men. Man trug den gesegneten Weihrauch mit
dem man den hl. Opfertisch inzensierte in das
Haus der Neuvermihlten, damit alle bosen
Geister und alle schlechten Wiinsche vom ehe-
lichen Gemache fernblieben. Dieser Thalamus-

Segen erbat von Gott dem Allmichtigen —
«ut senescant et multiplicentur», dass beide ein
hohes Alter erreichen und zahlreiche Kinder
erhielten!

Der mittelalterliche Mensch hat im allgemei-
nen frith geheiratet und deshalb haben manche
Kanzelredner und Bussprediger Stellung dage-
gen bezogen. So sagte Thomas Murner spot-
tisch {iber seine Zeitgenossen: «Jetzt nehmen
sich zwei geschwind, die zusammen noch nicht
dreissig Jahre alt sind.» Dagegen ermuntert
der Franziskaner Berthold von Regensburg
seine Landsleute: «Darum, ihr jungen Leute,
die ihr in der Welt bleiben wollt, schreitet
bald zur heiligen Ehe, damit euch der Teu-
fel nicht in Versuchung fiihre.»

Viel Schones und Herrliches wire noch zu sa-
gen vom alten, heiligen Brauchtum, das auch
in unseren Landen heimisch war. Wenn unsere
Zeit bisweilen etwas niichtern und sachlich
diesen Dingen gegeniibersteht, so finden sich
doch immer wieder junge, begeisterungsfahige
Menschen, die ihrer grossen Liebe eine tiefe
Symbolkraft verleihen, welche sich in geister-
fillten Formen offenbaren will. Die heilige Li-
turgie der Kirche hat in ihren Sakramenten
und Sakramentalien einen unermesslichen
Schatz an inneren Reichtiimern aufbewahrt,
aus welchem Menschen aller Jahrhunderte
schopfen werden.

Literatur

Bichtold Hanns, Die Verlobung im Volks- und Rechts-
brauch, Basel 1913

Freisen J., Die katholischen Ritualbiicher der nord.
Kirche, 1909

Hoffmann-Krayer Ed., Feste und Brduche des Schwei-
zervolkes, 1940

Jegerlehner, Sagen aus dem Oberwallis, 195, Nr. 89
Moser-Gossweiler F., Volksbrauche der Schweiz, 1940
Veit A., Kirche und Brauchtum im vortridentinischen
Eheschliessungsritus

Gobel F., Predigten des Berthold von Regensburg,
1905, 282 f.



	Ehe und Vermählung im christlichen Brauchtum

