
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 3-4

Artikel: Die Ehe im Zeugnis der Heiligen Schrift

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031041

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031041
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


46

Die Ehe im Zeugnis der

Heiligen Schrift

P. Andreas Stadelmann

Unsere Absicht geht dahin, das theologische
Verständnis der Ehe zu erheben, so wie wir
es in den Schriften des Alten und Neuen
Testaments ausgedrückt finden. Um es gleich
vorwegzunehmen: Die Bibel setzt Heirat und
Ehe sowohl vom jüdischen als auch vom
griechischen Boden her als selbstverständliche,
gesellschaftliche Institution voraus. Trotzdem
enthält die ganze hl. Schrift keine systematische

Abhandlung über die Ehe. Es wird fast
nur beiläufig von ihr gesprochen. Hinzu
kommt die Tatsache, dass Gott sich und
seinen Willen nicht auf einmal ganz, vollständig

und auf vollkommenste Weise geoffenbart

hat, sondern nur allmählich, schrittweise,
bruchstückhaft, bis seine Offenbarung erst
im Neuen Testament zur Ganzheit, Fülle und
Vollendung erwachsen ist.

Das Zeugnis des Alten Testaments
Bezeichnenderweise gibt es in der hebräischen
Sprache, in der ja der gross te Teil des Alten
Testaments geschrieben ist, kein eigenes Wort
für «Ehe» als einem Dauerzustand; es gibt
bloss Ausdrücke für «Verlobung», «Hochzeit»,
«Heirat», für verschiedene Weisen des ehelichen

Zusammenlebens von Mann und Frau.
Weiter muss dem Umstand Rechnung getragen

werden, dass die gesamte alttestamentliche
Ehegesetzgebung, der Ehezweck, die Hin¬

dernisse, ihr Abschluss, die in ihr zu erfüllenden
Pflichten sowie die auf etwaige Vergehen

gesetzten Strafen vorwiegend aus der Sicht des
Mannes geschaffen wurden. Schliesslich darf
bei der Erhebung des alttestamentliehen Zeugnisses

über die Ehe nicht ausser acht gelassen
werden, dass sie trotz ihres Charakters als
göttlicher Stiftung nach altbiblischem Denken
doch als eine im Wesen zivile, privatrechtliche
Einrichtung, als ein im Grunde genommen
«weltlich Ding» gilt.

Die Ehe im Schöpfungsplan Gottes
Zur Erkenntnis des ursprünglichen Willens
Gottes kam es nicht aufgrund einer Ueberlie-
ferung, die über einen langen Weg hin eine
Verbindung mit dem ersten Menschen gewährte,

sondern durch theologische Reflexion. Mittels

dieser theologischen Schau in die
Vergangenheit haben prophetische Geister durch
Gottes Offenbarung bestimmte Heilstatsachen
erfahren, die geschichtlich sind: die Tatsachen
des übernatürlichen Zugeordnet-Seins der
ersten Menschen, ihrer Erprobung und ihrer
ersten Sünde. Sie sind uns in den beiden
Schöpfungsberichten der Genesis überliefert. Der
ältere Schöpfungsbericht (Gen 2—3
Paradieseserzählung) gehört der sog. jahwistischen
Tradition an (Gebrauch des Gottesnamens
«Jahwe»), welche in der frühen Königszeit
schriftlich festgelegt wurde, vielleicht schon
im 10. Jh. v. C. Der jüngere Schöpfungsbericht

(Gein 1 Sechstagewerk) entstammt der

priesterlichen Tradition, die ihre endgültige,
uns heute vorliegende Form erst in der Zeit
nach dem babylonischen Exil (6./5. Jh. v. C.)
erhalten hat.
Nun schliessen beide Schöpfungsberichte mit
einer Szene ab, die darauf angelegt ist, wesentliche

Aussagen über die Ehe zu machen. Die
hl. Schriftsteller wollen uns lehren, wie die
Ehe sein soll. Und wir glauben, dass Gott
uns in diesem Vorbild seine eigene Absicht



47

mit der menschlichen Ehe offenbart. Als
Gott den Menschen aus dem Staub der Ackerscholle

gebildet hatte, trug er zwar den
Lebensodem in sich (Gen 2,7), aber der Mensch
war allein, und «dann sprach Gott der Herr:
,Es ist nicht gut für den Menschen, dass er
allein ist. Ich will ihm eine Gehilfin machen,
die zu ihm passt'» (Gen 2,18). Dieses «Es
ist nicht gut» steht in scharfem Gegensatz
zum oft wiederholten «Und Gott sah, dass
es gut war» in Gen 1 Dort macht Gott stets
auf den ersten Anhieb hin alles gut, es ist fertig.

In der älteren Paradiseserzählung ist der
Mensch nach seiner Erschaffung noch unfertig.

Doch gibt der Lauf der Geschichte dem
Autor Gelegenheit, Tiefes über das Verhältnis
des Mannes zur Frau zu sagen: Gott will
dem Mann «eine Hilfe machen als ein
Gegenstück». Man wird das Wort «Hilfe» am
besten in dem Sinn verstehen, wie es die viel
jüngere Weisheitsliteratur tut: «Besser zwei als
einer!» (vgl. Pred 4,9—12). «Wer eine Frau
erwirbt, gewinnt den besten Besitz: eine
Gehilfin, die zu ihm passt, und eine Säule, an
die er sich lehnt» (Sir 36,24). Diese Hilfe wird
näher bezeichnet «als ein Gegenstück». Das
Verhältnis zwischen Mann und Frau ist
wesentlich durch ihr Anders-Sein bestimmt, die
Hilfe ergibt sich aus der Ergänzung, aus dem
Partner-Sein.
Das Hilfe-Sein der Frau bezieht sich auf das

gesamte Leben. Es geht dabei sicherlich nicht
ausschliesslich um den geschlechtlichen
Verkehr, obschon das ein belangreicher Teil davon
ist. Das zeigt sich auch in der unmittelbaren
Fortsetzung des Textes, im Bericht von der
Erschaffung der Tiere. Um den Mann gewis-
sermassen am Leibe spüren zu lassen, dass
dieses Sich-salbst-genug-Sein nur durch die
Frau entspannt und aufgelöst wird, «bildete
Gott der Herr aus der Erde allerlei Tiere
und brachte sie zum Menschen, um zu sehen,
wie er sie benennen würde; und ganz wie der

Mensch jedes Lebewesen benannte, so lautete
sein Name» (Gen 2,19). Einen Namen kann
nach allerältester Auffassung nur der geben,
der über dem Gegenstand steht, der einen
Namen bekommt. Durch diese Stelle wird also
die Ueberlegenheit des Menschen über die
Tiere ausgedrückt. «Der Mensch gab allem
Vieh Namen; aber für den Menschen fand
sich keine Hilfe als sein Gegenstück» (Gen
2,20). Nun wählte Gott einen ganz besonderen

Weg: In der Frau, die Gott eigens schafft,
findet der Mann endlich genau, was er
braucht: «Da liess Gott der Herr einen
Tiefschlaf auf den Menschen fallen, so dass er
einschlief. Dann nahm er ihm eine seiner Rippen

und verschloss deren Stelle mit Fleisch.
Gott, der Herr, baute die Rippe, die er dem
Menschen entnommen hatte, zu einem Weibe
aus und führte es zu ihm. Da sprach der
Mensch ,Das ist nun endlich Bein von meinem
Gebein und Fleisch von meinem Fleisch. Diese
soll man Männin heissen, denn vom Manne
ist sie genommen'» (Gen 2,21—23). Die
Redewendung «Bein vom Gebein und Fleisch
vom Fleisch» bedeutet: nahe verwandt sein;
nahe verbunden sein; sie will ausdrücken, dass

jemand einem anderen so nahe ist wie dessen

eigener Leib.
Wir sehen, wie die Erzählung von der Erschaffung

der Frau durch Jahwe aus einer Rippe
des Mannes eigentlich eine sehr handfeste
Illustration der Ueberzeugung ist, dass Mann
und Frau «ein Fleisch sind». Und ihre Bedeutung

im Textzusammenhang ist ganz deutlich:

trotz der grossen Nähe zum Tier ist der
Mensch im Innersten doch nicht mit dem Tier
verwandt. Eine echte Beziehung kann nur
zwischen Mensch und Mensch bestehen, zwischen
Mann und Frau.
Im Verhältnis des ersten Mannes zur ersten
Frau sieht der Autor das von Gott gestiftete
Vorbild der menschlichen Ehe. Dies ist kein
unerreichbares Ideal, sondern etwas, das in



48

jeder Ehe irgendwie verwirklicht wird: «Darum

wird ein Mann seinen Vater und seine
Mutter verlassen und seiner Frau anhangen,
und beide werden zu einem Fleisch» (Gen
2,24). Das «darum» weist nachdrücklich auf
die vorangehende Erzählung von der
Erschaffung der Frau zurück. Die Weise, in
der Gott die erste Frau geschaffen und dann
die beiden ersten Menschen zusammengeführt
hat, erklärt die Anziehungskraft der beiden
Geschlechter zueinander.
Gott spricht ausserdem von der Aufgabe einer
natürlichen Bindung durch den Mann, welcher

sich aus seiner Familie, in der er
aufgewachsen ist, loslöst, «Vater und Mutter» ver-
lässt, um eine neue, ebenso natürliche und
dauerhafte Bindung mit der Frau seiner Liebe
einzugehen. Auf die Dauerhaftigkeit dieser
Verbindung verweist das Wort «anhangen»,
schwingt in ihm doch die Bedeutung von
«anhänglich sein» mit, der Gedanke unverbrüchlicher

Treue zwischen Mensch und Mensch. Im
Zusammenhang des Textes über die Erschaffung

der Frau, wo der Ausdruck «eine Hilfe
als sein Gegenstück» und der Gebrauch der
Verwandtschaftsbezeichnung «Bein von meinem

Gebein und Fleisch von meinem Fleisch»
auf eine bleibende Lebensgemeinschaft der beiden

hinweisen, wird der Begriff «anhangen»
überdies jene liebevolle Anhänglichkeilt
ausdrücken, welche die eigentliche geschlechtliche
Einheit übersteigt.
In der Paradieseserzählung war die Ehe also
ursprünglich Einehe und unauflöslich. Auf diese

vorbildliche Eheauffassung wird Christus
im Evangelium zurückgreifen in seiner
Stellungnahme gegen die jüdische Ehescheidung:
«Von Anfang an aber war es nicht so» (Mt
19,S).

_Die priesterliche Darstellung (Gen 1) weist
weniger dramatische Elemente auf. In Gen
1,26—28 wird nicht berichtet, wie Gott die
Erschaffung des Menschen bewerkstelligt hat.

Doch spricht der Text sehr nachdrücklich
über das Verhältnis des Menschen zu Gott
und zur übrigen Schöpfung. Er drückt das
mit dem Begriff «Bild» aus: «Gott sprach:
,Lasst uns den Menschen machen als unser
Ebenbild, uns ähnlich .' So schuf Gott den
Menschen als sein Abbild. Als Gottes Abbild

schuf er ihn. Er schuf sie als Mann und
Frau» (Gen l,26f). Der Mensch hat also nie
als ein übergeschlechtliches Wesen existiert.
Was Gott geschaffen hat, ist «Mann und
Frau». Die Geschlechtlichkeit ist folglich nicht
etwas zum Menschen Hinzugekommenes,
sondern ist ihm wesenhaft eigen.
Der Mensch ist, obschon geschöpflich, doch
nach dem Bilde Gottes geschaffen; selbst zur
Schöpfung gehörend, steht er ihr wieder ge-
wissermassen gegenüber und auf der Seite Gottes.

Zwischen der Gottebenbildlichkeit und
der Ehe gibt es nun manche Bezüge. Diese
Auszeichnung des Menschen gilt von der Frau
nicht weniger als vom Mann. Die Frau ist
kein niedrigeres Lebewesen. Beide sind völlig

gleichwertig. Es bestehen wohl geschlechtliche

Unterschiede, aber keine Wertdifferenzen.
Durch die Fortpflanzung, die ihren

normalen Platz in der Ehe hat, gibt der Mensch
die Ebenbildlichkeit Gottes weiter: «Da Gott
den Adam schuf, formte er ihn nach Gottes
Ebenbild... Als Adam nun 130 Jahre alt
war, zeugte er einen Sohn, ihm gleich und
nach seinem Bilde» (Gen 5,1—3). In der
Auffassung der priesterlichen Ueberlieferung gibt
es einen Zusammenhang zwischen der Eben-
bildlichkeit Gottes und der Fruchtbarkeit.
Denn gleich nach der eindringlichen Erwähnung

des Bildes Gottes folgt ja unmittelbar
der Segen, der einen Auftrag einschliesst:
«Seid fruchtbar und mehret euch, füllet die
Erde und macht sie Untertan» (Gen 1,28).
Denselben Zusammenhang finden wir wieder
nach dem Sintflutbericht. Zu Beginn des neuen
Zeitabschnittes wird der ursprüngliche Auf-





5°

trag nach der Schöpfung wiederholt: «Gott
segnete den Noe und seine Söhne und sprach
zu ihnen: ,Seid fruchtbar, mehret euch und
füllet die Erde'» (Gen 9,1). Weiterhin wird
dann das Verbot, Menschen zu töten, mit der
Ebenbildlichkeit Gottes begründet bei
gleichzeitiger Erwähnung der Fruchtbarkeilt des
Menschen. «Wer Menschenblut vergiesst, dessen

Blut soll durch Manschen vergossen werden.

Denn nach seinem Bilde hat Gott den
Menschen gemacht. Ihr aber seid fruchtbar
und mehret euch ...» (Gen 9,6f). Hier
beabsichtigt die Schrift wohl, zu zeigen, dass sich
das Bild Gottes in einer Vielzahl von
Menschen besser ausdrückt. Jedenfalls erhalten
Mann und Frau immer wieder den Auftrag, in
und durch die Ehe am Schöpfungswerk Gottes

teilzuhaben Diese Aufgabe ist mit einem
besonderen Segen bedacht. Gottes Segen über
das erste Menschenpaar verleiht der Ehe ihre
Fruchtbarkeit für alle Zeiten. So ist dieser
Ehesegen Gottes ein Ausdruck des Glaubens
Israels, dass Kinder eine Gabe Gottes sind,
und dass im Plane Gottes die Ehe der
Ausbreitung des menschlichen Geschlechtes dient.

Die Ehen der Patriarchen
Die Berichte über die Erschaffung des ersten
Menschenpaares erweisen, dass die Einehe dem
ursprünglichen Willen Gottes entspricht. Im
Verlauf der fast 2000jährigen Geschichte seit
der Berufung Abrahams stand in Israel nun
die Einrichtung der Ehe nur selten auf der
Höhe des anfänglichen Ideals. Der Beweis dafür

sind die Vielehen der Patriarchen. Als
Sara kinderlos bleibt, macht sie ihrem Manne
Abraham selber das Angebot, ihre Sklavin
Hagar zur Nebenfrau zu nehmen; und Abraham

folgte dem Vorschlag (vgl. Gen 16,2).
Isaak hingegen scheint monogam gelebt zu
haben. Seine Ehe mit Rebekka wird in Gen 24
als sehr glücklich beschrieben. Jakob heiratete

die Schwestern Lea und Rachel, die ihm

ihre Sklavinnen, Silpa und Bilha, als Nebenfrauen

gaben (Gen 29—30). Von den Söhnen
Jakobs hatte offenbar nur Josef eine einzige
Frau (Gen 51,45—50), doch dessen Sohn Ma-
nasse hatte wieder mehrere Frauen (1 Chr
7,9—14). Ueber die Ehen der anderen Söhne
Jakobs wissen wir wenig.
Die Ehe ist nicht unauflöslich: Abraham ver-
stiess seine Nebenfrau Hagar (Gen 21,9ff).
Sonst finden wir in den Patriarchenerzählungen

keine Nachricht über eine Ehescheidung.
Zur Eheschliessung braucht es keine bürgerlichen

Formalitäten und auch keine religiöse
Feierlichkeit, abgesehen vielleicht von einem
Eid zur Bekräftigung des Ehevertrages (vgl.
Gen 31,50). Dem patriarchalischen Ehetypus
entspricht es, dass die Frau mit ihrem Manne
zieht und in dessen Clan aufgenommen wird.
Es ist also immer der Mann, der den Ton
angibt: Der Mann liebt, die Frau wird geliebt.
Er heiratet in erster Linie, um den Fortbestand
der Familie zu verbürgen. Daher wird die
Frau vor allem wegen der Kinder, die sie
bekommt, gewertet. In etlichen Fällen
übernimmt aber auch die Frau die Initiative: Ruth,
Hoheslied.
Bezeichnenderweise wird im Hebräischen
«heiraten» mit demselben Wort wiedergegeben
wie der Erwerb von Besitz (Gen 20,3; vgl.
Dt 21,13; 22,22; 24,1). Trotzdem war schon
im patriarchalischen Milieu die Frau mehr als

nur ein Stück Besitz des Mannes. Es gab ein
persönliches Verhältnis zwischen den
Ehegenossen. Isaak und Rebekka liebkosen
einander (Gen 26,8). Isaak hört auf den Rat
seiner Frau bezüglich der Heirat ihres Sohnes

Jakob (Gen 27,46ff). Jakob überlegt mit
seinen Frauen die Flucht vor Laban (Gen 31,
4ff).
Die Ehen der Stammväter Israels sind gewiss
noch sehr unvollkommen. Das hindert jedoch
nicht, dass auch sie schon an der Fülle der
endgültigen Verwirklichung teilnahmen. In



51

seiner Offenbarung hat sich Gott an Abraham

und dessen Nachkommen gebunden. Die
Verheissungen an die Väter beinhalten nicht
nur den Kindersegen, sondern die Ehen selbst
sind in Gottes Plan Träger seiner Verheissung;
sie sind zugleich Träger der messianischen
Erwartung (vgl. Gal 3,16).

Die mosaische Gesetzgebung
Die jüdischen Gesetze finden sich in den
Büchern Exodus, Leviticus und Deuteronomium.
Eine kennzeichnende Eigenschaft der
jüdischen Gesetzessammlung ist es, dass sie
bürgerliches Recht und religiöse Bestimmungen
ineinanderfassen, und dass die bürgerlichen
Gesetze insgesamt eine religiöse Grundlage
haben. Hinsichtlich der Ehe geht das mosaische

Gesetz vom vaterrechtlichen Muster aus.
Der Jude war stets bestrebt, eine einflussreiche

Familie zu besitzen. Das weckte das

Verlangen nach zahlreichen Kindern (vgl.
Ri 8,30; 12,8; 2 Kg 10,1), was naturgemäss
zur Praxis der Vielehe geführt hat. Diesem
Brauch begegnet man im Verlauf der ganzen
biblischen Geschichte. Deshalb behandelt das
Gesetz die Vielehe als feststehende Tatsache.
Die Nachteile der Vielehe werden möglichst
eingeschränkt (Dt 21,15ff). Das Verbot,
neben der eigentlichen Frau deren Schwester
zur Ehefrau zu nehmen lässt alle anderen
Möglichkeiten der Vielehe als legitim offen
(Lev 18,18).
Ehebruch wird durch das Gesetz streng verboten

(Ex 20,14; Dt 5,18). Für eine verheiratete
Frau ist der Umgang mit jedem anderen Mann
Ehebruch, da sie Eigentum ihres Mannes ist.
Für einen verheirateten Mann ist lediglich
der Verkehr mit einer verheirateten oder
verlobten Frau Ehebruch: Er kann nur die Ehe
eines anderen brechen, indem er dessen
Besitzrechte verletzt. Auf Ehebruch steht die
Todesstrafe durch Steinigen der Schuldigen,
Mann und Frau (Lev 20,10; Dt 22, 22—24).

Das Gesetz kennt die Ehescheidung als bestehend

und rechtsgültig; sie wird also nicht als
sündig bewertet (Dt 24,1; vgl. Is 50,1; Jar
3,8).
Nach Lev 18,6 kennt das Gesetz Ehehindernisse

zwischen Bluts- und Anverwandten.
Verboten sind wegen Blutsverwandtschaft
Ehen in der geraden Linie und in der
Seitenlinie unter Geschwistern. Diesbezügliche
Regelungen finden sich in Lev 17,7—18; 20,14
17.19ff; Dt 27,20ff. Das mosaische Gesetz
verbietet auch Mischehen (Ex 34.16; Dt 7,3f).
Besondere Strenge obwaltet hinsichtlich der
Ehen von Priestern gemäss Lev 21.

Die Ehelehre der Propheten
Der Gesetzgeber Israels, Moses, ist zugleich
der grösste Prophet. Im traditionellen Bild der
Geschichte des Gottesvolkes kommt das
Gesetz vor den Propheten: Die Propheten sind
die Ausleger und Erhalter des Gesetzes. Von
alters her nahmen sie sich des Rechtes der
Schwachen und Unterdrückten an (vgl. 2
Sam 12; 1 Kg 21; Arnos; Oseas). Scharf geissalt

Jeremias das Uebel des Ehebruchs (5,8).
Ezechiel nennt die eheliche Treue als eine
der Bedingungen der Rechtfertigung (18,6)
und Ehebruch rechnet er unter die Sünden,
deretwegen Jerusalem gestraft wird (22,11).
Im Buche Daniel ist die keusche Susanna, die
lieber den Tod wählt, als dass sie durch
Ehebruch gegen Gott sündigt, ein Beispiel heldenhafter

ehelicher Treue (13). In ihrer Predigt
der Treue sind die Propheten durchaus Kinder

ihrer Zeit: Sie sehen den Ehebruch
primär als Schändung des Rechts des Nächsten.
Doch übersteigen sie des öfteren die sittlichen
Anschauungen ihrer Zeit und sehen ihn als
einen Verrat der gegenseitigen Treue von
Mann und Frau in der Ehe und den Mann
als Brecher der eigenen Ehe. Auch hinsichtlich

der Ehescheidung ist die Haltung der
Propheten noch zwiespältig: Auf der einen Seite



52

wird die gegebene Lage anerkannt, auf der
anderen Seite predigen sie doch die Unauflöslichkeit

der Ehe als Ideal. «Handle nicht treulos

an der Frau deiner Jugend, denn die
Entlassung ist mir verhasst, spricht der Herr, der
Gott Israels» (Mal 2,15f). Hier leuchtet
wahrscheinlich der Höhepunkt des alttestamentli-
chen Eheideals auf, das die unauflösliche Einehe

erstrebt.
In die Nähe der Propheten gehört auch die
Weisheiitsliteratur. In den Weisheitsbüchern
ist von Vielweiberei keine Rede mehr. Sie
singen das Lob auf die Einehe (vgl. Ps 128,
Iff). Immer wieder begegnet uns das Bild der
glücklichen Familie. Klar zeichnet die
Einleitung des Buches der Sprüche das Bild des

ehelichen Glückes (5,18f; vgl. auch 31,10—
31). Der Prediger sieht das Eheleben als eine
Gottesgabe (9,9). Jesus Sirach spricht von der
einträchtigen Ehe als einer Gott wohlgefälligen

Sache (25,1; 26,1—18). Der Autor des

Buches Job stellt seinen Helden als monogam
vor (2,9; 19,17; 31,10).

Zusammenfassung der alttestamentlichen
Ehelehre

Israels Schau in die Vergangenheit hat unmiss-
verständlich die Einehe als dem ursprünglichen

Willen Gottes entsprechend erkannt (Gen
1—2). Die vorwiegende Praxis der Patriarchen
und die mosaische Gesetzgebung rechnen
jedoch sowohl mit der Vielehe als auch mit der
Scheidungsmöglichkeit als einer zu Recht
bestehenden und geübten Einrichtung. Dass die
Propheten und die Weisheitslehrer mit ihrer
eindeutigen Stellungnahme für die dauernde
Einehe keine Neuerung einführten, zeigt die
Tatsache, dass die ausschliessliche Liebe keine
Seltenheit war, von Isaak und Josef angefangen

über Ezechiel und Job bis zu Judith (Jdt
8,2ff) und die beiden Tobias (Tob ll,5ff).
Die Weisheitsbücher schildern Freud und Leid
monogamischer Ehen und die Liebe der Braut

und des Bräutigams im Hohenliede ist offenbar

ungeteilt. Die Liebe, welche das Alte
Testament preist, ist die eifersüchtige Liebe, die
sich eine Frau unter Tausenden wählt (vgl.
Hl 8,6; 2,2f; 5,10). All dies zeigt eine wirkliche

Entwicklung des sittlichen Lebens auf.
Um die Zeit des Neuen Testaments bildet die
Einehe im Judentum die allgemeine Regel.
Das biblische Ideal der Einehe hatte den
ursprünglichen, gottgewollten Höhepunkt wieder

erreicht. Die Unvollkommenheiten, welche

das mosaische Gesetz vorübergehend
sanktioniert hatte, waren überwunden.

Das Zeugnis des Neuen Testaments

Die Ehe an sich beansprucht im Neuen Testament

kein besonderes Interesse. Sie kommt
im allgemeinen nur zur Sprache, wenn sog.
Grenzfälle, Irregularitäten zur Debatte
stehen, wenn vor Unzucht gewarnt, vom
Ehebruch abgeraten, die Ehescheidung verboten
wird. Zum Problem der Ein- und Vielehe hat
sich Jesus nicht ausdrücklich geäussert. Im
Anschluss an die immer seltenere Praxis der
Vielehe im Frühjudentum gilt die Einehe im
Neuen Testament als selbstverständlich.
Schliesslich gibt es im ganzen Neuen Testament

keinen einzigen Text, der die Ehe un-
missverständlich als Sakrament beschreibt.
Paulus hat aber doch hinreichend die Richtung

gewiesen (vgl. Denzinger, 969).

Die Familie Jesu
Die ersten Ehen, denen wir im Neuen
Testament begegnen, sind die der Eltern Jesu
und Johannes. Beide Paare gehören einer
Schicht einfacher, armer und tiefgläubiger
Menschen an. Sie sind Erben der Tradition
der alten Propheten und Weisen. Die Ehe
des Zacharias mit Elisabeth war trotz der
Unfruchtbarkeit der Frau selbstverständlich
monogam (Lk 1,5).
Bezüglich der Ehe der Eltern Jesu bot die Jung-



53

fräulichkeit Mariens, eine feststehende
dogmatische Tatsache, schon immer einige
Schwierigkeiten. Maria und Josef waren nach normalem

jüdischem Brauch verlobt und hatten im
Sinn, binnen kurzem zu heiraten. Maria war
tatsächlich noch Jungfrau und wollte ihre
Jungfräulichkeit bewahren, bis sie von Josef
in sein Haus genommen wurde. Da kommt
die Botschaft des Engels: «Siehe, du wirst
empfangen und einen Sohn gebären...» (Lk 1,
3Off). Diese Empfängnis findet auf der Stelle
und aus Gottes Kraft statt. Gott nimmt Maria
ganz in Besitz, kein anderer Mensch darf sie
mehr besitzen. Gott hat in das Leben dieser
zwei jungen Menschen eingegriffen, mit
seinem Plan ihre Absichten durchkreuzt, und sie
haben sich diesem Plan gefügt. Auch bei dieser

Deutung kann das Vorbild der christlichen

Familie für die Ehen unserer Zeit gültig

sein: Auch in das Leben heutiger Eheleute
kann Gott eingreifen und menschliche Pläne
durchkreuzen. Es kann wirklich Umstände
geben, die zur Enthaltsamkeit nötigen. Dann
kann das Vorbild der Eltern Jesu dazu helfen,

diesem Kreuz als einer von Gott gewollten

Forderung zu begegnen.

Lehre Jesu über die unauflösliche Einehe
An fünf Stellen finden wir Worte Jesu über
die Unauflöslichkeit der Ehe: 1 Kor 7,1 Of;
Lk 16,18; Mk 10,1—12; Mt 19,1—12; 5,31f.
Das Zeugnis Pauli ist sicher das älteste.
Der Völkerapostel hat für den verheirateten
Gläubigen einen Befehl des Herrn: «Die Frau
soll sich nicht vom Manne trennen; ist sie aber
getrennt, so bleibe sie ehelos oder versöhne sich
mit ihrem Mann. Auch der Mann soll die Frau
nicht entlassen» (1 Kor 7,1 Of). Paulus spricht
hier nur von Ehen, in denen beide Partner
Christen sind; ist jedoch nur ein Teil christlich

geworden, dann ist eine Scheidung möglich,

die dem christlichen Ehegatten völlige

Freiheit zurückgibt (V. 15). Bei christlichen
Ehen kann durchaus eine Situation entstehen,
die das Zusammenleben unmöglich macht,
doch bleibt dann das Band bestehen. Solche
Partner können keine neue Ehe mehr schlies-

sen, sondern lösen einfach die Tisch- und Bett-
gemeiinschaft auf.
Lukas hat das Wort über die Ehescheidung in
ursprünglicher Form bewahrt: «Jeder, der seine

Frau entlässt und eine andere heiratet,
bricht die Ehe; und wer eine vom Manne
Entlassene heiratet, bricht die Ehe (16,18). Nach
dem patriarchalischen Ehemuster ergreift zwar
der Mann die Initiative. Doch in bezug auf
die eheliche Treue sind Mann und Frau völlig

gleichberechtigt; nach dem alten Gesetz
konnte nur die Frau die Ehe brechen, für Jesus

ist eine neue Ehe des Mannes nach der Ver-
stossung der ersten Frau Ehebruch. Abgesehen
von der Fortdauer des bestehenden Ehebandes
wird hier auch die Ablehnung der Vielehe
vorausgesetzt, denn wenn ein Mann das Recht
hat, sich eine zweite Frau zur ersten zu
nehmen, könnte nicht die Rede von Ehebruch
sein. Diese Interpretation wird durch die
anderen Evangelien noch erhärtet.
Bei Markus steht dieser Ausspruch in einem
historischen Zusammenhang am Beginn des
Auftretens Jesu in Judäa (10,1—12). Die
Pharisäer fragen ihn nach der Möglichkeit
der Ehescheidung: «Ist es einem Mann erlaubt,
seine Frau zu entlassen?» Damit wollten sie
ihn auf die Probe stellen. Jesus antwortet mit
einer Gegenfrage, die zunächst auf der Linie
der Parisäer zu liegen scheint: «Was hat euch
Moses geboten?» Ihre Antwort weist auf Dt
24,1—4 hin: «Moses hat erlaubt, einen
Scheidebrief zu schreiben und die Frau zu entlassen.»

Die Juden empfanden anscheinend die
Ehescheidung als ein Privileg, das Gott nur
Israel und nicht den Heiden gegeben hat.
Jesus denkt darüber jedoch ganz anders, es

ist kein Vorrecht, sondern ein Zugeständnis





Herre Christ

Nun breit die Arme aus
und segne unser liebes Haus

Behüt die Kammern und die Keller
und mach sie alle Tage heller

Die Wanderer, die vorüber eilen,
die sollen gern bei uns verweilen

Lass alle guten Geister ein,
tritt selbst, so oft Du willst herein

Und segne Brot und Salz und Flachs
und auch das goldne Lichterwachs

Bewahr uns vor Brand und Flut,
beschirm des Herdes heilige Glut

Und alle Blumen lass gedeihn
und Dir zur Freud gewachsen sein

Halt klar und rein die Wasserquelle
und wehr der Sünde diese Schwelle

Dies Haus weiss um des Kreuzes und Last,
die Du für uns getragen hast

HERR CHRISTUS
breit die Arme aus und segne
unser liebes Haus

Alter Haussegen



56

— «Eurer Herzenshärte wegen schrieb er für
euch dieses Gebot.» Mit Herzenshärte ist die
unzulängliche Bereitschaft, dem Willen Gottes

zu entsprechen, gemeint. Bereits die
Propheten hatten geweissagt, dass in der messia-
nischen Zeit diese Bereitschaft gegeben sein
würde (Ez 36,25f). Deshalb nimmt Jesus das

Zugeständnis, welches Moses gegeben hatte,
wieder zurück, wobei er sich auf die ursprüngliche

Absicht Gottes beruft, die in der
Schöpfungsordnung ihre Gestalt bekommen hatte
(Gen 1,27; 2,24) und die nun in ihm verwirklicht

werden kann. Die Ehe ist monogam und
unauflöslich. Die Einheit zweier Menschen
in der Einehe ist Gottes Werk. Das ist eine
Ueberzeugung, die wir unterschwellig und
faktisch im ganzen Alten Testament und auch
bei den Juden zur Zeit Jesu finden: Gott bindet

die Partner aneinander. Jesus jedoch zieht
hieraus die unerwartete Folgerung: «Was nun
Gott verbunden hat, das soll der Mensch nicht
trennen.»
Matthäus berichtet dieses Herrenwort zweimal:

In einem ähnlichen historischen
Zusammenhang wie Markus (Mt 19,3—12) und
in der Bergpredigt (Mt 5,31 f). Bei Mt fragen
die Pharisäer nicht nach der Möglichkeit der
Ehescheidung, sondern, diese voraussetzend,
nach ihrem Motiv: «Ist es einem Manne
erlaubt, seine Frau zu entlassen aus jedem
Grund?» Jesu Antwort ist eindeutig: «Habt
ihr nicht gelesen, dass der Schöpfer die
Menschen vom Uranfang an als Mann und Frau
geschaffen und gesagt hat: Darum wird der
Mann Vater und Mutter verlassen und seiner

Frau anhangen, und beide werden ein
Fleisch sein? Also sind sie nicht mehr zwei,
sondern ein Fleisch. Was Gott verbunden hat,
soll ein Mensch nicht trennen» (V. 4ff). Die
Fragesteller verstehen seine Ablehnung der
Scheidung durchaus und entgegnen ihm daher
mit einer Berufung auf das Gesetz: «Warum
hat dann Moses geboten, einen Scheidebrief

zu geben und sie zu entlassen?» Jesus stellt
sogleich richtig: Moses hat die Erlaubnis
lediglich als ein Zugeständnis wegen ihrer
Herzenshärte gegeben. Gott trug in seiner
Ehegesetzgebung den sittlichen Möglichkeiten seines

Volkes Rechnung, doch seine ursprüngliche
Absicht ist und bleibt die unauflösliche

Einehe. «Ich aber sage euch: Wer seine Frau
entlässt — ausser es handle sich um ein
unzüchtiges Verhältnis — und eine andere
heiratet, bricht die Ehe, und wer eine Entlassene
heiratet, bricht die Ehe» (V. 9). Der
Ausspruch ist klar: Wer in einer gültigen Ehe
seine Frau verstösst, und eine andere Heirat

schliesst, begeht Ehebruch, denn durch
die Scheidung ist das Band der Ehe nicht
zerstört. Dieses ist von Gott selber gegründet und
kein Mensch kann es mehr ungeschehen
machen. Die Jünger reagieren in einer Weise, die
heute noch befremden mag: «Wenn die
Sache von Mann und Frau so steht, ist es nicht
gut, zu heiraten» (V. 10).
Ausser in diesem historischen Zusammenhang
hat Mt das Herrenwort über die Ehe auch
in der Bergpredigt überliefert. In einer grossen

prophetischen Rede sind hier mehrere
Aussprüche Jesu gesammelt. Das Wort des

Herrn ist die Erfüllung des alten Gesetzes,
keine Aufhebung davon (5,17ff). Was der Herr
bezweckt, ist, mit seiner eigenen göttlichen
Rede die ursprüngliche Zielsetzung des Alten

Testaments, die eigentliche Absicht Gottes

wieder aufzunehmen, entgegen dem im
Gesetz erstarrten Judentum. Diese
Vervollkommnung, die Erfüllung des Gesetzes,
begreift jedoch auch eine scheinbare Aufhebung
des Gesetzes in sich, da die Erfüllung das

Vorausgegangene übertrifft, absorbiert und auf
eine höhere Ebene hebt. Sehr deutlich zeigt
sich dieser prophetische Charakter in der Stelle
über die Ehescheidung: Es ist vielleicht die
stärkste und am meisten ansprechende
Gegenüberstellung von neuem und altem Gesetz,



57

und doch gerade, im Gegensatz zum Buchstaben

des alten Gesetzes, eine Erfüllung der Tendenz

zur Unauflöslichkeit der Ehe, wie sie

unter dem Druck der Offenbarung in der
Verkündigung der Propheten und Weisen gewachsen

ist. «Es wurde auch gesagt: ,Wer seine
Frau entlässt, gebe ihr einen Scheidebrief.'
Ich aber sage euch: Ein jeder, der seine Frau
entlässt — ausser es handle sich um ein
unzüchtiges Verhältnis — macht sie zur
Ehebrecherin, und wer eine Entlassene heiratet,
bricht die Ehe» (5,31f). Die gesetzliche Ver-
stossiung löst für Jesus das Band der Ehe nicht
auf. Vielmehr bleibt der Mann, der seine Frau
Verstössen hat, verantwortlich für die Situation,
in die er sie gebracht hat. Falls sie, was normal

ist, wiederum heiratet, ist sie eine
Ehebrecherin durch seine Schuld, und auch der
Mann, der sie heiratet, begeht Ehebruch.

Der Glaube der Urkirche
Die Ehe ist die normale Lebenssituation der
Christen, auch für die Glaubensverkünder:
Paulus ist als Unverheirateter eine Ausnahme
(1 Kor 9,5). Ehepaare in guten Verhältnissen
stellen ihre Häuser der Gemeinde zur
Verfügung: Aquila und Prisca in Ephesus (1

Kor 16,19) und in Rom (Rom 16,3ff), ebenso

Philemon und Apphia (Phm 1—2). Zwei
Extreme herrschen vor: Libertinismus und En-
kratismus. In der griechischen Welt betrachtete

man den Geschlechtsverkehr als eine
ausschliesslich biologische Funktion, als ebenso

notwendig und gleichgültig wie etwa Essen

und Trinken. Verfechter dieser Auffassung
fand man auch in christlichen Kreisen (1
Kor 6,12—20; Apk 2,6.14f). Andere betrachteten

alles Stoffliche, einschliesslich den sexuellen

Bereich, als verwerflich (1 Tim 4,1 ff).
Beide Extreme werden in der Schrift
missbilligt.

Ueber die Weise, auf welche die Ehe zustande
kommt, wird nicht gesprochen. Es ist keine

bestimmte Form vorgeschrieben. Sicherlich
ist es selbstverständlich, dass Christen nur
Christen heiraten (1 Kor 7,39). Doch wird es

als belanglos betrachtet, ob die Ehe durch freie
Partnerwahl oder durch Familienregelung
zustande kommt. Von der tatsächlichen Einheit
zweier Menschen in der Ehe ausgehend,
fordert man, dass dieses Zusammenleben christlich

sein muss. Die Einehe ist so
selbstverständlich, dass kein eigenes Gebot dazu formuliert

zu werden brauchte (vgl. 1 Kor 7,2).
Mann und Frau leben in der Ehe «in Heiligung

und Ehrbarkeit. nicht in leidenschaftlicher

Gier wie die Heiden, die Gott nicht
kennen» (1 Thess 4,4f). Die Erfüllung wird
nicht nur in irdischer Liebe gefunden, in reiner

Erotik, sondern diese muss erst zu rechter
Liebe wachsen. Ein ungehemmtes Ausleben
der leidenschaftlichen Triebhaftigkeit erniedrigt

den Partner zu einem blossen Lustobjekt.

Die Männer sollen Verständnis für ihre
Frauen aufbringen (1 Petr 3,7), sie liebhaben
und nicht launenhaft gegen sie sein (Eph 5,25;
Kol 3,19). Ihrerseits sei die Frau liebevoll
gegen Mann und Kinder (Tit 2,4).
In Christus sind völkische, gesellschaftliche
und natürliche Unterschiede zwischen den
Menschen prinzipiell aufgehoben und in
Wirklichkeit relativiert: «Da gilt nicht mehr Jude
und Hellene, nicht Sklave und Freier, nicht
Mann und Frau» (Gal 3,28; vgl. auch Kol
3,9ff). Dieses Prinzip hat seine Konsequenzen
für alle menschlichen Beziehungen, auch in
der Ehe. Mann und Frau sind beide in gleicher

Weise «Miterben der Gnade des Lebens»
(1 Petr 3,7).

Die christliche Ehe bei Paulus
In den paulinischen Schriften finden wir,
neben mehr beiläufigen kurzen Bemerkungen
über die Ehe, zwei Stellen, in denen sich der
Apostel ausführlicher mit ihr befasst: 1 Kor
7 und Eph 5.



5§

Im Korintherbrief (geschrieben im Jahr 56/57)
ist noch das tastende Suchen der gerade
Bekehrten fühlbar. Sicherlich antwortet Paulus
da auf an ihn gestellte Fragen. Nach all dem,
was die verdorbenen Korinther vor ihrer
Bekehrung waren (6,1 Of: Unzüchtige,
Götzendiener, Ehebrecher usw.), fallen nun
einige in das andere Extrem: Man soll
überhaupt nicht heiraten oder doch in der Ehe
enthaltsam leben: «Es ist für den Mann gut,
eine Frau nicht anzurühren» (7,1). Paulus
ist offensichtlich mit dieser Lösung, die so völlig

anders klingt als das alttestamentliche «Es
ist nicht gut, dass der Mensch allein sei»,

zwar gänzlich einverstanden, nachdem im
Christentum die Situation des Menschen
fundamental verändert ist (7,25—40). Doch
beginnt er den Enthusiasmus der Neubekehrten
mit pastoraler Weisheit etwas zu bremsen
(7,2—5.) Er ist gewiss schon froh genug, wenn
er Menschen mit solcher Vergangenheit und
solcher Umgebung überhaupt zu einer normalen

christlichen Ehe bringen kann. Und
obwohl er die Jungfräulichkeit vorzieht,
betrachtet er beide Lebensstände als persönliche
Gabe Gottes, als Berufung, als Charisma, und
der Trieb, den der Mensch in sich fühlt, ist
ein Weg, um der Absicht Gottes mit ihm
in diesem konkreten Punkt nachzukommen
(7,6—9). Die Ehe ist ein von Gott selbst
gewollter Stand: Der Herr Jesus hat Gottes
ursprünglichen Plan, die unauflösliche Einehe,
den Christen zur Norm gegeben (7,1 Of). So

ist es sicherlich falsch, zu sagen, dass Paulus
die Ehe lediglich als Vorbeugungsmittel gegen
Unzucht ansieht. Die Ermahnung ist vielmehr
ein gutes Beispiel seines praktischen, weisen
Sinnes.
Die zweite ausführliche Stelle über die christliche

Ehe bei Paulus findet sich in Eph 5,21
—33. Im Alten und auch im Neuen Testament
hat man dem ehelichen Verhältnis von Mann
und Frau wiederholt Bilder entlehnt und sie

auf das Verhältnis zwischen Gott und seinem
Volk, zwischen Messias und Kirche übertragen.

Nirgends jedoch wurde umgekehrt die
Beziehung «Gott — Volk», «Christus —
Kirche» zum Muster für die Ehe genommen. Das
geschieht erstmals im Epheserbrief. Damit
bekommt die Ehe ihren eigenen Platz in der
neuen Lage der erlösten Menschheit: Sie
soll auf unserer vergänglichen Erde ein
Spiegelbild der himmlischen Einheit von Christus
und der Kirche sein. In diesem Sinn verweist
die christliche Ehe nicht nur auf die End-
zeiit, sondern sie ist selber auch eschatologisch.
Als die symbolische Verwirklichung der Einheit

Christi mit der Kirche geschieht in ihr
ein Einbrechen des Ewigen, Endzeitlichen in
unseren Raum und unsere Zeit, ein Stückchen
des Himmels auf der Erde.

Zusammenfassung der neutestamentlichen
Ehelehre
Die Auffassung des Neuen Testaments von
der Ehe wird vom Paradox des Lebens Jesu

selber beherrscht: «Von einem Weibe
geboren» (Gal 4,4), gibt er der Familie durch
sein Leben in Nazareth (Lk 2,51 f) ihre Weihe,
jener Familie, die vom ganzen Alten Testament

vorbereitet worden war. Doch gibt er,
der von einer jungfräulichen Mutter geboren

ward und selbst jungfräulich gelebt hat,
persönlich Zeugnis für einen Wert, der über
der Ehe steht.
In bewusstem Rückgriff über das Gesetz des
Moses und mit ausdrücklicher Berufung auf
den Schöpfungsplan der Genesis verkündet Jesus

den absoluten Charakter der Ehe und ihre
Unauflöslichkeit. Gott selbst verbindet Mann
und Frau und gibt ihrer freien Wahl eine Weihe,

die diese überhöht.
Die Strenge Jesu in den Grundsätzen schliesst
sein Erbarmen gegen die sündigen Menschen
nicht aus. Zu wiederholten Malen begegnet Jesus

Ehebrechern, oder Menschen, die dem



59

Ideal der Liebe nicht treu geblieben sind (Lk
7,37; Jo 4,18; 8,3ff). Er nimmt sich ihrer an,
nicht um ihr Verhalten zu billigen, sondern
um ihnen eine Bekehrung und eine Vergebung
zu schenken, die die Gültigkeit des verratenen

Ideals nur noch unterstreichen (Jo 8,11).

Benützte und weiterführende Literatur:
Baltensweiler H., Die Ehe im Neuen Testament, Zürich
1967
Grabner-Haider A., Praktisches Bibellexikon, Freiburg
1969
Haag H., Bibel-Lexikon, Einsiedeln 1968
Hierzenberger G., Weltbewertung bei Paulus nach 1

Kor 7,29—31, Düsseldorf 1967
LéomDufour X., Wörterbuch zur biblischen Botschaft,
Freiburg 1967
Negwer J., Ehe und Familie im Alten und Neuen
Testament, Düsseldorf 1957
Vaux de R., Das Alte Testament und seine
Lebensordnungen I. Freiburg 1964
Vollebregt G. N., Die Ehe im Zeugnis der Bibel, Salzburg

1965


	Die Ehe im Zeugnis der Heiligen Schrift

