
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 48 (1970)

Heft: 1-2

Artikel: "Aufgerissen ist die Zeit, diese Wunde vor Gott" : Die Gedichte der Nelly
Sachs

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1031039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1031039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


!3

«Aufgerissen ist die Zeit,
diese Wunde vor Gott»

Die Gedichte der Nelly Sachs

P. Bruno Scherer

Wie verhält es sich mit dem Sterben, mit dem
Abberufenwerden? Wann ist die letzte Stunde
da? Darf der Mensch über sie verfügen? Kann
man sie — mit starkem Lebenswillen — eine
Zeitlang hinauszögern, ihr gleichsam entfliehen

oder sie beschleunigen? Alte Menschheitsfragen,

die auftauchen, wenn man vom Tod
eines Menschen hört, der einem bekannt war
oder nahe stand.
Ende April 1970 hat der Dichter Paul Celan
(geboren 1920) in der Seine zu Paris den Tod
gesucht, «bedroht von einer schweren
seelischen Krankheit», wie sein Verleger schreibt.
Paul Celan galt als einer der hervorragendsten
Lyriker der deutschen Gegenwartsliteratur.
Sein Gedicht «Die Todesfuge» gehört zu den
gültigen Wortkunstwerken unseres Jahrhunderts.

Künstlerisch ist darin die Schreckenswelt

der nationalsozialistischen Konzentrationslager

gestaltet. Celan war jüdischer
Abstammung und verliess seine Heimatstadt
Czernowitz in der Bukowina, als sie nach dem
Zweiten Weltkrieg von der Sowjetunion
annektiert wurde. In Paris studierte er Germanistik

und Sprachwissenschaft und arbeitete dort
als Hochschullehrer, Lyriker und Uebersetzer.
Er trug das Schicksal der Heimatlosigkeit wie
so viele Juden und Flüchtlinge durch unsere
Zeit.
Wie Nelly Sachs zum Beispiel, die deutsch-jüdische

Dichterin, mit der Paul Celan mehr als

nur die jüdische Geburt und das Metier eines

Lyrikers und Uebersetzers verband, eine
gewisse seelische Verwandtschaft nämlich und
beinahe der gleiche Todestag. Die in Stockholm

wohnende Dichterin starb am 12. Mai
1970 nach längerer Krankheit im 79. Altersjahr.

Wie dem Autor der «Todesfuge» stand
ihr das grauenvolle Schicksal der Juden in den
Vernichtungslagern jahrzehntelang quälend vor
Augen. Als gottgläubige Frau und Dichterin
versuchte sie, die Qualen der Erinnerung und
der schlaflosen Nächte betend und künstlerisch
gestaltend zu überwinden.



H

In den Wohnungen des Todes
Ihr erster Gedichtband hiess «In den Wohnungen

des Todes» (1947 erschienen) und ist den
«toten Brüdern und Schwestern» gewidmet.
«Wohnungen des Todes»: die Konzentrationslager

und Gaskammern, aber auch der jenseitige

Aufenthalt der Hingemordeten vor der
Auferstehung und in ihrem Harren auf die
Gottesschau. Dem ersten Gedicht — berühmt
geworden wie die «Todesfuge» — ist der
Hiob-Vers 19,26 vorangestellt: «Und wenn
diese meine Haut zerschlagen sein wird, so
werde ich ohne mein Fleisch Gott schauen»
(8) *).

O die Schornsteine
Auf den sinnreich erdachten Wohnungen des Todes,
Als Israels Leib zog aufgelöst in Rauch
Durch die Luft —
Als Essenkehrer ihn ein Stern empfing
Der schwarz wurde
Oder war es ein Sonnenstrahl?

O die Schornsteine!
Freiheitswege für Jeremias und Hiobs Staub —
Wer erdachte euch und baute Stein auf Stein
Den Weg für Flüchtlinge aus Rauch?

*) Die Zahlen hinter den Zitaten verweisen auf den
Sammelband: Fahrt ins Staublose. Die Gedichte der
Nelly Sachs. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1961. Mit dem
Sigel Sp. G. wird der zweite Sammelband belegt: Nelly
Sachs: Späte Gedichte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1965
(zitiert nach der Ausgabe von 1966).
Die szenischen Dichtungen sind gesammelt in: Nelly
Sachs: Zeichen im Sand. Frankfurt: Suhrkamp 1962.
Zitiert nach der dtv-Auswahl (sr 57) : Simson fällt
durch Jahrtausende und andere szenische Dichtungen.
München 1967.
Zitierte Literatur:
K Paul Konrad Kurz: Über Moderne Dichtung.
Frankfurt 1967.
NS Nelly Sachs zu Ehren. Frankfurt 1961 (vgl. die
Ausgabe von 1966).
W Werner Weber: Nelly Sachs. In: NZZ Nr. 223,
17. 5. 70.

O die Wohnungen des Todes,
Einladend hergerichtet
Für den Wirt des Hauses, der sonst Gast war —
O ihr Finger,
Die Eingangsschwelle legend
Wie ein Messer zwischen Leben und Tod —

O ihr Schornsteine,
O ihr Finger
Und Israels Leib im Rauch durch die Luft!

Im Geiste steht die Dichterin und stehen wir
vor den rauchenden Schornsteinen der
Vernichtungslager. «Israels Leib» — was sterblich

war an den Juden und Gemarterten —
«zog aufgelöst in Rauch / Durch die Luft».
Das Schicksal des Jeremias und Jobs erneuerte
sich an ihnen. Wir Christen könnten beifügen:
Auch Jesu Schicksal. Aber die Menschen, die
solchen Massenmord erfanden und betrieben?
Sie sahen aus wie andere Menschen, hatten
Hände, Finger

O ihr Finger,
Die ihr den Sand aus Totenschuhen leertet (11).
Ihr würgenden Hände,
War eure Mutter tot,
Eure Frau, euer Kind?
Dass ihr nur noch den Tod in den Händen hieltet.

(15)

Einmal waren auch die Mörderhände «Hände von kleinen

Kindern», die Kinderspiele spielten und etwa auf
ein Wort im Lesebuch zeigten —• «war es Gott
vielleicht, oder Mensch?» (15).

Das Geheimnis des ersten Brudermordes steht
finster hinter den Ungeheuerlichkeiten des
20. Jahrhunderts: «Kain! um dich wälzen wir
uns im Marterbett» (178).

Aufgerissen ist die Zeit,
diese Wunde vor Gott! (219)

In Herbert Meiers neuem Roman «Stiefelchen.
Ein Fall» (1970) taucht eine ähnliche Frage
auf, die Frage nach der Schuld und nach der
Menschlichkeit der Schuldigen: Der Vater und
der Bruder von Hans Staal haben zur Nazi-



x5

zeit in der Schweiz Pläne für ein Vernichtungslager

ausgearbeitet, um bei der (allerdings
nicht erfolgten) Machtübernahme bereit zu
sein.
Die Dichterin gedenkt der Schreckensnacht
der ermordeten Kinder, für die die «Mutter
noch gestern / Wie ein weisser Mond den
Schlaf» heranzog (10); sie gedenkt der
«Mutterhände, die ein Grab aushöhlen / Für das

an ihrer Brust Verhungerte» (27); der Greise,
denen man die letzten Atemzüge, die ihnen das
Leben noch gewährt hätte, fortraubte. «O ihr
Räuber von echten Todesstunden» (12).
Für einzelne Ermordete hat sie «Grabschriften
in die Luft geschrieben». Dann ertönen die
«Chöre nach Mitternacht», die Stimmen
jener Toten, die die Nacht des Lebens hinter sich
haben. Auch die Steine und Sterne, die Wolken

und unsichtbaren Dinge erheben ihren
Gesang an der «Klagemauer Nacht» (62), die
Bäume und die Ungeborenen: «Wie Tau sinken

wir in die Liebe hinein» (67).

Stimme des heiligen Landes:
O meine Kinder,
Der Tod ist durch eure Herzen gefahren
Wie durch einen Weinberg —
Malte Israel rot an alle Wände der Erde.

Sprechen die Stimmen der Toten:
Leget auf den Acker die Waffen der Rache
Damit sie leise werden
Denn auch Eisen und Korn sind Geschwister
Im Schosse der Erde — (68).

Gedanken des Friedens
Die Verwandtschaft in Formulierung und
Gehalt vieler Gedichte der Nelly Sachs mit dem
dichterischen Werk von Gertrud von Le Fort
zeigt sich gerade in diesen Zeilen. Die Gestalten

im Werk Gertrud von le Forts, die Frauen
vorab, haben sich wider eine Welt voller Hass,
Unfrieden und Krieg durchzuringen zum
Verzeihen, zur fraulich-mütterlichen Haltung der
Liebe, des Verstehens, der Barmherzigkeit,
zum alles umfangenden Humanitäts- und Frie¬

densgedanken. Schon bei Sophokles (496—
406 vor Christus) bekennt sich Antigone zum
Friedenswerk der Frau: «Nicht mitzuhassen,
mitzulieben bin ich da.» Bei Nelly Sachs
lesen wir:

Wir Mütter,
Sehnsuchtsamen aus Meeresnacht
holen wir heim,
Heimholerinnen sind wir
von verstreutem Gut.

Wir Mütter
wiegen in das Herz der Welt
die Friedensmelodie (118 f.).

Nicht Hass und Rachegesinnung, nicht
unerbittliche Anklage und Verurteilung spricht aus
dem Werk der jüdischen Dichterin, sondern
verzeihende Liebe, das Denken des Friedens
und der Versöhnung, dies allerdings nicht aus
eigener menschlicher Kraft, sondern aus dem
Erlebnis der Gnade und der Liebe Gottes, aus
Glaubenshaltung und Gottvertrauen.

Nicht Kampfgesänge will ich euch singen
Geschwister, Ausgesetzte vor den Türen der Welt.

nur das Blut stillen
und die Tränen, die in Totenkammern gefrorenen,
auftauen (151).

Diese Haltung war nicht das Geschenk einer
Stunde, sondern die Frucht eines unablässigen

Ringens mit sich selbst und mit dem uner-
forschlichen Willen Gottes. Der Weg zum
Neubeginn des Lebens bleibt immer offen. Die
Augen mögen voller Tränen sein und die Wunden

bluten, wenn nur die Verzweiflung
überstanden wird. Ueberleben, sich des Lebens an
jedem neuen Morgen dankbar zu vergewissern,
heisst auch hier die Losung. Im Chor der
Geretteten stehen die Zeilen:

Wir Geretteten
Bitten euch:
Zeigt uns langsam eure Sonne.
Führt uns von Stern zu Stern im Schritt.
Lasst uns das Leben leise wieder lernen.



i6

Es könnte sonst eines Vogels Lied,
Das Füllen des Eimers am Brunnen
Unsern schlecht versiegelten Schmerz aufbrechen lassen
und uns wegschäumen — (50).

Dem Tod entronnen
Nelly Sachs hat erlebt, was sie beschrieb, am
eigenen Leib oder im mitfühlenden Herzen. Sie
wurde am 10. Dezember 1891 in Berlin geboren

als einzige Tochter eines jüdischen
Fabrikantenehepaars und hat in einer Villa im
Berliner Tiergartenviertel eine ungesorgte
Kindheit und Jugend erlebt. Sie wurde von
Privatlehrern gebildet und früh mit der Welt
der Literatur und der Musik vertraut. Mit 17
Jahren schrieb sie ihre ersten Gedichte. 1930
starb der Vater. Er hatte die Judenverfolgung
vorausgesehen. Mutter und Tochter entkamen
den Henkern wie durch ein Wunder in letzter

Stunde. Die Dichterin Selma Lagerlöf und
Prinz Eugen von Schweden hatten das Asyl
in Stockholm vermittelt. Ein Flugzeug brachte
sie am 16. Mai 1940 in Sicherheit. Der Bahnweg

wäre vielleicht zum Verhängnis geworden
(W). Gerettet, aber wie durch Feuer. Nie mehr
hat der Würggriff der Angst die Flüchtlinge
freigegeben.

Immer noch hängen die Schlingen
für unsere Hälse gedreht
Vor uns in der blauen Luft — (50).

«Wir waren zu Tode gehetzt hier angekommen»,

schrieb Nelly Sachs später. «Mein München

erlebte jede Nacht noch den Schrecken.
Armut — Krankheit, vollkommene Verzweiflung!

Weiss heute noch nicht, wie ich
überhaupt überlebte. Aber die Liebe zu dem geliebten

letzten Menschen, den ich besass, gab mir
Mut» (zit. NS 98).
In einer kleinen Wohnung eines fünfstöckigen
Stockholmer Mietshauses am Bergsundsstrand
waren die beiden untergebracht. Ein Besucher
berichtet: « Nelly Sachs' Küche war ihr
Schlaf-, Wohn- und Arbeitszimmer, Emp¬

fangsraum aber auch für den Besucher. Im
anderen Zimmer lag schwer leidend die greise
Mutter» (zit. K 226). Die Tochter pflegte ihre
Mutter und begann zu schreiben, Gedichte und
Mysterienspiele. Walter A. Berendson, ein
Freund, erzählt: «Zu der Kranken aber kamen
in durchwachten Stunden immer wieder die
geliebten Toten und hielten Zwiesprache mit
ihr. In hundert solchen Nächten trat Nelly
Sachs das Schicksal ihres Volkes in den
Visionen der Mutter noch einmal eindringlich
entgegen. Das ist der Hintergrund ihres
Aufstiegs zu neuer einzigartiger Dichtung. Sie
wählte sich nicht dieses ungeheure Motiv, die
blutige Weltgeschichte der Zeit hat es diesem
zarten gebrechlichen Menschen aufgezwungen»

(NS 98).
Die Mutter starb im Jahre 1950. Der Schmerz
ob dieses Verlusts klingt im Gedichtband
«Und niemand weiss weiter» auf sowie in den
unveröffentlichten «Briefen aus der Mitternacht»

(NS 100). Allmählich hat sich in
Stockholm ein Freundeskreis um die Dichterin
gebildet. Gleichsam als Dank an ihr Gastland
begann sie, moderne schwedische Lyrik ins
Deutsche zu übertragen, Gedichte von Johannes

Edfeldt, Gunnar Ekelöf, Erik Lindegren,
Karl Vennberg und anderen (vgl. K 230).
Diese uneigennützige Arbeit hat ihr den
Literaturpreis des Verbandes schwedischer
Lyriker eingetragen, die erste öffentliche Ehrung
ihres Dichtens. 1959 folgte eine Ehrengabe des
Kulturverbandes der deutschen Industrie, 1960
der Annette-von-Droste-Hülshoff-Preis und
wieder ein Jahr später der Literaturpreis der
Stadt Dortmund. Mit der Gesamtausgabe ihrer
Gedichte und der szenischen Arbeiten gelang
der in Deutschland lange verkannten Dichterin

der Durchbruch an die grosse Oeffentlich-
keit. Der Friedenspreis des Deutschen
Buchhandels 1965 war eine späte Geste der
Wiedergutmachung Deutschlands der Dichterin und
dem verfolgten Volk der Juden gegenüber.
Der Nobelpreis für Literatur im Jahre 1966



J7

(zusammen mit dem israelischen Dichter S.

j. Agnon) besiegelte den weltweiten Ruhm der
Nelly Sachs, deren Bescheidenheit bei all diesen

Veranstaltungen auffiel.

«Der Tod hat mich schreiben gelehrt»
Nelly Sachs hat schon vor 1940 geschrieben:
Gedichte und Prosa. 1921 war ihr erstes Buch
erschienen: «Legenden und Erzählungen».
Aber das sollte nur Einübung sein für ihr
eigentliches Lebenswerk, das heute wie das Werk
eines Propheten oder Gottgesendeten vor uns
liegt. «Ihre Gedichte (vor 1940) gehörten
gewiss zur guten Lyrik der Zeit, aber ragten
nicht darüber hinaus als etwas unerhört
Neues», sagt Walter A. Berendson (NS 97).
Das «unerhört Neue» entstand in den vierziger

Jahren in Schweden. Nelly Sachs besass

Sendung und Auftrag, das jüdische Schicksal,
den Mord an sechs Millionen Juden im Dritten

Reich, innerlich nachzuerleben und
dichterisch zu gestalten und dabei auf die
geheimnisvollen Verbindungen zwischen Zeit und
Ewigkeit, Diesseits und Jenseits — das
«unsichtbare Universum» — hinzuweisen.
«Der Tod hat mich schreiben gelehrt», soll
sie in einem Interview nach der Verleihung des

Nobelpreises bekannt haben, der Tod geliebter
Menschen, vor allem des eigenen Bräutigams.
Und fügen wir hinzu: Auch die Liebe, die
Liebe zum toten Bräutigam und zu den Schwestern

und Brüdern aus der grossen Bedrängnis.
Nicht nur der Verszyklus «Gebete für den
toten Bräutigam» im Band «In den Wohnungen
des Todes» legt von dieser singulären Liebe
Zeugnis ab, sondern das ganze lyrische Werk
der Nelly Sachs. Immer wieder spricht sie den
toten Geliebten an. Liebe und Leid hat die beiden

geeint über jede Trennung hinaus. Er
ist das Du in den Gedichten. Zuweilen ist auch
die Mutter angeredet oder das eigene lyrische
Ich (135ff. 232f. Sp. G. 162). «Gott wird in
den Versen — gemäss streng israelitischer
Ehrfurcht vor der absoluten Geistigkeit und Un¬

endlichkeit des ganz Anderen — nicht als
Du angesprochen» (K 239).

O mein Geliebter, vielleicht hat unsere Liebe
in den Himmel der Sehnsucht schon Welten geboren —
Wie unser Atemzug, ein — und aus,
baut eine Wiege für Leben und Tod?
Sandkörner wir beide, dunkel vor Abschied,
und in das goldene Geheimnis der Geburten verloren,
Und vielleicht schon von kommenden Sternen,
Monden und Sonnen umloht (25).

Liebe und Sehnsucht
Die Gabe des Schreibens hatte den Bann der
Schmerzerstarrung gebrochen. Die dichteirische
Sprache floss immer freier und kräftiger. Die
Bände «Sternverdunkelung» (1949), «Und
niemand weiss weiter» (1957), «Flucht und
Verwandlung» (1959) und schliesslich «Glühende
Rätsel» (1963/65) führen die im ersten Band
angestimmten Themen weiter, die Themen von
Leben und Tod, Gott und Welt, Leid und
Hoffnung, Liebe und Abschied, vom Fremdsein

auf Erden und der Sehnsucht nach der
Geborgenheit im Ewigen.
Die grossen Gestalten der Vorväter werden
beschworen, vor allem die vorbildlich Glaubenden

und Ringenden aus der Geschichte
Israels (88-107): Abraham «aus dem mondversiegelten

Ur», Jakob, «Erstling im
Morgengrauenkampf», die Propheten und der Dulder
Job («O du Windrose der Qualen!»), das
wandernde Volk in der Wüste, Daniel, David und
Saul. Ihnen folgen die Ueberlebenden aus dem
heutigen Israel. Die Greise:

Ihr Mund hat ein Dorn verschlossen,
ihre Sprache ist an ihre Augen verlorengegangen,
die reden wie Brunnen
darin ein Leichnam ertrunken ist (111).

Der Schmerz weicht zuweilen einem
Dankgefühl. Wieder beten und danken zu können,
welche Erleichterung und Hilfe!
Zuweilen wie Flammen
jagt es durch unseren Leib —
als wäre er verwoben noch mit der Gestirne
Anbeginn.



i8

Wie langsam leuchten wir in Klarheit auf —

O nach wieviel Lichterjahren haben sich unsere
Hände gefaltet zur Bitte —
unsere Knie sich gesenkt —
und aufgetan sich unsere Seele

zum Dank? (143).

Die Gedichtbücher der Nelly Sachs sind bis
an den Rand gefüllt von menschlicher,
jüdischer und auch christlicher Wei-sheit und
Lebenserfahrung. Zunehmend greifen sie in
mystische Tiefen, in den Erlebnisraum der
gottliebenden Seele, des von Gott ergriffenen
Menschen. Wir lesen einmal:

(Jakob) sah
mit Blindenaugen —
hielt Sonnen und Sterne
einen Lichtblick umarmt — (290).

Hier und an vielen anderen Stellen tritt uns die
der Mystik eigentümliche Sprache entgegen. —
Aber Gott ist und bleibt für den Menschen wie
für den mit dem Engel ringenden Jakob «Gott-
wo-anders» (290). ER ist reiner Geist: «Hautlos

/ augenlos / hat Hiob Gott gebildet»
(283). Die Schöpfung ist getrennt vom ihm,
«abgeschnitten» (339). Aber im Wort der
Schrift ist ER den Menschen nah. Im
«Schöpfungswort» bricht seine Liebe auf. Für die
Glaubenden und Liebenden ist es Verheissung
(vgl. 335f.).

Der verborgene Christus
Es muss hier genügen, auf einzelne Themen im
Werk der grossen Dichterin hingewiesen zu
haben. Im übrigen wird jeder Leser seinen eigenen

Zugang zum Werk und darin eine besondere

Sicht der Welt, der Zeit und der Ewigkeit
ausgesprochen finden. Trotzdem seien noch ein

paar Gedanken aus der Fülle des Ganzen
hervorgehoben, bevor wir uns abschliessend
formalen und sprachlichen Fragen zuwenden.
Sehnsucht und Liebe treiben den Menschen an
auf dem Erdenweg, auf dem Weg ins Jenseits

hinüber. Er befindet sich «auf der Fahrt ins
Staublose» (331. Titel des Gedichtsammelban-
des!) .Anders aulsgedrückt: Der Mensch wird
wie Wild vom Jäger gejagt. Von welchem Jäger

im letzten? Der Mensch ist Pilger, Wanderer,

Fremdling, Flüchtling. Er befindet sich
auf der Flucht — wohin? Flüchtend erfährt er
die Verwandlung. Das treffliche Bild für die
innere Entwicklung und Umwandlung des
Menschen erblickt die Lyrikerin im Schmetterling,

der die Wandlungsstadien von Raupe
und Puppe hinter sich hat. Eines der in Idee
und Sprache, in Musikalität und Geisterfüllt-
heit ergreifendsten Gedichte ist der Dichterin
im «Schmetterling» gelungen:

Welch schönes Jenseits
ist in deinen Staub gemalt.
Durch den Flammenkern der Erde,
durch ihre steinerne Schale

wurdest du gereicht,
Abschiedswebe in der Vergänglichkeiten Mass.

Schmetterling
aller Wesen gute Nacht!

Die Gewichte von Leben und Tod
senken sich mit deinen Flügeln
auf die Rose nieder
die mit dem heimwärts reifenden Licht welkt.

Welch schönes Jenseits
ist in deinen Staub gemalt.
Welch Königszeichen
im Geheimnis der Luft (148).

Das schöne Bild vom Schmetterling, mit dessen

Flügeln sich «die Gewichte von Leben und
Tod» auf die Rose niedersenken, birgt den
Glauben an die Auferstehung in sich, die feste
Hoffnung auf das Leben jenseits des Todes.
Das Drama des Todes, heisst es einmal (294),
«weiss hinter dem Vorhang / um neuen
Beginn».

Gedankenwelt und künstlerisches Werk der
Nelly Sachs sind Christus, dem gekreuzigten
und auferstandenen Herrn, nicht verschlossen.



!9

Ihre Religiosität und Weltschau fand im
Judentum nicht volles Genügen (vgl. NS 87).
Sie wusste sich ihrem Volk schicksalhaft
verbunden, blieb aber gleichwohl offen für die
allgemein menschliche und die spezifisch
christliche Weisheit und Wahrheit. Christus
steht in ihrem Werk als die verborgene und
verhüllte Wahrheit. Wie Jahwe wird auch ER
nicht mit Namen genannt, sondern umschrieben.

Zwei Stellen mögen den Nachweis erbringen:

Nelly Sachs hört neben «Hiobs Viar-Win-
de-Schrei» auch den «Schrei verborgen im
Oelberg» (222). Das «Insekt im Kristall»
(222) ist Bild für den vor seiner Auferstehung
im Grab weilenden Christus, ein Vorbild für
den in Erd- und Leibbefangenheit erstarrten
Menschen, der lebendig oder tot der Auferstehung

entgegenharrt. In einem andern Gedicht
steht die im eben erwähnten Zusammenhang
verständliche Anspielung:

längst wären wir
in die versteinte Auferstehung
einer Osterinsel eingegangen — (190).

Moderne Stilzüge
Alles, was mit Leben und Mensch zu tun hat,
entwickelt sich. Auch die Sprache. Ganz
besonders die Sprache der Dichter. Die
Sprachentwicklung in der Poesie erfolgt oft in
überraschender Eile. Darüber hinaus macht der
einzelne Schriftsteller ebenfalls eine geistige
und sprachliche Entwicklung mit. In seiner
Sprache lassen sich sowohl traditionelle wie
moderne Stilzüge feststellen, beim einen
überwiegt die Tradition, beim andern die
Spracherneuerung.

Das «unerhört Neue» in der Lyrik von Nelly
Sachs, das Berendson antönt (NS 97), liegt
eher auf der Ebene des Gehalts und der Aussage,

der menschlichen, vergeistigten Höhe
und der religiös-mystischen Tiefe ihrer Dichtung

als auf der Ebene der Aussagemittel und
der Form, der Sprache also. Beides, Form und

Aussage, verwächst übrigens im Wortkunstwerk

zu einer Einheit, die man nicht ohne
Not zergliedern möchte.
Die Sprach- und Bildwelt der Nelly Sachs
wird vorerst begründet und gespeist von den
heiligen Büchern Israels, vor allem der
Propheten und der Psalmen. Man findet sich
nach kurzem «Einlesen» bald zurecht und
fühlt sich immerfort auf die Sprache der Bibel

verwiesen. Der Gedichtanfang «O Schwester

/ wo zeltest du?» (235) erinnert deutlich
an das Hohe Lied. — Ein sprachlicher und
gehaltlicher Einfluss späterer jüdischer Weis-
heitslehre und Gottesgelehrter wird ebenfalls
greifbar (vgl. Baalschem 166.350. 353; Chas-
sidim 198; das Buch Sohar 209 ff). Auf die
jüdische Mystik, bemerkt Berendson, sei die
Dichterin erst spät und durch christliche
Freunde aufmerksam gemacht worden (NS
94), sie habe sich dann aber nachhaltig von
ihr inspirieren lassen.
Christliche Motive und Symbole und christliches

Gedankengut fehlen in ihrem Werk
nicht. Neben Baalschem, dem jüdischen
Mystiker, steht der christliche Heilige: Franziskus

(353). Nelly Sachs besass eine umfassende
abendländische Bildung. Ihr Denken und
Schreiben bleibt der weitgespannten europäischen

Kultur verpflichtet, die auch die jüdische

Geisteswelt aufzunehmen vermag. Die
Symbiose von Altem und Neuem Bund im
religiösen Bereich des Christentums könnte
vorbildlich sein. Das Neue Testament ist bei Nelly

Sachs nicht ausgeklammert. (Wir haben das
in den vorangehenden Ausführungen dargestellt.)

Sein Geist lebt unter- und hintergründig
in der Werkwelt fort.
Um die Sprach- und Bildwelt dieser Dichtung
auszuleuchten, müssten auch die dramatischen
oder szenischen Arbeiten herangezogen werden.

Die Dichterin spricht sich darin noch freier
aus als in den Gedichten. Ein einziges Wort
oder eine Metapher vermögen oft Welten zu



20

erschliessen und dem Verständnis Brücken zu
bauen. Der Titel von «Simson fällt durch die
Jahrtausende» verrät schon den Gehalt der
14 Szenen: Simsons schmerzliche Gottesarfah-
rung und der Liebesverrat an ihm ereignen
sich immer wieder, stehen sinnbildhaft für das
Erleben und das Schicksal vieler Menschen
unserer Zeit.
Dass -as Nelly Sachs in ihrer Dichtung vor
allem um eine geistige Aussage, nicht um modische

Sprachspiele und Experimente ging, hat
sie vielleicht in folgenden Versen angedeutet:

Wort vertraut und gut genug, Träger von
Geist und Sinn zu sein. «Das Material der
Worte erscheint konventionell», urteilt Paul
Konrad Kurz. «Keines, das nicht schon zwei
Generationen zuvor hätte stehen können. Woher

stammt die dennoch fraglose, überzeugende
Kraft? Aus der Reinheit, der Innerlichkeit,

der Vergeistigung von Liebe und Schmerz, aus
dem mystischen Bewusstsein der Allgegenwart
des Geliebten und kosmisch-personaler
Einung» (K 236).

Jetzt aber / der Wettercherub
knotet / das Vier-Winde-Tuch
nicht um Erdbeeren zu sammeln
in den Wäldern der Sprache
sondern
die Trompete veränderlich anzublasen
im Dunkel — (288).

Die Gedichte vor 1940 waren noch in
traditionellen, strengen Formen gehalten, metrisch
gebunden und gereimt (NS 97). Dann aber
scheinen das Ungeheure des Schmerzerlebnisses

sowie die Uebermacht dar dichterischen
Vision und des Aussagewillens die festen Formen

und das Reimgefüge gesprengt zu haben.
Der freie Rhythmus setzte sich durch. Die
starke Musikalität der Versgebilde stützte sich
fortan einzig auf die Wort- und Satzmelodie,
wie sie der Augenblicksstimmung erwuchs.
Es finden sich noch andere moderne Stilzüge:
Verfremdung und Dunkelheit bis zum Her-
metismus, verhaltene, ja unterkühlte Aussage,
knappes, hartes, ernüchterndes Sprechen (Des-
illusionierung). Das schöne, harmonische,
abgerundete Versgebilde wird gemieden. Es
genügt die Andeutung. Statt des abschliessenden
Punktes stehen sehr oft Gedankenstriche am
Ende der Verse: das Gedicht bleibt unvollendet,

Fragment. Der Leser mag es vollenden
oder auch seinerseits offen lassen.
Kein Modekatalog «verbotener» oder zeit-
gemässer Wörter! Der Dichterin war jedes

Unsere verehrten Leser seien auf die neueste
Publikation von P. Bruno Scherer aufmerksam
gemacht:

Silbergraue Welt Musik

Zu beziehen im Ars sacra-Verlag, München,
zu DM 3.60. Das bibliophile Bändchen aus der
Sammlung Sigma eignet sich ganz hervorragend

zu Geschenkzwecken.


	"Aufgerissen ist die Zeit, diese Wunde vor Gott" : Die Gedichte der Nelly Sachs

