
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 47 (1969)

Heft: 11-12

Artikel: Die Klosterschule

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


244

Die Klosterschule
P. Bruno Scherer

Motto: «Denn obgleich jedes dichterische
Werk zur Zeit seiner Erscheinung auf sich
selbst ruhen und aus sich selbst wirken soll,
und ich deswegen bei keinem weder Vor- oder
Nachwort, auch gegen die Kritik keine
Entschuldigung geliebt, so werden doch solche
Arbeiten, insofern sie in die Vergangenheit
zurücktreten, unwirksamer, eben je mehr sie im
Augenblick gewirkt, ja man schätzt sie weniger,

je mehr sie zur Verbreitung der vaterländischen

Kultur beigetragen haben; wie die
Mutter so leicht durch eine Anzahl schöner
Töchter verfinstert wird. Deshalb ist es billig,

ihnen einen historischen Wert zu verschaffen,

indem man sich über ihre Entstehung mit
wohlwollenden Kennern unterhält» (Goethe:
«Dichtung und Wahrheit»).

Thomas Mann hat dieses Gothewort seiner
Schrift «Die Entstehung des Doktor Fau-
stus. Roman eines Romans» vorangestellt (1).
Was die beiden Dichter vom Wortkunstwerk
sagen, dass es nämlich «aus sich selbst wirken»
sollte und keines Vor- oder Nachworts bedürfte,

dass es aber leicht in Vergessenheit geriete,
und dies «je mehr es zur Verbreitung der
vaterländischen Kultur beigetragen» habe,
möchte ich für diesmal von den Klosterschulen

verstanden wissen, vom Schulwerk der
Benediktiner in Europa seit 1400 Jahren. Das
Kollegium Karl Borromäus in Altdorf, dessen
schulische Leitung dem Kloster Mariastein
anvertraut ist, stellt nur ein bescheidenes Zweiglein

am grossen Baum der Erziehungs- und
Bildungsbemühungen des abendländischen
Mönchtums dar.

Das Lehrer-Schüler-Bild im Urchristentum
In der frühchristlichen Kunst, auf Sarkophagen,

Mosaikbildern und in der Katakombenmalerei,

wird Christus nicht nur als Hirte und
König dargestellt, sondern oft auch als Lehrer.

Dabei tragen er und seine Jünger das
spätrömische Philosophengewand. Christus steht
als Magister vor den Aposteln, die rechte
Hand in Rednergebärde erhoben, in der Linken

hält er eine Buchrolle. Oder er sitzt
lehrend unter seinen Aposteln wie in einer
Philosophenversammlung. Als Gesetzgeber des

Neuen Bundes übergibt er dem Petrus eine
Schriftrolle (Traditio-legis-Darstellung) (2).
Christus galt den frühen Christen als
Lehrmeister des wahren Lebens und der echten
Weisheit. Er ist der vollkommene Lehrer: «Ich
bin der Weg, die Wahrheit und das Leben»
(Joh. 14, 6). Christus wurde — auch von den
Aposteln — mit Rabbi angeredet (griechisch:
didaskalos, lateinisch: magister). Magdalena
rief am Ostermorgen beim Erkennen des
auferstandenen Herrn aus: «Rabbuni — mein
Meister!» (Joh. 20, 16). Ehrfurcht und Liebe
sprechen aus dieser vertrauensvollen Anrede.



245

Christus selbst hielt nicht viel auf menschlichen

Titeln und Würden: «Ihr aber, lasst euch
nicht ,Meister' (Rabbi) nennen noch Lehrer'

(kathegetes, magister) .denn einer ist
euer Lehrer, Christus» (Mt. 23, 8—11). Nach
Christi Tod und Aufersehung wirkten die
Apostel und Jünger als Lehrer. «Wer euch
hört, hört mich» (Lk. 10, 16). Der Sendungsbefehl

ist Lehrauftrag: «Gehet also hin und
lehret alle Völker und taufet sie .» (Mt. 28,
19)"
Was soll das besagen? Wo immer im
Christentum von Schüler und Lehrer, Jünger und
Meister die Rede ist, stellt sich der Bezug auf
Christus ein: Er ist das Urbild des Lehrers.
Noch heute. — Selbstverständlich gehört das
Lehrer-Schüler-Verhältnis zum Erscheinungsbild

der allgemein-menschlichen Kultur und
Zivilisation, es ist so ursprünglich wie das
Verhältnis von Vater und Sohn, Mutter und
Tochter und der Geschwister und Verwandten
untereinander. — Der Glaubende und
Wissende wird — wie der Liebende — von selbst
zum Lehrenden. Wahrheit und Liebe begründen

das Ethos des Lehrers.

Im frühen Mönchtum
Die Mönche in der ägyptischen Wüste (3.
und 4. Jahrhundert) besassen trotz ihrer
einsiedlerischen Lebensform die Lehrer-Schüler-
Beziehung. Der junge Mönch lebte zumeist unter

der geistlichen Leitung eines bereits erfahrenen

Mannes, eines Abba. Der Abba pflegte
dem Jünger nach der Aussprache ein Logion
zum Überdenken und Betrachten mitzugeben,
ein Wort aus der Schrift oder aus dem eigenen

geistlichen Wissensbereich. Mit der
Begründung der zönobitischen Lebensweise, der
Form des gemeinsamen Mönchslebens durch
Pachomius (gest. 346), gewann der Abt als
Lehrer eine stärkere Bedeutung. Das ist vor
allem ersichtlich in den griechischen Basilius-
Klöstern (Bischof Basilius lebte um 329 bis
379). Das Studium des geistlichen und welt¬

lichen Schrifttums gehörte neben dem Gebet

und der Handarbeit zur klösterlichen
Tagesordnung. Die Mönche schrieben bereits
Bücher. Das Mönchtum galt als die wahre
Philosophie, der Mönch als Philosoph, der Abt
als sein Lehrer (3).
Dem grossen Augustinus (354—430) lag das
Lehren im Blut. Als er Christ wurde, hatte
er eine glänzende Laufbahn als Rhetor hinter
sich, als Professor der Beredsamkeit und der
Literatur. Er verband mit dem Mönchtum den
Seelsorgsdienst. Mit andern Bischöfen jener
Zeit zeigte er den Mönchen ein über die Selbst-
iheiligung hinausweisendes Ideal, die
Mitarbeit am Aufbau der Kirche (4). Der Mönch
sollte auf Grund seiner Gelehrsamkeit und
Weisheit in der Gemeinschaft der Glaubenden

als Lehrer wirken. Eine Ausprägung dieses

Ideals steht im Mönch und Priester
Hieronymus (um 347—419/20) vor uns.

Und bei Benedikt
Das liegt bereits vor, als Benedikt (um 480 bis
nach 542) auf Montecassino zur Gesetzgebung
der monastischen Gemeinschaft schritt. «Lausche,

mein Sohn, den Lehren des Meisters»,
beginnt das Vorwort zu seiner Regel. Das
Lehrer-Schüler-Verhältnis scheint Benedikt
beim Abfassen der Regel stets vorgeschwebt zu
haben. Es verquickt sich mit dem Vater-Sohn-
und dem Meister-Jünger-Bild. Das Kloster
ist eine «Schule des Herren-Dienstes». Der
Abt muss fähig sein, andere zu lehren und zu
leiten. Er'muss eine gesunde Lehre besitzen,
d. h. in der Lehre Christi beheimatet sein.
Was gut und heilig ist, soll er nicht bloss in
Worten lehren, sondern auch in der Tat
vorleben. Muss er zurechtweisen, so geschehe es

in Liebe und sorgender Voraussicht. —
Benedikts Regel könnte einem jeden Lehrer einen
Tugendspiegel vor Augen halten.

Die Klosterschule
Der Geist der Lehr- und Lernfreudigkeit, der





247

spürbar die Regel durchwirkt, hat das bene-
diktinische Schulwesen hervorgebracht und
gefördert. Es wird — wie die spätere benedik-
tinische Geisteshaltung — auch von andern
Quellen gespeist, die Benedikts Regel ergänzen.

Sicher hat die Gründung Cassiodors (um
490—583) — das Gelehrtenkloster, das alles
religiöse und profane Wissen umfängt — dazu
beigetragen, dass die Benediktinerklöster auf
Jahrhunderte hinaus zu den grossen Kulturträgern

und Zentren der Wissenschaft und der
schönen Künste wurden. Das Lehrer-Schüler-
Verhältnis gehört zum wissenschaftlichen
Arbeiten. Die gelehrten Mönche haben ihr Wissen

und ihre Arbeitstechnik jüngeren
Mitbrüdern anvertraut. Das führte zur organisierten

Wissensvermittlung, zur Schule.
Vorerst galt der Unterricht in den frühmittelalterlichen

Klöstern dem eigenen Nachwuchs,
später, besonders seit Karl dem Grossen und
den ausgeprägten Kulturbestrebungen der ka-
rolingischen Zeit, empfingen auch Söhne des
benachbarten Adels ihre Ausbildung in der
Klosterschule, vor allem, wenn sie Domherren
und Bischöfe werden sollten.
Benedikt kannte bereits die Institution der
Oblaten. Eltern konnten ihren kleinen Sohn im
Kloster Gott darbringen. Diese Knaben nahmen

am Chorgebet und an den gemeinschaftlichen

Mahlzeiten teil. St. Benedikt ordnet in
der Regel ihre Erziehung. Uber ihre Schulung
äussert er sich nicht. Er setzt den Unterricht
wohl stillschweigend voraus. Der Mönch muss-
te ja lesen und schreiben können.
Das mittelalterliche Lehrerbild wurde von
grossen Mönchspersönlichkeiten geprägt.
Alkuin (um 735—804), theologisch-geistlicher
Schriftsteller und Leiter des Bildungswesens
im Reich Karls des Grossen, verfasste bereits
Lehrbücher für den Unterricht (5). Einer seiner

Schüler hiess Hrabanus Maurus (um 780
bis 856), selbst ein hervorragender Lehrer und
Wissenschafter, «Praeceptor Germaniae»
genannt. Vom Reichenauer Mönch Hermann

dem Lahmen (1013—1054), dem Dichter des
Salve Regina, heisst es, Schüler hätten sein
Lager, daran der Gelähmte gefesselt war, ständig

umstanden (6). Notker Labeo (um 950 bis
1022) — er trägt den Ehrennamen «der Deutsche»

und ist für jeden Germanisten ein
Begriff — war Leiter der Klosterschule von St.
Gallen. In einem Brief an den Bischof Hugo
von Sitten erzählt er, wie er zum Ubersetzer
und zu einem der grossen deutschen
Sprachschöpfer wurde: «Da ich unseren Schülern
Zugang zu ihnen (den Büchern der Kirche)
verschaffen wollte, wagte ich etwas bis
dahin Unerhörtes: Ich versuchte, lateinische
Schriften in unsere Sprache zu übersetzen
und aufzuhellen» (7).

Die Schulen von Beinwil, Mariastein
und Delle
Die Anfänge und Geschicke der Beinwiler
Klosterschule liegen ebenso im Dunkeln wie
die frühe Geschichte des Juraklosters selbst.
Nur spärliche Reste haben die Jahrhunderte
überdauert, u. a. ein Bücherverzeichnis der
Beinwiler Bibliothek aus dem 12./13. Jahrhundert.

Es weist die für damalige Verhältnisse
ansehnliche Zahl von 167 Titeln auf, Bücher
des theologisch-geistlichen Wissens und der
Sieben Lreien Künste und bezeugt ein immerhin

hohes geistiges und schulisches Niveau (8).
Der Schüler waren wenige, noch im 16. und
17. Jahrhundert durchschnittlich ihrer sechs
bis acht. Sie halfen mit, den Gottesdienst zu
gestalten-und sicherten dem Kloster den
Nachwuchs. Zur Hälfte stammten sie aus der Stadt
Solothurn (9). Die philosophische und theologische

Ausbildung erhielten die Fratres
hauptsächlich an deutschen Jesuitenuniversitäten.
Zwischen 1639 und 1643 beherbergte Beinwil

den in Dillingen gebildeten Priester Jean
Moingenat, der mit Erfolg einen vollständigen

Kurs in Philosophie und Theologie
durchführte, eine friedliche Idylle inmitten der
Wirrnisse des Dreissigjährigen Krieges. Als





249

Schüler nennen die Urkunden 4 Mönche und
3 Junker. Von den letztern wurden ihrer zwei
Bischöfe von Basel (Johann Konrad von
Roggenbach und Jakob Wilhelm Rinck von Bal-
denstein) (10).
Mit dem Erstarken des Konvents unter Abt
Fintan Kieffer und nach der Übersiedlung
des Klosters nach Mariastein (1648) begann
für die Klosterschule eine Zeit der ruhigen
Entfaltung. «Gesang und Instrumentalmusik
fanden besonders sorgfältige Pflege» (11). Die
französische Revolution und der Einfall der
Franzosen (1798) zerbrachen diese Entwicklung.

Der Wiederaufbau begann 1803, erst
mit der Errichtung einer Volksschule, dann
des neuen Gymnasiums (1805). In vier Klassen

wurden ungefähr 30 Schüler unterrichtet,

zuerst noch von einem Professor, später
von zweien, schliesslich von fünf Professoren
und einigen Hilfslehrern. Einer der verdienten

Lehrer dieser Zeit, P. Anselm Dietler,
schrieb in einem Brief an den Abt (um 1834),
das Klostergymnasium sollte «jederzeit auch
in der Zukunft mit den besten Schulen, so viel
als möglich und schicklich ist, gleichen
Schritt... gehen» (12). Die Mariasteiner-Schule
wetteiferte mit dem Gymnasium in Solothurn.
Gelehrt wurden die Fächer Religionslehre,
Deutsch, Latein, Griechisch, Französisch,
Mathematik und Geometrie, Geographie,
Geschichte, Naturgeschichte und Musik, Zeichnen

und Schönschreiben (13). Auch diese viel-
verheissende Entwicklung wurde zerbrochen.
Kaum ein Jahr nach der Ausweisung des Konvents

aus Mariastein eröffneten die Mönche
in Delle eine neue Schule (1875). Sie wirkten
mit bewundernswertem Elan. Der starke
Zusammenhalt unter den ehemaligen Deller Schülern,

zu denen auch Kardinal Maurice Feitin,

früherer Erzbischof von Paris, gehörte,
ist bis heute spürbar.

Das Kollegium Karl Borromäus in Altdorf
Die antiklerikalen französischen Kongrega¬

tionsgesetze erzwangen den Wegzug der
Benediktiner aus Delle. Nach ein paar Jahren
ungewissen und schmerzlichen Suchens und
Abwartens fanden sie in Altdorf ein neues
Wirkungsfeld. Im Kanton Uri hatten Männer

um Landammann Gustav Muheim (1851
bis 1917) und Prälat Josef Gisler (1828 bis
1899) auf die Errichtung eines Kollegiums
hingearbeitet, das die bisherige Urner Kantonsschule

ersetzen und weiterführen sollte. Die
Landsgemeinde vom 4. Mai 1902 erhob ihren
Vorschlag zum Gesetz. Die Betriebsgemeinschaft

des Kollegiums Karl Borromäus und der
Erziehungsrat von Uri übertrugen die
Leitung der Schule den Benediktinern von
Mariastein. Im Herbst 1906 begann der Unterricht

(14).
Aus kleinen Anfängen erwuchs ein ansehnliches

Schulgebilde. 1936 zählte das Kollegium
214 Schüler (109 im Gymnasium und 105
in der Realabteilung) und 20 Professoren und
Hilfslehrer, davon 13 Patres (15), im Schuljahr

1968/69 390 Schüler (242 Gymnasiasten
und 148 Realschüler) und 30 Professoren und
Hilfslehrer, davon 15 Patres. In diesem Schuljahr

besuchten 235 Urner Schüler das
Kollegium als Externe, ihrer 19 als Interne. Die
übrigen 136 Internen stammten aus verschiedenen

Kantonen, unter ihnen 11 aus dem Kanton

Solothurn (16). — Seit 1916 besitzt das

Kollegium das Recht, die Eidgenössische Ma-
turtität zu verleihen. Vorerst wurde nur Typus

A (Griechisch und Latein) geführt. Seit
1948 können die Schüler auch in Typus B
(statt Griechisch Englisch) die Matura erwerben.

Die erste Typus C-Klasse wird 1975

zur Reifeprüfung gelangen, denn im Herbst
1970 wird die Oberrealschule (ohne Latein)
eröffnet. Zum erstenmal werden in diesem
Herbst auch Mädchen ins Kollegium eintreten,

in die Realklassen nämlich. Dass die Urner

Mädchen auch die Lateinklassen am
Kollegium besuchen, verhindert vorerst noch die
Raumnot am Kollegium und der Umstand,



250

dass sie im benachbarten Gymnasium St. Josef

aufgenommen und vorzüglich geschult
werden können. Doch soll der Mädchenbildung

in Uri in allernächster Zeit ein vermehrtes

Augenmerk gewidmet werden. St. Bonifatius

(um 672—754), der Apostel Deutschlands,
hat einst seine Verwandte Lioba und andere
Frauen aus der irischen Heimat aufs Festland
herübergerufen, um der Frauenbildung vorzustehen.

Wie finden wir die für unsere Zeit
und unsere Verhältnisse gemässe Lösung?
Die neue Maturitätsanerkennungsverordnung
(MAV) der Schweiz vom 22. Mai 1968
verlangt eine gewisse Neuorientierung des
Gymnasiums und der Lehrer (vor allem in deren
Aus- und Weiterbildung). Darüber hinaus
wird das Mittelschulwesen im Kanton Uri
neu überdacht. 1965 wurde eine Studienkommission

für den Ausbau der Urner Mittelschulen
ins Leben gerufen. Seit 1969 ist sie —

reorganisiert und erweitert — mit neuen Sub-
kommisssionen und einem Arbeitsaussohuss am
Werk. In sorgfältiger Planung und schrittweiser

Verwirklichung sollen am Kollegium
neue Bildungstypen eingeführt werden (der
bereits erwähnte Typus C und eine Handelsschule

mit Diplom und Maturitätsabschluss).
Inwiefern auch das Urner Lehrerseminar, das
als Unterseminar auf die Lehrerbildungsstätte
von Rickenbach/Schwyz ausgerichtet ist, und
das Gymnasium St. Josef, das seinem

Ursprung und seiner Wesensbestimmung nach
bis vor kurzem Missionsschule war und es in
irgendeiner Weise doch bleiben möchte, in
die umfassender zu gestaltende Organisation
des Kollegiums Karl Borromäus eingefügt werden

können, werden die kommenden Jahre
zeigen. Eine kluge und glückliche Lösung wird
nicht ohne die Mithilfe aller Erziehungsberechtigter

erreichbar sein, der Eltern, des Staates

(Kanton und Eidgenossenschaft) und der
Kirche (Urner und Schweizer Katholiken,
Bistum, evangelische Minderheit) sowie der
interessierten politischen, wirtschaftlichen und

bildungspolitischen Kreise und — last, not
least — der engagierten Lehrer und Erzieher
selbst, der Benediktiner von Mariastein, der
Missionare von Mariannhill und der
Laienprofessoren.

«Der Geist ist es, der Leben wirkt»
Ideal und Idylle der Klosterschule von Bein-
wil und Mariastein, die in Delle und in den
ersten Altdorfer Jahrzehnten in gutem Sinne
noch lebendig waren, weichen neuen
Gegebenheiten und Idealen, ohne dass sie der
Vergessenheit anheimfielen. Wir Mariasteiner
Mönche besitzen einen zu spärlichen Nachwuchs

(die heutige Weltstunde und Kirchenzeit

bringen es so mit sich), um den wachsenden

Aufgaben des Kollegiums mit eigenen
Lehrer- und Erzieherpersönlichkeiten begegnen

zu können. Noch mehr als bisher — man
war von Anfang an auf ihre bereichernde
Mithilfe angewiesen und dafür dankbar — finden

weltliche Lehrer ihren Platz im
Professorenkollegium. In ökumenischer Gesinnung
können dabei auch evangelische Christen
berücksichtigt werden, zählen ja stets auch Urner

Protestanten zu unsern Schülern. Die
Vielgestaltigkeit, der moderne Pluralismus in
Kirche und Welt wird sich immer mehr auch
in der Lehrer- und Schülerschaft des

Kollegiums wiederspiegeln. Das Antlitz der Schule
ändert sich wie jenes des reifenden Menschen,
es braucht deswegen nicht unschöner oder
charakterloser zu werden.
Die Mönche und Priester unter den Lehrern
werden sioh auf ihre ureigenen Aufgaben
zurückbesinnen: Geistträger zu sein, ausgleichend,

inspiratorisch, fördernd zu wirken,
gleichsam die innere Einheit im Schulorganismus

gewährleistende Gene, um biologisch zu

S
rechen. Eine umsichtige Personalpolitik wird
e besonderen Fähigkeiten und Begabungen

des einzelnen Lehrers aufspüren und möglichst
unterstützen. Die Schularbeit dürfte die Freude
an wissenschaftlicher und forschender, an



25I

künstlerischer, musikalischer und schriftstellerischer

Tätigkeit, überhaupt jede Art kulturellen

Einsatzes, nicht ersticken.
Das Internat der Lateinklassen wird am ehesten

die alte Klosterschule fortsetzen und
einem dringenden Anliegen der Weltkirche
antworten können: Echte Priester-, Ordensund

Missionsberufe (bzw. Pastorenberufe im
evangelischen Raum) müssen gehegt und
gefördert werden. Aber auch jeder andere Beruf

ist als Berufung zu verstehen: Arzt und
Jurist, Ingenieur und Wirtschaftsfachmann, Lehrer

und Offizier, Forscher und Pionier in den
Entwicklungsländern. Der Schuldienst der
Mönche stellt einen Beitrag des Klosters an
die Gemeinschaft aller dar, einen Dienst an
der Gemeinschaft des Gottesvolkes und des

Landes, Anteil schliesslich am Aufbau, an
der Weiter- und Höherentwicklung der Welt.
Schuldienst ist unmittelbare Antwort auf den

Kulturauftrag Gottes an die ersten Menschen:
«Macht euch die Erde Untertan!» (Gen. 1, 28).
Nicht der «Mönch en miniature» stellt das

Bildungsziel der heutigen «Klosterschule» dar,
sondern einfach der innerlich freie und zu eigenem

Denken und Ueberlegen fähige Schüler,
der Schüler, der zur Selbsterziehung und zu
persönlich verantwortlichem Handeln bereit
ist, der junge Mensch mit der bewährten, und
doch immer neu zu überprüfenden christlichen

Werteordnung und mit einer geistig und
sozial aufgeschlossenen Weltanschauung. Dieses

Bildungsziel erfordert die Mitarbeit der
Schüler in der Gestaltung des Unterrichts und
der Freizeit. Ehrliche Aussprache, Diskussion
und Dialog, Kritik und Selbstkritik besitzen
in Schule und Internat ihr gutes Recht. Das
Mitspracherecht wird den Schülern auch
vermehrte Mitverantwortung bringen.
Es gibt unveräusserliche menschliche und



252

christliche Werte und Ideale — sie könnten
mit dem Begriff der «humanitas christiana»
umschrieben werden —, die nicht in falsch
verstandener Modernität und Anpassungspolitik

an den schnell wechselnden Zeitgeist
preisgegeben werden dürfen. Wir Benediktiner

sind von einer grossen Tradition her —
neben vielen andern — für die Weitergabe dieser

Werte legitimiert. Fachausbildung
(Sekundär- und Gymnasiallehrerdiplom, Lizen-
tiat und Doktorat) und pädagogisch-didaktische

Begabung und Kenntnisse sind
Voraussetzung, gute Ausgangspositionen. Zur
Lehrerpersönlichkeit gehört mehr: Charakter,
Einsatz, Weiterbildung. Der Benediktiner gibt
den Geist der Ehrfurcht hinzu, der den Orden

je und je ausgezeichnet hat, den Geist
unverdrossener Arbeit, des «travail bénédictin»,
und den Geist der Einheit, der umfassenden
Liebe: dass alles Einzelne im Blick auf das
Ganze, letztlich auf das ewige Ziel hin, er-
fasst wird, wodurch Glaube und Wissen,
Kunst und Leben, Wollen und Vollbringen zur
Einheit der Tat und des Stehens vor Gott
zusammenklingen.
Das als Ordensdevise gerühmte Wort «ora
et labora — bete und arbeite!» spricht kurz
und bündig benediktinische Erziehungsweisheit

aus: Der junge Mensch soll auf Gott und
auf die eigenen Kräfte vertrauen und sich

ganz einsetzen, sein Möglichstes tun.
Vielleicht ohne an dieses zeitlose Wort zu denken,
hat es der junge, auf eigene Art links stehende
Schweizer Autor Walter Matthias Diggelmann
neu formuliert. In einem Interview der Lau-
sanner «illustré» (17) über die Stellung der
Schriftsteller in der Schweiz und über die
geistige Situation unseres Landes bemerkte er
kürzlich: «Wenn man dem Schweizer Volk
eine Devise geben müsste, würde ich vorschlagen:

Beten und arbeiten!»

Anmerkungen
(1) Thomas Mann: Schriften und Reden zur Literatur,
Kunst und Philosophie. Bd. 3. Frankfurt a. M. 1968.
S. 88.
(2) Vgl. Ekkart Sauser: Frühchristliche Kunst. Sinnbild
und Glaubensaussage. Innsbruck-Wien-München 1966. S.

372—401.
(3) Vgl. Stcphanus Hilpisch: Geschichte des benediktini-
schen Mönchtums. Freiburg i. Br. 1929. S. 47 f.
(4) Vgl. a. a. O. S. 52.
(5) Vgl. a. a. O. S. 116.
(6) Stephanus Hilpisch: In Zellen und Klausen. Paderborn

1936. S. 50—56.
(7) Vgl. a. a. O. S. 59.
(8) Paul Lehmann: Die Bibliothek des Klosters Beinwil

um 1200. In: Zeitschrift für Schweizer. Kirchengeschichte
44 (1950) 1—16.

(9) Vgl. hier und im folgenden: Johannes Müsch: Die
Schule von Mariastein. In: Festbericht zum 300jährigen
Jubiläum in Mariastein. Sondernummer der «Glocken
von Mariastein» 1936. S. 21—36, sowie die unten
genannten Veröffentlichungen von Dr. P. Mauritius Fürst.
(10) Mauritius Fürst: Die Wiedererrichtung der Abtei
Beinwil und ihre Verlegung nach Mariastein (1622 bis
1648). Solothurn 1964. S. 236.
(11) Mauritius Fürst: Die Klosterschule von Beinwil-
Mariastein. In: Carl B. Lusser: Das Kollegium Karl
Borromäus von Uri und die ehemalige Latein- und
Kantonsschule in Altdorf. Altdorf 1956. S. 476—481.
(12) Zit. bei Müsch a. a. O. S. 28.
(13) Nach einem Zeugnis vom 30.7. 1874 im Klosterarchiv

Mariastein.
(14) Vgl. die umfassende Berichterstattung im 623 Seiten
starken Buch von Dr. P. Carl B. Lusser (in Anmerkung
11 erwähnt).
(15) Jahresbericht 1935/36.
(16) Jahresbericht 1968/69.
(17) «illustré»/Lausanne 5. 3. 70, No 10, p. 8.


	Die Klosterschule

