
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 47 (1969)

Heft: 9-10

Artikel: Zur Tauflehre des Römerbriefes

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i82

Zur Tauflehre des

Römerbriefes

von P. Andreas Stadelmann

Benutzte Literatur:
Grabner-Haider A., Praktisches Bibellexikon. Freiburg/
Br. 1969.
Haag H., Bibel-Lexikon. Einsiedeln 1968.
Léon-Dufour X., Wörterbuch zur biblischen Botschaft.
Freiburg/Br. 1967.

I. Allgemeines zum Römerbrief
Der Römerbrief ist das Werk eines der grössten
urchristlichen Theologen. Paulus hat ihn im
Spätherbst 57 von Korinth aus geschrieben.
Der Apostel erfreute sich hier eines ruhigen,
dreimonatigen Aufenthaltes (Apg 20, 3; 1 Kor
16, 6). Er nutzte diese Musse. An Stelle
missionarischer Aktivität trat intensives theologisches

Studium. Das Zeugnis ist der Brief an die
Christengemeinde von Rom, ein ausführliches,
theologisch hochstehendes Schreiben, das alle
anderen Paulusbriefe an Bedeutung überragt.
Ziel des Römerbriefes ist die Verdeutlichung
und Verherrlichung des Christusgeschehens.
Christus, die Gerechtigkeit Gottes, wird der
armseligen Gerechtigkeit gegenübergestellt, welche

die Menschen durch ihre eigenen Leistungen

zu verdienen meinen. Diese erbärmliche
Selbstrechtfertigung stammt vom jüdischen
Denken mit seinem überheblichen Vertrauen
auf Gesetzeswerke. Das Gesetz des Moses, an
sich gut und heilig (Rom 7, 12), liess den
Menschen Gottes Willen zwar erkennen, gab ihm
aber mitnichten die innere Kraft, es zu erfüllen.
Deswegen führte das Gesetz nur dahin, dem
Menschen seine Sünde und sein Angewiesen-
Sein auf Gottes Hilfe bewusst zu machen,
«denn durch Gesetzeswerke wird kein Mensch
vor ihm gerechtfertigt. Durch das Gesetz
lernt man die Sünde kennen» (Rom 3, 20;
vgl. auch Gal 3, 19-22; Rom 7, 7-13). Je mehr
Werke der Mensch also vorwies, umso tiefer
verstrickte er sich in die Sünde.
Die Rettung aus dieser auswegslosen Not ist
nun Christus. In ihm ist diese Hilfe reiner
Gnade, einst dem Abraham verheissen, bevor
das Gesetz gegeben wurde (vgl. Rom 4, 10),
gewährt: Christi Tod und Auferstehung haben
die Vernichtung der alten durch Adams Sünde
verfallenen Menschheit und die Erschaffung
einer neuen Menschheit gewirkt, deren Urbild
er ist (Rom 5, 12-21).
Im Zentrum des Briefes (Kap. 5-8) führt Paulus

nun der Reihe nach vor, wie Fleisch, Sünde,



i83

Gesetz und Tod für den Glaubenden ihre im
alten Aeon lebensbestimmende Macht
grundsätzlich verloren haben. Praktisch bleibt
jedoch das Problem bestehen, das von zwei
einander sich gegenseitig auszuschliessen scheinenden

Grössen her sich immer wieder aufdrängt:
Nämlich einmal von der Tatsache her, dass
für den Glaubenden und Getauften wirklich
das konkrete Heil des Menschen gewonnen ist;
dann aber auch vom Umstand her, dass im
Alltagsleben des Christen die Sündhaftigkeit doch
weiterhin durchbricht. Innerhalb dieser
Thematik kommt nun Paulus auf das Wesen und
die Bedeutung der christlichen Taufe zu
sprechen, denn dieses Ereignis ist nach der Meinung
des Apostels für jeden Christen von existentieller

Bedeutung.

II. Einzelauslegung von Rom 6
Die tiefgründigsten Aussagen über die Taufe
macht das Neue Testament in Rom 6, 1 —14,
wo Paulus seine Tauftheologie entwirft. Ob-
schon der Römerbrief als Ganzer eine der
grossartigsten Synthesen paulinischer Lehre
darstellt, bildet er doch wieder nicht einen derart

vollständigen Abriss in dem Sinn, dass er
nicht ergänzungsfähig wäre. Auch die darin
dargebotene Tauflehre Pauli lässt sich durch
die anderen Briefe vervollständigen und sich
so zu einer umfassenderen Synthese zusammenfügen

und einbauen.
Der erste Einwurf, in die Form einer rhetorischen

Frage gekleidet, möchte wohl der Gefahr
eines gewissen libertinistischen Denkens begegnen:

«Was werden wir nun sagen? Sollen wir
in der Sünde verharren, damit die Gnade um
so reichlicher werde? Das sei ferne! Wir, die
wir der Sünde gestorben sind, wie könnten wir
noch in ihr leben?» (V. If). Plier die grundsätzliche

Rechtfertigung in Christus, dort die
andauernde Veranlagung und Neigung zur Sünde!

Der Apostel deutet die Lösung bereits an:
Gerechtsprechung und Gerechtsein entbinden
nicht vom ethisch-sittlichen Tun; das Heil ist

wirklich gewonnen, der Gerettete muss sich
aber ebenso wirklich anstrengen.
«Oder wisst ihr nicht, dass wir alle, die wir auf
Christus Jesus getauft sind, auf seinen Tod
getauft sind? Wir sind also durch die Taufe auf
seinen Tod mit ihm begraben, damit, wie Christus

durch die Herrlichkeit des Vaters von den
Toten auferweckt wurde, so auch wir in einem
neuen Leben wandeln» (V. 3 f). Die Taufe
wird als eine Teilnahme an Tod und
Auferstehung Jesu interpretiert, so dass ihre Wirkung
in der Ueberwindung des Todes und im
Gewinn des göttlichen Lebens gesehen wird. Es
fällt die Wendung «auf Christus Jesus getauft
sein» auf. Der Ausdruck besagt, dass der
Glaubende durch die Taufe in ein bestimmtes
Verhältnis tritt zu demjenigen, auf den oder in dessen

Namen er getauft wurde (vgl. Mt 28, 19;
Apg 8, 16; 1 Kor 1, 13.15; 10, 2). Im nur
wenige Monate früher entstandenen Brief an die
Christen Galatiens drückt Paulus denselben
Sachverhalt folgendermassen aus: «Denn ihr
alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt
Christus angezogen» (Gal 3, 27). Die Taufe
unterstellt den Täufling einem neuen Herrn,
dem erhöhten Christus (vgl. Kol 1, 13 f). Durch
die Taufe gehört also einer nicht bloss als
Individuum Christus an, sondern er bildet mit
allen anderen zusammen einen einzigen Leib in
Christus; sie treten gleichzeitig miteinander
und untereinander in Gemeinschaft.
Die Taufe steht keineswegs im Gegensatz zum
Glauben, sondern setzt ihn voraus und steht in
engstem Zusammenhang mit ihm. Ein Täufling
muss seinen Glauben an Christus bekennen. So
hielt es Paulus in der Praxis (vgl. Apg 16, 30 f;
Gal 3, 26 f; Kol 2, 12). Den wesentlichsten
Artikel dieses Bekenntnisses, der alle anderen
zusammenfasst und enthält, bildet der Glaube
an die erlösende Kraft des Todes und der
Auferstehung Christi (vgl. Rem 10, 9). Der Taufritus

bringt dann diesen Glauben im sinnenhaften
Bereich zum Ausdruck. Das Eintauchen,

Untertauchen in das Wasser begräbt den Sün-





i85

Wasser reinigt, wäscht, erfrischt, kühlt... Das köstliche Nass spielt eine bedeutende
Rolle im Leben des Menschen. Jeder kennt seine Notwendigkeit, seinen grossen
Nutzen, aber auch seine zerstörende Macht.
Das Wasser spricht auch in der Taufe eine deutliche Sprache: es macht wirklich
rein, es zerstört, es befreit.



186

der in den Tod Christi. Das darauffolgende
Wiederemportauchen symbolisiert und realisiert

durch die Verbundenheit mit dem Herrentod
auch die Teilnahme und das Eingeholtwerden
in das Geschehen der Auferstehung Jesu.

Der glaubende Täufling ersteht mit Christus zu
einem neuen Leben, er geht als neues Geschöpf
(2 Kor 5, 17) und als neuer Mensch (Eph 2, 15)
aus dem Wasser hervor. In dieser wirksamen
Symbolik des Taufritus sind Absterben der
Sünde gegenüber und die Vermittlung des
Lebens nicht voneinander zu trennen.
Dieser unerhörte Heilsrealismus, nämlich die
Ueberwindung des Todes und der Gewinn des
Lebens in der Taufe, wurde jedoch schon zu
apostolischer Zeit teilweise missverstanden und
soweit radikalisiert, dass man die Zukünftigkeit

der Auferstehung leugnete (2 Tim 2, 18)
oder die Gleichgültigkeit zukünftiger Sünden
behauptete (vgl. Rom 6, 1). Paulus mag sich
hier gegen ein solches Verständnis wehren,
wenn er in Vers 4 entgegen der Logik des Satzes

sagt, dass wir getauft werden, um «in einem
neuen Leben zu wandeln», im folgenden Satz
die Auferstehung aber doch wieder erst als
durch Verheissung zugesagt versteht (Rom 6,
5-8). Wandel im neuen Leben besagt eben noch
nicht Vollendung des neuen Lebens.
Auferstehung wird erst am Ende der Zeiten vollständig

und endgültig sein (1 Kor 15, 12 f).
«Denn wenn wir mit dem Bilde seines Todes
zusammengewachsen sind, so werden wir es

erst recht auch (mit dem Bilde) der
Auferstehung sein. Wir wissen ja, dass unser alter
Mensch mitgekreuzigt worden ist, damit der
Sündenleib vernichtet würde, auf dass wir
nicht mehr der Sünde dienten. Denn wer
gestorben ist, der ist von der Sünde frei geworden»

(V. 5-7). Der Apostel greift zu einem
neuen Bild, um unsere geheimnisvolle, aber
reale Vereinigung mit Tod und Auferstehung
Christi zu illustrieren.DieChristen sind symphy-
toi. Die Kirchenväter haben dieses griechische
Wort vorwiegend im Sinn von «einpflanzen»

verstanden, so wie etwa der Baumwärter ein
junges Reis aufpfropft. Demnach werden wir
Christen in der Taufe eingepflanzt in den
Heilstod Jesu Christi und dadurch neu gezeugt
zum unvergänglichen Leben in Gott, zu Kindern

Gottes, zu Söhnen im Sohn. Die einigende,
vitale und bleibende Vereinigung wird damit
gewiss treffend und anschaulich ausgedrückt.
Aber der Vergleich der Einpflanzung hinkt
insofern, als durch die Aufpfropfung doch die
Veredelung eines Baumes beabsichtigt ist.
Gerade dies trifft hier nicht zu.
Man versteht den mystischen Tauftod daher
besser als ein «Zusammenwachsen», «Verwachsen»

mit dem Gleichnisbild seines Todes. Das
Naturgeschehen um ein Samenkorn mag uns
das veranschaulichen. Ein Weizenkorn wird in
die Erde gesenkt, gleichsam begraben. Es
«verschwindet» vollkommen. Aber es kann nicht
aufkeimen, wenn das Erdreich ihm nicht zum
feuchten Wassergrab und als ständiger Nah-
rungs- und Lebensquell zur Verfügung steht.
Im Wasser stirbt der Same also ab, er wird
tatsächlich hineingepflanzt in den Tod, um zu
einem neuen Leben zu erstehen. Es vollzieht
sich eine wurzelhafte Umwandlung. In der
Taufe wird nun der Mensch mit dem Tode
Christi nicht bloss aufs innigste verbunden, er
wird ihm nicht bloss dem Aeussern nach ähnlich,

sondern der Täufling schlägt Wurzeln in
den Tod Christi hinein, es entsteht eine
geheimnisvolle Einheit und Konnaturalität, die der
Auferstehung entgegennharrt, zur Vollendung
auswächst.
Und die Folge des Tauftodes ist Sündenfreiheit,
denn der Sündenleib ist abgestorben. Mit dem
Tod aber fällt die gerichtliche Verfolgung dahin

(Rom 7, 1). Der alte Mensch ist umgestaltet,

etwas Neues ist geworden (vgl. 2 Kor 5,

17)"
«Sind wir aber mit Christus gestorben, so glauben

wir, dass wir auch mit ihm leben werden.
Wir wissen ja, dass Christus, nachdem er von
den Toten auferweckt ist, nicht mehr stirbt;



i87

der Tod hat keine Gewalt mehr über ihn. Denn
mit seinem Sterben ist er der Sünde gestorben
ein für allemal, mit seinem Leben aber lebt er
für Gott. So müsst auch ihr euch als solche
betrachten, die für die Sünde tot sind, für Gott
aber in Jesus Christus leben» (V. 8—11). Christus

lebt! An der Tatsache der Auferstehung
lässt Paulus nicht rütteln. Dieses objektive
Ereignis und die subjektive Glaubensgewissheit
erweisen sich als tragfähig durch und durch.
Auferstehung Jesu bedeutet für die ganze Welt
und für alle Menschen «Zeitenwende»,
Anbruch von etwas völlig Neuem und Endgültigem.

Eine neue Dimension ist aufgebrochen,
neues Leben hat sich als Wirklichkeit und als
ständige Möglichkeit allen Menschen aufgetan.
Die Situation der Welt hat sich grundlegend
geändert, menschliches Dasein ist aus der
Selbstentfremdung befreit.
Jesu Tod war ein Sterben für andere. Sein
Kreuzestod und die Auferstehung enthüllen
sich aber als Leben aus Gott und für Gott. Deshalb

ist das Kreuz Jesu der nun immer offene
Weg zum Leben. Seitdem steht die Welt einerseits

unter dem dauernden Anspruch der
Auferstehungswirklichkeit, anderseits ist die ganze
Schöpfung schon in dieses Leben Christi
hineingenommen (vgl. Rom 8, 20 f). Insofern ist
Christus die realmögliche Zukunft des
Menschen. Sie eröffnet sich in der Taufe. Dort
bekommt der Glaubende Anteil am Ostersieg
Christi. Er stirbt der Sünde ab und lebt in Christus

für Gott, er nimmt teil am Leben Christi
selbst (Gal 2, 20; Phil 1, 21). Vollenden wird
sich die Herrschaft Gottes darin, dass alle zu
Jesu neuem Leben kommen. In der weltweiten
Auferstehungswirklichkeit Jesu wird sich endlich

Gottes Zukunft verwirklichen.
«Darum soll die Sünde nicht mehr in euerem
sterblichen Leib herrschen, dass ihr seinen
Begierden gehorcht, und gebt euere Glieder nicht
mehr der Sünde als Waffen der Ungerechtigkeit

hin, sondern gebt euch Gott hin als solche,
die aus dem Tod zum Leben erstanden sind,

und euere Glieder als Waffen der Gerechtigkeit

für Gott. Denn die Sünde wird euch nicht
beherrschen; ihr steht ja nicht unter dem
Gesetz, sondern unter der Gnade» (V. 12—14).
Ein Getaufter steht in zwei Welten zugleich,
in der Welt des «Doch-Schon» und in der Welt
des «Noch-Nicht». Unsterblichkeit ist ihm
gegeben, aber erst keimhaft, nur im Angeld, die
grosse Verheissung steht noch aus. Die Taufe
hat die Sünde im Menschen zerstört, aber
solange der Leib nicht «Unsterblichkeit angezogen

hat» (1 Kor 15, 54), kann die Sünde diesen
«sterblichen» Leib, den Sitz der Begierlichkeit,
noch als Mittel zur Ausübung ihrer zwar
beschränkten Herrschaft missbrauchen (vgl. Rom
7, 14 f). Deshalb folgt aus dem theologischen
Indikativ der sittliche Imperativ. Eine Sicherheit

gibt es nie und nirgends, denn die Getauften

bleiben gefährdet (vgl. 1 Kor 10, 1-13).

III. Zusammenfassung
Alles, was sich bei Paulus, wie übrigens im ganzen

Neuen Testament, über die Wirkung der
Taufe findet, kann zusammengefasst werden in
dem Gedanken, dass der Täufling auf Grund
von und in Gemeinschaft mit dem Tode und
der Auferstehung Christi, vom Zustand des
Todes und der Sünde zum Zustand des Lebens
und der Gerechtigkeit übergeht. Dieses
Heilsgeheimnis lässt sich etwas zerfächern, wenn wir
es unter verschiedenen Aspekten zu betrachten
suchen:
a. soteriologisch-sakramentaler Aspekt: Die
Taufe besteht in der Zuwendung des Heils
von aussen durch ein Zeichen. Wir werden
dadurch gleicher Art wie Christus, ihm ähnlich.
Die Taufe beseitigt die Sünden und führt zu
Gerechtigkeit, Heiligkeit und Makellosigkeit.
b. pneumatischer Aspekt: In der Taufe wird
der Geist mitgeteilt. So sind wir alle «Geistliche»

geworden. Der gegenwärtige Besitz des

Angeldes des Geistes (2 Kor 1, 22; 5, 5) kündet
den vollkommenen und endgültigen Besitz an
und verbürgt ihn.



188

c. anthropologischer Aspekt: Die Wiedergeburt
der Taufe ist keine statische Seinsweise, die uns
ein für allemal zuteil geworden wäre, sondern
sie bedeutet den Eintritt in einen dynamischen
Zustand, in ein höheres Leben, dessen Seele
nicht verloren gehen darf. Die Taufe ist das

Versprechen des Glaubenden, als in Christus
Wiedergeborener zu leben, der Wille, vom weissen

Kleid der Taufe jede Makel und Untreue
fernzuhalten.
d. ekklesiologischer Aspekt: Ein Täufling lebt
nicht mehr aus sich selbst und für sich selbst,
sondern aus Gott und für den Bruder. Das
Taufgeschehen konstituiert immer das neue
Volk Gottes. Neben Sündenvergebung und
Aufnahme in die Kirche besteht eine besondere
Wirkung der Taufe in der Befähigung zu
christlichem Beten und Bekennen. Das
geschieht vollkommen nur in und mit der kirchlichen

Gemeinschaft.
e. österlich-eschatologischer Aspekt: Seit dem
Pascha Christi Tod und Auferstehung) fallen

in der Kirche und im einzelnen Getauften
die Welt, die vorübergeht, und die Welt der
Zukunft, die irdische und die himmliche Welt,
paradoxerweise zusammen. Das christliche Le¬

ben ist daher vor allem auch ein österliches
Leben, in dem der Ton bald mehr auf dem Ein-
bezogen-Sein in die Passion Christi, bald mehr
auf der Auferstehung liegt, wobei sich diese beiden

Aspekte auf eine einzige Wirklichkeit
beziehen und untrennbar miteinander verbunden
bleiben. Letzte Erfüllung findet das Oster-
geheimnis für einen Getauften im Tod, in der
Auferstehung und in der Begegnung mit dem
Herrn. Daran erinnert die Liturgie der Osternacht

wie die des Taufsakramentes.
Irdisches Ostern und Taufgeschehen sind die
Vorbereitung auf den letzten Hinübergang, auf
das jenseitige Pascha. Pascha bedeutet nicht
nur Rettung des altbundlichen Volkes aus der
Knechtschaft Aegyptens und Durchzug durch
das Rote Meer, besagt nicht bloss das Geheimnis

des Todes und der Auferstehung Christi,
sondern letztlich auch jenes himmlische
Gastmahl, dem wir alle entgegengehen. Die Geheime
Offenbarung richtet unsere Augen auf das

Lamm, das noch immer die Zeichen seines
Paschatodes trägt, aber voll des Lebens und der
Macht ist. Mit Herrlichkeit überkleidet zieht es

die Zeugen seines Blutes die Getauften) an
sich (vgl. Apk 5, 6-12; 12, 11).

Der neue Ritus der Taufspendung
von P. Augustin Grossheutschi

Liebe junge Eltern,
Ihr Kind, das Sie mit Spannung und Ungeduld erwarteten, ist zur Welt gekommen. Mit Lreude
haben Sie es aufgenommen und ihm einen herzlichen Empfang bereitet. Bereits haben Sie es zur
Taufe angemeldet, und der grosse Tag lässt nicht mehr lange auf sich warten. Ob der Tauftag
Ihres Kindes auch für Sie ein grosser Tag wird, hängt auch, und sehr, von Ihnen ab. Die Taufe
ist nicht bloss eine religiöse Zeremonie, die man an Ihrem Kind vollzieht, wobei Sie passiv da-


	Zur Tauflehre des Römerbriefes

