
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 47 (1969)

Heft: 8

Artikel: Empfangene Gabe und harte Arbeit : ein Wort über mein lyrisches
Schaffen

Autor: Scherer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032221

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032221
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*57

Sie sind im Kloster als unverdrossener Arbeiter
bekannt. Das ist für einen Benediktiner ein
grosses Kompliment (travail bénédictin!), aber
bei einem Gedicht schätzt man es weniger,
wenn man noch allerlei Gerät unaufgeräumt
herumliegen sieht. Sicher gibt es in Ihrem
Bändchen kein einziges Gedicht, das nicht
treffliche Gedanken und ansprechende Bilder
aufweist, aber sie fügen sich nicht immer zu
einem nahtlosen Ganzen zusammen.
Aber vielleicht bin ich wirklich zu kritisch (die
Nähe von Basel wirkt ansteckend!). Rilke
meint ja: «Kunst-Werke sind von einer unendlichen

Einsamkeit und mit nichts so wenig
erreichbar als mit Kritik. Nur Liebe kann sie
erfassen und kann gerecht sein gegen sie.» In
Ihrem bisherigen Schaffen lässt sich eine
zunehmende Reife feststellen. Wachsen braucht
Zeit und Geduld. «Da gibt es kein Messen mit
der Zeit, da gilt kein Jahr, und zehn Jahre sind
nichts. Künstler sein heisst: nicht rechnen und
nicht zählen; reifen wie der Baum, der seine
Säfte nicht drängt und getrost in den Stürmen
des Frühlings steht ohne die Angst, dass dahinter

kein Sommer kommen könnte. Er kommt
doch. Aber er kommt nur zu den Geduldigen,
die da sind, als ob die Ewigkeit vor ihnen läge,
so sorglos und still und weit. Ich lerne es
täglich, lerne es unter Schmerzen, denen ich dankbar

bin; Geduld ist alles» (Rilke, Briefe an
einen jungen Dichter).
Darum lieber Mitbruder, lassen Sie die
kommenden Jahre getrost in die Lande gehen und
pflücken Sie gelassen die Früchte, die Ihnen
der Himmel schenkt. Dann sammeln Sie nach
einer strengen Sonde von Ihren guten Liedern
die allerbesten aus. Das wird dann eine köstliche

Ernte, auf die man sich nur freuen kann.
Mit allen guten Wünschen grüsst Sie Ihr
Mitbruder P. Vinzenz Stebler

* Bruno Stephan Scherer: Die gläserne Kathedrale. Rex-
Verlag, Luzern/München, 1969. 64 S. Fr. 6.80.

Empfangene Gabe und
harte Arbeit
Ein Wort über mein lyrisches Schaffen

Lieber Pater Vinzenz,
unser guter Pater Paul ist leider vor zweieinhalb

Jahren gestorben, sonst hätten Sie ihm
neidlos das Glück der Rezension der «Gläsernen

Kathedrale» überlassen. Er hat ja das
letzte Bändchen so bereitwillig besprochen und
sich am Schluss den feinen Scherz erlaubt, mit
«Paul Oskar Keller» zu zeichnen (siehe
«Mariastein» Nov. 1966), weil meinem Klosternamen

bei lyrischen Veröffentlichungen der
Taufname beigefügt ist. Ich habe mich darüber
amüsiert. Inzwischen scheint der Taufname
bei uns Benediktinern eine Aufwertung erfahren

zu haben, nicht nur um des Passes und des

Steuerregisters willen, sondern aus theologischen

und spirituellen Gründen, die mir beim
«Kampf» um den «Dichternamen» allerdings
nicht ganz fremd waren.
P. Paul hat uns verlassen und lebt nun in einer
Welt, wo Wirklichkeit und Kunst nicht
getrennt sind wie auf Erdenrund so haben Sie an
seiner Statt in den sauren Apfel der
Lyrikrezension (den sogar Literatursachverständige
tunlichst meiden) gebissen. Sie haben es in
eleganter Briefform getan und mich gebeten, eine
Entgegnung zu schreiben. Ich danke Ihnen für
die Besprechung des Büchleins wie für die
Möglichkeit zur Antwort. Literaten fürchten
bekanntlich die Kritik nicht, sie pflegen sie
lächelnd zu übersehen, aber sie fürchten das



ij8

Totgeschwiegenwerden. Verlagswesen und
Literatur sind heute geschäftliche Angelegenheiten.

Vom kommerziellen Erfolg eines Buches

hangen die Chancen weiterer Veröffentlichungen
ab.

«Die gläserne Kathedrale»
Kraft Ihrer Freiburger Erinnerungen haben Sie
den Zugang zu den Gedichten des ersten Teils
— «Die Kathedrale» — treffsicher gefunden.
Die Architektur besitzt eine formende Macht,
einen geheimnisvollen Einfluss auf uns
Menschen. Die gotische Kathedrale war Herzmitte
der mittelalterlichen Stadt. Noch heute gibt sie

vielen Städten das äussere Erkennungsbild und
das seelische Gepräge. Wer Chartres und
Reims, Strassburg und Freiburg i.Br., Ulm und
Amiens sagt, hat das Bild der entsprechenden
Kathedrale vor sich. — Ich habe im Band
«Sommer und Winter — ein Jahr» (1966) die
Gedichte zum Erlebnis der Natur und der
Jahreszeiten gesammelt, im ersten Teil der
«Gläsernen Kathedrale» nun das Erlebnis der
christlichen Baukunst. Dazu stossen in zwei
weiteren Teilen religiöse Gedichte, die die Aussage

des frühen und schnell vergriffenen Bändchens

«Die dritte Stunde» (1960) wieder
aufnehmen und weiterführen. Vorerst — im
Abschnitt «Gebete» — spricht der Mensch mit
seinem Gott, die weiteren Gedichte — im Teil
«Das Schwert — des Herren Wort» sind von
Gott her gesprochen zu denken. Über die
«Brautlieder» (vierter Teil) vermerkte ich auf
der Buchklappe, dass sie vom Glück und von
der Formkraft der menschlichen Liebe
sprächen, aber nicht ausserhalb des religiösen Raumes

(der Kathedrale) verstanden sein wollen,
da sie das Ehesakrament umspielen (zum Teil
auf die Hochzeit einer Schwester und eines
Cousins hin entstanden sind) und — wie
schliesslich jedes Wort von der Liebe unter
Menschen — auf das bräutliche Verhältnis
Gottes zu Kirche und Menschen hin offen bleiben.

Ein jeder Leser wird daraus entnehmen,

Kathedrale von Amiens

was seiner Lebenserfahrung und Lebensschau
entspricht. Die Gedichte mit den Augen eines
hl. Bernhard anzugehen, ist keinem verwehrt.
Erlauben Sie aber, dass ich auf Ihr Wort von
den «nachkonziliären Priestern» zurückkomme,

«die mit ungestümer Gewalt den Zölibat
beseitigen möchten». Obwohl es spasshaft
gemeint ist, klingt es doch wie eine Verfälschung
eines schwerwiegenden Anliegens und
Problems unserer Kirche und unserer Zeit. Soweit
mir bekannt ist, treten die «fortschrittlichen»
Priester nicht dafür ein, dass der Zölibat
«beseitigt» werde, sondern dass es den Theologen



J59

im Weltklerus, die sich zum Priestertum und
zum Seelsorgsdienst berufen fühlen, gestattet
sei, in personaler und evangelischer Freiheit
zwischen dem zölibatären Lebensweg und dem
Sakrament der Ehe zu wählen. Im übrigen ist
diese dornenvolle Frage zu komplex, um hier
zu Ende besprochen zu werden.
Ihr Hauptanliegen liegt anderswo. Ich muss
Ihnen, wenn ich recht sehe, auf drei Fragen
antworten: Einmal auf die Frage nach der äussern

Form meiner Gedichte und der modernen
Lyrik, sodann auf die Frage nach dem
Verhältnis von dichterischer Inspiration und
Arbeit am Gedicht und drittens auf die Frage
nach Sinn und Zweck des lyrischen Schaffens.

Die Frage nach der Form
Die Dichtung kennt keine Gesetzgebung. Wer
sich im Laufe der Literaturgeschichte zum
Gesetzgeber aufgeworfen hat, wurde von der
nächsten Generation desavouiert und lächerlich

gemacht (auch Rilke). Aber die Dichtung
unterliegt den Gesetzen lebendiger Entwicklung.

Auf allen Gebieten menschlicher
Geistestätigkeit und schöpferischen Schaffens gibt
es Pioniere, auch auf dem Feld der Dichtung.
Man nennt sie bisweilen Avantgardisten. Sie
rücken von der Tradition ab und suchen neue
Wege, neue künstlerische Ausdrucksmöglichkeiten.

Sie schrecken vor dem Experiment
und der Möglichkeit seines Scheiterns nicht
zurück. Sie experimentieren mit der Sprache,
mit der Form, mit dem Ideengehalt in der Lyrik.

Avantgardisten sind nicht immer grosse
Künstler, Dichter, nach deren Tod ein
abgerundetes, unvergängliches Werk vorliegt. Aber
es muss sie geben, sonst würde die Kunst
stagnieren, einschlafen.

Eine jede Zeit, ein jeder Lyriker sucht seine
eigene lyrische Form, die ihm gemässe
Aussageweise. Die Dichter des 20. Jahrhunderts
zum Beispiel haben die strenge Strophenform,
das exakte Metrum und den Reim mehr und

mehr gemieden. Wer seit 1945 noch metrisch
gebunden schreibt und reimt, muss über ein
hervorragendes Können verfügen, um
überhaupt noch ernst genommen zu werden.
Bereits Klopstock (1724—1803) konnte nicht
mehr in den überlieferten Versmassen dichten.
Das «Reimgeklingel» war ihm suspekt. Er
hielt sich an die griechisch-lateinischen oder
an eigene Odenmasse und an den Hexameter.
Das Beglückendste ist ihm wohl in den freien
Rhythmen gelungen, etwa in den Oden «Der
Zürchersee» und «Die Frühlingsfeier».
Es wäre falsch, die freien Rhythmen, wo eine
jede Zeile in Freiheit ihr eigenes Versmass
aufweist, als gesetzlos zu verurteilen. Sie erwachsen

in innerer und somit in höchster
Gesetzmässigkeit der jeweiligen lyrischen Stimmung.
Diese lyrische Stimmung und Atmosphäre
erschafft nämlich das Gedicht, verlangt oder
verwirft diese und jene Wörter, Sätze, Zeilen,
Abschnitte. Sie bestimmt die Silbenzahl der
auszuwählenden Wörter und vor allem die
Klangfarbe der einzelnen Laute. Ein jedes
Gedicht besitzt seine eigene Lautmelodie und
Sprachmusik. Es stellt einen Klangkörper dar,
der im ganzen und im einzelnen stimmen soll,
mit dem der Ideengehalt zur Einheit zu
verschmelzen hat. Hier nun hat das Wort vom
«Kunstwerk wie aus einem Guss», das Sie
anführen, seine Gültigkeit und dass kein Stein
(kein Wort und kein Laut) aus dem vollendeten

Versgebilde herausgebrochen werden
kann. Von dieser Stimmung her entscheidet
der Lyriker, ob gewisse sprachliche Wendungen

und Härten noch geduldet werden können.

(Die Genitive, die Sie aufzählen, besitzen
nach dem letzten Vokal nur zwei konsonantische

Laute, t und s, n und g verwachsen zu
einem Laut.) Diese Stimmung zu suchen, sich
zu vergegenwärtigen oder gar neuzuschaffen,
ist Sache des Lesers und Gedichtbetrachters.
Was mich betrifft, ist zu sagen, dass ich nie zu
den Avantgardisten zählte. Ich verpasste den
Anschluss an sie, weil mein Lebensziel mit 20



i6o

Jahren nicht in der Dichtung lag. Ich kenne
und liebe das Spiel und das Experiment in der
Lyrik, aber mehr als auf Sprachkünste kommt
es mir auf die gehaltliche Aussage an, auf das
in einem weitgespannten Bogen zu vollendende

Werk. — Bezüglich der äusseren Form
enthält die «Gläserne Kathedrale» die
verschiedensten, aus ungefähr 15 Jahren gesammelten

Gebilde: Streng metrisch gegliederte
und gereimte Strophen, daneben metrisch
eindeutige, aber reimlose Strophen, sodann
ungleich lange Strophen mit freier Zeilenbildung
und freie Rhythmen.

Gabe oder Arbeit?
Die Aufgabe (und Arbeit) des Lyrikers besteht
im Lauschen, im Hinhorchen auf die vernommene

oder geahnte Melodie, auf die erlebte
lyrische Stimmung, und darin, dass er sie ohne
Substanzverlust in Sprache überführe. Das
kann auf vielen Wegen geschehen, immer wird
«Inspiration» und Arbeit dabei sein. Wie gross
ist der Anteil des Empfangens, der Gabe, der
Inspiration? Wie weit reicht die Arbeitsleistung?

Es gibt tausend Mischungen und
Möglichkeiten.

Ganz wenige Gedichte, und hier meist nur
eine Strophe oder Zeile seien als reines
Geschenk, als empfangene Gabe anzusehen,
urteilen die Literaturkenner. Bei Goethe, Brentano

und Mörike erbringen sie den Nachweis.
«Wanderers Nachtlied II» von Goethe gilt als
ein rein geschenktes Gedicht. Es erwuchs einer
einzigartigen Abendstimmung im Waldgebiet
des Gickelhahns bei Ilmenau. Goethe, der
liebeskranke Wanderer, kritzelte es an die
Bretterwand der Jagdhütte. Diese Arbeit blieb ihm
nicht erspart.
Nur im Schlaraffenland fallen dem Menschen
die Äpfel und Birnen mühelos in den Schoss
und fallen ihm die Tauben gebraten in den
Mund. C. F. Meyer hat hart gearbeitet an
seinen Gedichten. Manche von ihnen hat er drei-
und viermal neu bearbeitet. Die Droste hat

sich vorgenommen, auf jeden Sonn- und Feiertag

des Jahres ein Gedicht zu schreiben, jedesmal

in einem neuen, eigenen Versmass. Diese
Fleissarbeit ist im «Geistlichen Jahr» enthalten.

Die Literaturfreunde möchten sie nicht
missen. Sie möchten noch viele andere
Gedichte nicht missen, auch wenn sie spürbar die
Zeichen menschlicher Arbeit auf sich tragen.

L'art pour l'art oder Engagement?
Ein jeder Dichter beschreibt sich selbst oder
sein dichterisches Atelier, wenn er eine «Ars
poetica» verfasst und andern gute Ratschläge
gibt. Auch Rilke in Ihrem Zitat. Rilke ist nur
ein Dichtertyp. Es gibt noch andere. Ich
fürchte, er könne heute weder als Gewährsmann

noch als Vorbild dienen. Die jungen
Dichter pilgern nicht mehr zu seinem Grab.
Zwei Generationen haben «gerilkt» (am
Schluss noch Wolfgang Borchert), nun hält
man sich an Benn, an Brecht, an Enzensberger
und Gom ringer.
Rilke und Ihr Schlussabschnitt stehen unter dem
Zeichen des «l'art pour l'art», der Kunst um
der Kunst willen, um des ästhetisch und klassisch

Schönen willen. Dieses Gesetz hat etwas
für sich, vieles sogar. Der Blick des Dichters
bleibt auf seine wesentliche Aufgabe, auf das

gestaltbar Schöne, auf die Kunst gerichtet.
Ohne auf das ihn umdrängende Leben Rücksicht

nehmen zu müssen, lebt er in seiner
Kunstwelt, schreibt er seine glatten Verse,
erbaut er sein Glashaus oder seine «gläserne»
Kathedrale. Seine Probleme sind nicht die
hungernden und verhungernden Kinder in
Afrika und Südamerika, nicht die in Krieg
und Elend, in Rassenhass und Lebenslüge
verrohende Menschheit, sondern die reinen Reime,
die wohlgeformten Verse, das Formspiel.
A quoi bon?
Gerade von hier aus (aus überspitzter
Problemstellung) könnte man einen Zugang zur
expressionistischen und modernen Kunst und
Dichtung gewinnen. Nicht mehr der Ausdruck



i6i

des klassisch Schönen gilt heute als erstrebenswert,

sondern der Ausdruck der Lebenswirklichkeit.

Die aber schliesst auch das Hässliche
und Gemeine in sich, das Tragische und
Beschwerliche. Eine solche Zielsetzung kann sich
bereits in der Form des Gedichts ankündigen,
im Zerbrechen der schönen Form. Die
Formgesetze klassischer Epochen werden immer
wieder gesprengt (und später wieder gesucht).
Neuer Wein will in neue Schläuche abgefüllt
werden.
Mehr und mehr versteht sich heute der Dichter

als Glied greifbarer Gemeinschaften,
mitverantwortlich für den Weg seines Landes,
seiner Nation und der ganzen Menschheit,
aufgerufen, als Künstler und Dichter mitzubauen
am Neubau von Kirche und Welt. Das kann
sogar zum parteipolitischen Engagement führen

(Grass) oder zum verhängnisvollen Dienst
an einer gefährlichen Ideologie (Kommunismus).

Dem Christen übrigens steckt das

Engagement, das missionarische und apostolische
Element von Haus aus im Blut. Im Gedicht
des christlichen Lyrikers könnte ein paulini-
sches oder einfach christliches Anliegen
verborgen und wirksam sein — warum nicht?
Nicht zuzuwarten, bis er alt und gebrechlich
geworden und seine schöpferische Kraft
versiegt ist, würde ich einem jungen Schriftsteller
empfehlen, sondern zuzugreifen, das Mögliche
zu leisten, beständig nach neuen Wegen der
Form und Aussage zu suchen, nach umfassendem

Ausdruck seines Innenlebens und seiner
Welterfahrung zu ringen. Und: Wer schreiben
kann, soll auch veröffentlichen, um mitwirken
zu können am Voranschreiten der Menschheit.

Warum schreibe ich?
So werden Sie mir, wie ich hoffe, nicht böse
sein, wenn im nächsten Sommer ein kleines
illustriertes Geschenkbändchen erscheint —
«Silbergraue Welt Musik» — mit Gedichten
zum Erlebnis der Musik und im Herbst (wenn
möglich) der mit Bildern versehene Band «Bild

und Gleichnis. Verse zur Kunst und Musik»,
der vor allem das Erlebnis der Malerei und der
Plastik enthalten wird. Auch harren der
Verarbeitung und der Veröffentlichung die Verse
zu Gemälden der Kunsthalle in Karlsruhe,
lyrisch erfasste Landschaften und Begegnungen

mit Menschen sowie das Erlebnis des

Kirchenjahres. Dann wird ein erster Schaffenskreis

geschlossen und der Weg zu weiteren
Zielen offen sein. Dann mögen die Kritiker
ihres Amtes walten und -— wenn sie es für
nützlich erachten — in strenger Sonderung
vom Guten das Beste auswählen.
Wem mehr als die Hälfte seiner literarischen
Pläne in der Schublade schlummern, weil ihm
die Zeit zur Bearbeitung fehlt, dem geht es

nicht mehr um Ruhm oder Nachruhm, um
Anerkennung und Zustimmung, sondern einzig
um das ihm aufgetragene Werk. Ich schreibe
für mich und jene Mitmenschen, die meine
Verse lesen und mitgehen. Ich schreibe, um die
Welt, die irdische und überirdische Wirklichkeit,

soweit sie für mich fassbar ist, künstlerisch

zu gestalten und — sie gestaltend — tiefer

zu erleben und in allen mir offenen Dimensionen

auszuschöpfen. Schreibend lege ich
Zeugnis ab von der Wahrheit, von der Schönheit

der Welt und vom Glück des Lebens, aber
auch von der Tragik der irdisch-menschlichen
Situation, Zeugnis von der Herrlichkeit Gottes
und von seiner Ewigkeit, die in unser Leben
einbricht und alle Fragen, alle Tragik zu lösen
und das Irdische zu verklären imstande ist. Ich
schreibe und veröffentliche, um teilzuhaben
am Gespräch unserer Zeit/um die Welt mitzu-
formen, um Mensch zu sein, um zu existieren.
Entschuldigen Sie, lieber Mitbruder, wenn ich
Ihre Erwartung auf eine humorvolle Antwort
enttäuscht habe. Es war mir beim Schreiben
nicht ums Lachen, jetzt aber, da der Brief
geschrieben ist, kann ich wieder lachen. Lachend
und mit guten Neujahrswünschen auf den Lippen

nehme ich von Ihnen Abschied.
Ihr P. Bruno Scherer


	Empfangene Gabe und harte Arbeit : ein Wort über mein lyrisches Schaffen

