
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 47 (1969)

Heft: 8

Artikel: Die biblische Sicht des Menschen. IV

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032219

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


T5°

Die biblische Sicht
des Menschen IV
von P. Andreas Stadelmann

4. Die antworthafte Existenz des Menschen
Der alttestamentliche Mensch erfährt und
erlebt Gott vornehmlich auf zwei Weisen: Gott
in seiner unendlichen Ferne und gleichzeitig in
seiner bergenden Nähe. Nun gibt es gerade in
den Schöpfungsberichten eine dynamische
Grösse, welche diese Distanz und Einheit von
Gott und Schöpfung zusammen ausdrückt:
Der Begriff und die Wirklichkeit des Wortes.
Die Schöpfung im Wort ist ein wesentliches
Merkmal des alttestamentlichen Schöpfungsdenkens.

Die Theologen des jüngeren
Schöpfungsberichtes (Gen 1) haben dieser Uberzeugung

in unüberbietbarer Deutlichkeit und
Eindringlichkeit Ausdruck verschafft. Elfmal wird
ein direktes Gotteswort angeführt (Gen 1, 3. 6.
9. 11. 14f. 20. 22. 24. 26. 28. 29 f). Jedesmal,
wenn Gott zu sprechen anhebt, redet er sou¬

verän. Er legt der Welt von aussen her seinen

mächtigen Willen auf. Die direkte Rede Gottes
verrät das supranaturalistische Denken des
heiligen Schriftstellers. Gott geht nicht in die Welt
ein, sondern er bleibt aussen, über ihr stehen.
«Da sprach Gott: ,Es werde Licht!' und es

ward Licht» (Gen 1, 3). Befehlendes Wort und
Vollzug können wohl kaum knapper gehalten
werden. Der Vollzug erfolgt unmittelbar und
genau in denselben Worten wie der Befehl, um
anzudeuten, dass Gottes Wort sofort und
genau so geschieht, wie es gemeint und befohlen
ist. Der Gott der Bibel hat sich bei der ersten
Offenbarung nach aussen in einem machtvollen

Wort kundgetan: Es werde Licht! Der
Schöpfergott Israels ist nicht ein gewaltiges
Wesen, welches das widerstrebende Chaos
packt, mit ihm kämpft, es bezwingt und formt.
Auf solche Weise haben nur die umliegenden
Heidenvölker den Schöpfungsvorgang
verstanden und gedeutet. Der Gott der
Offenbarung aber schafft nicht mit der Faust,
sondern durch das Wort aus Geist und Wahrheit.
Dieses Wort ist kein Zauber, keine Beschwörung,

auch nicht Magie. Ebenso mühelos und
überlegen wie das Wort ist dann das Schaffen
Gottes. Er tut sein Werk in der Freiheit dessen,
der wirklich und allein der Herr ist, nicht bloss
Sieger über Feinde und Hindernisse.
Nicht minder schöpferisch und kraftvoll sind
die weiteren Worte Gottes von der Scheidung
der Wasser oben und unten (Gen 1, 6 ff), von
der Trennung des Meeres vom trockenen Land
(Gen 1, 9 ff), von der Ausschmückung der
geschaffenen Räume (Himmelsgewölbe und
Luftraum, Erdboden und Meerestiefen; Gen 1,

14-25).
Die Schöpfung im Wort ist schliesslich im
Zusammenhang mit der Erschaffung des
Menschen besonders ausgeprägt. Allein im
Abschnitt Gen 1, 26-31 sind uns drei längere
Worte Gottes überliefert. Sein Geschöpf über-
lässt er nicht schweigend sich selber, er weist
ihm den Weg auch nicht bloss mit Hilfe gewis-



ser Gesten und Taten, sondern Gott entlässt
den Menschen mit einem Wort in die Freiheit:
«Seid fruchtbar...» (Gen 1, 28) und «Seht, ich
übergebe euch .» (Gen 1, 29). Wo immer ein
Wort gesprochen wird, will es im Angesprochenen

ein Gegenwort, eine Antwort auslösen.
Weil Gott zum Menschen gesprochen hat,
bleibt er immer zur Antwort aufgerufen und
verpflichtet.
Genau dieselbe Beobachtung machen wir im
zweiten Schöpfungsbericht. Nachdem der Jah-
wist (Gen 2, 4b-25) die Erschaffung des Mannes

und die Ausstattung des Paradiesesgartens
geschildert hat, besteht das erste Wort Jahwes
an den Menschen in einem Gebot: «Von allen
Bäumen des Gartens darfst du essen, nur vom
Baume der Erkenntnis des Guten und Bösen
sollst du nicht essen! Denn sobald du davon
isst, bist du dem Tode verfallen» (Gen 2, 16 f).
Darauf sprach Gott, der Herr: «Es ist nicht
gut für den Menschen, dass er allein ist. Ich
will ihm eine Gehilfin machen, die zu ihm
passt» (Gen 2, 18). Und als Gott, der Herr,
dem ersten Menschen die Frau zuführt, bricht
Adam entzückt und begeistert in Bräutigamsjubel

aus. Sein erstes Wort ist der Ausdruck des
Verliebten, der sich freut, weil er die verwandte
Seele entdeckt hat: «Diese endlich ist Bein von
meinem Gebein und Fleisch von meinem Fleische.

Sie soll ,Männin' heissen, weil sie vom
Manne genommen ist» (Gen 2, 23). So lautet
das erste Wort, das ein Mensch je gesprochen
hat! Hier wird aber auch erstmals ein Mensch
von einem anderen Menschen angesprochen.
Es gibt also nicht bloss Worte Gottes zum
Menschen hin und umgekehrt, sondern auch
das Wort von Mensch zu Mensch. Und es sind
das Worte der Liebe, der Wertschätzung und
Anerkennung. Der Weg zum zwischenmenschlichen

Dialog ist damit eröffnet. Er müsste
fortan in solcher Gesinnung und Haltung
geführt werden.
Das Weltbild des biblischen Menschen ist von
Anfang an auf das Wort gegründet. Die Tat¬

sache der worthaften Schöpfung ist der grosse
Unterschied zwischen dem biblischen und dem

mythologischen Schöpfungsdenken, denn
Erschaffung im Wort bedeutet machtvolle
Setzung von Sein und Sinn in eitler Weise, dass
das Geschaffene wie ein ausgesprochener
Gedanke sowohl beim Sprechenden bleibt wie
auch wirklich von ihm ausgeht und fortan in
relativer Selbständigkeit existiert. Aber gerade
daraus ergibt sich ja die spezifisch biblische
Einheit von Distanz und Nähe Gottes im
Geschöpf, die bei Annahme eines mythischen
Weltbildners nie Zustandekommen kann.
Gott hat aber nicht nur bei der Erschaffung
der Welt gesprochen. Nach alttestamentlichem
Glauben ist alles Wirken Gottes nach aussen,
die Erhaltung der Welt, die an die Propheten
ergehende Offenbarung wie das dem Volk
gegebene Gesetz eine Wirkung des Wortes Gottes:

«Jerusalem, preise den Herrn! Deinem
Gott, o Sion, lobsinge! Der zur Erde schickt
sein Gebot — in Eile läuft sein Befehl; der wie
Wollflocken spendet den Schnee, den Reif da-
hinstreut wie Asche; der seinen Hagel wie
Brocken herabwirft. Wer kann vor seiner
Kälte bestehen? Er sendet sein Wort und bringt
sie zum Schmelzen, lässt wehen seinen Odem,
da rieseln die Wasser. Er ist's, der Jakob
verkündet sein Wort, Israel seine Gesetze und
Rechte. So hat keinem anderen Volke er getan,
noch sie gelehrt seine Rechte» (Ps 147, 12. 15-
20; vgl. weiter Ps 33, 6. 9; Is 40, 26; 48, 13;
Weish. 9, 1). Das Wort Gottes ist im
Prophetenmund gegenwärtig. Als Samuel sich
anschickt, den Saul zum ersten König über Israel
zu salben, geschieht das kraft eines Gotteswortes.

«Nun nahm Samuel die ölflasche, goss sie
über Sauls Haupt aus, küsste ihn und sagte:
,Hiermit salbt dich der Herr zum Fürsten über
sein Eigentum'» (1 Sam 9, 26-10, 1). Selbstverständlich

enthält erst recht das Sinaigesetz
Gottes Wort: «Damals gebot der Herr dem
Moses: ,Schreibe dir diese Gebote auf! Denn
auf Grund dieser Gebote schliesse ich mit dir



IJZ

und Israel einen Bund'. 40 Tage und 40 Nächte
weilte er dort beim Herrn. Er ass weder Brot
noch trank er Wasser. Und der Herr schrieb
auf die Tafeln die Gebote des Bundes, die zehn
Gebote» (Ex 34, 27 f). Die schöpferische,
neubelebende und heilbringende Kraft dieses Wortes

gilt dem Alten Testament als eine
Grunderkenntnis und wird in seinen Schriften oft
genug ausgesprochen, besonders eindrucksvoll
beim Propheten Isaias: «Denn so wie Regen
und Schnee niederfallen vom Himmel und
nicht zurückkehren dahin, bis sie die Erde
getränkt und befruchtet und zum Sprossen
gebracht, um Samen zu geben dem Säenden, und
Brot dem, der isst: So ist's auch mit meinem
Wort, das aus meinem Munde hervorgeht: Es
kehrt nicht erfolglos zu mir zurück, bis es

vollbracht, was ich wollte, und erfüllt, wozu ich es
sandte» (Is 55, 10 f; vgl. weiter Ps 107, 20; Ez
37, 4; Is 40, 8; Weish 16, 12).
Wenn man aus dem Schöpfungsbericht entnehmen

kann, dass alle Dinge in der Welt, weil
aus der Kraft des Wortes Gottes entstanden,
selbst auch worthaftes Gepräge besitzen, so
vermittelt der zitierte Ausspruch des Propheten

Isaias noch eine andere Erkenntnis, die für
das biblische Verständnis des Wortes grundlegend

ist: Das Wort trägt in sich eine
reflektierende Kraft, die sich darin kundtut, dass es

auf den Urheber zurückstrahlen muss. Es bleibt
nicht in sich selbst verschlossen, sondern ent-
lässt aus sich einen Reflex, der zum Ausgangspunkt

zurückmündet. Nichts anderes meint
der Prophet mit der Aussage, dass jedes Wort
Jahwes die Bestimmung hat, zu ihm erfolgreich
zurückzukehren. Das Wort ist demnach im
Sinn des Alten Testaments ein Lichtstrahl, der
sich in der Welt so verdichtet, dass er sich selbst
zum Spiegel werden und daraufhin zum
Ursprungspunkt zurückgeworfen werden kann.
Geschöpfliche Existenz ist wesentlich antworthaft.

Wie konsequent das Alte Testament von diesem

antwortenden Charakter aller Schöpfungs¬

dinge, selbst der unbelebten, denkt, zeigen mit
grosser Deutlichkeit jene hymnischen Stellen, in
denen die Natur befähigt erscheint, das Lob
Gottes zu singen, und ihr schlichtes Dasein als
ein rühmendes Antwortgeben auf die Grösse des

Schöpfers angesehen wird. In diesem Sinn
jubelt der Sänger des einzigartigen 19. Psalmes:
«Die Himmel rühmen die Ehre Gottes, vom
Werk seiner Hände kündet das Himmelsgewölbe:

Tag um Tag raunt es die Kunde, Nacht
auf Nacht bringt es die Botschaft. Das sind
nicht Reden, nicht Worte, deren Klang nicht
vernehmbar: In alle Welt dringt ihr Schall hinaus,

ihr Wort bis ans Ende der Erde» (Ps 19,
1-5). Hier wird das Dasein und die Schönheit
der Gestirne als eine Antwort an den Schöpfer
verstanden, die aus der Welt an ihn ergeht.
Der Mensch der Bibel kann deshalb auch die
unbelebten Erdendinge förmlich auffordern,
Gott zu preisen und ihm antwortend die Ehre,
die er in sie hineingelegt hat, zurückzugeben,
wie es im Lobgesang der drei jüdischen Jünglinge

geschieht, wo es heisst: «Alle Werke des

Herrn, preiset den Herrn, lobet und erhebet ihn
in Ewigkeit. .» (Dan 3, 57 ff). Danach wird
der ganze Kreis der Schöpfung und ihrer
Ordnungen umschritten, um alle Einzeldinge in das
Lob Gottes einstimmen zu lassen.
Man kann die Aussagen über die leblose Schöpfung

nicht dadurch entwerten, dass man in diesem

Zusammenhang an das anthropomorphe
und allegorische Denken des Alten Testaments
erinnert. Denn hier ist wirklich gemeint, dass
die Naturdinge in ihrem Dasein eine Funktion
erfüllen, die einer Antwort auf Gottes schöpferisches

Liebeswort gleichkommt, wenn freilich
dieses Antwortgeben auch kein menschliches
Sprechen ist, es auch nicht zu sein braucht. Es
bleibt dennoch objektiver Ausdruck der Dinge
auf Gott zurück.
Das bewusste und förmliche Aussprechen der
Antwort an Gott behält das Alte Testament
allein dem Menschen vor. Aus der Ebenbildlichkeit

des Menschen mit Gott heraus vermag



J53

er allein auch die vollgültige Antwort der
Schöpfung an Gott zu geben und zu sein. Die
ihm wesentliche Gottbeziehung wird so
genauer zu einem lebendigen Dialog, in dem dem
Menschen die Rolle des antwortenden Partners
zukommt. Sein ganzes Dasein erfüllt sich
grundlegend darin, dass er als der von Gott
Angesprochene bewusst die Antwort gibt. Der
Mensch gilt dem Alten Testament als ein Wesen,

das auf die worthafte Gottbegegnung
angewiesen ist, gleichsam als eine «responsorische
Existenz».
Das Wort ist aber nicht bloss eine dynamische
Grösse, die zwischen Gott und Geschöpf spielt
oder zwischen Mensch und Mensch wirkt. Auch
die Beziehung des Menschen zum Bösen hat
denselben antworthaften Charakter. Es ist die
Rede der Schlange, welche das Wort Gottes
verdreht, in Zweifel zieht, unglaubwürdig zu
machen versucht. «Die Schlange war listiger als
alle Tiere des Feldes, die Gott, der Herr,
gemacht hatte. Sie sagte zur Frau: ,Hat Gott
wirklich gesagt: Ihr dürft von keinem Baum
des Gartens essen?'» (Gen 3, 1). Die Frau gibt
Antwort. Der Dialog mit dem Bösen ist da. Im
Unterschied zu Gottes überlegenem, schöpferischem

Wort ist das Gerede der Schlange
keineswegs neu oder originell, ihr Wort ist gar
nicht schöpferisch. Es ist vielmehr ein gleissne-
risches, vielversprechendes, falsches und verlogenes

Geschwätz. Der Böse kennt keine schöpferischen

Worte, sondern nur billige Schleichwerbung

am Werk eines andern, am Geschöpf
Gottes.
Gerade im Bericht über den Sündenfall findet
die Tatsache einen beredten Ausdruck, dass
nämlich der Mensch als das von Gott eigens
entworfene und angesprochene Wesen
gekennzeichnet und zur Antwort berufen ist. Allerdings

geschieht das hier mit einem durch die
Sünde verkehrten Vorzeichen. Der Mensch der
Sünde versteckt sich vor dem Antlitz Jahwes
(Gen 3, 8). Schon daran ist, wie am Gegenbild,
zu ersehen, dass die eigentliche menschliche

Existenz sich im Stehen vor Gottes Antlitz
verwirklicht und Sünde den Menschen in die Un-
eigentlichkeit stürzt. Aber der Bericht erwähnt
zugleich auch, dass die uneigentliche Existenz
des Menschen ein Verstummen vor Gott ist, ein
versuchter Abbruch des Dialogs. Denn der
Herr muss den sündigen Menschen mit dem
Ruf «Wo bist du?» (Gen 3, 9) erst wieder zur
Antwort zwingen, nachdem dieser, wie er selbst
bekennt, seine Stimme im Garten gehört und
geschwiegen hatte (Gen 3,10). Daran wird
deutlich, dass der Mensch nur so lange in der
Wahrheit seines Seins steht, als er Gottes
Stimme hört und darauf antwortet, und dass

die Verkehrung seiner Existenz ein Ausbleiben
der rechten Antwort ist.

Die Sünde im Leben des Menschen
Der biblische Mensch weiss also um die
verschiedenen Dimensionen dialogischer Existenz.
Schon in seinem Ursprung ist der Mensch von
Gott angesprochen, aufgerufen und zur
Antwort aufgefordert. Auch die zwischenmenschlichen

Beziehungen sind grundsätzlich «respon-
sorial», antworthaft. Endlich gibt es noch eine
dritte Spielart des Dialogalen: Wort des Bösen
und Antwort, Gegenrede des Menschen und
Gottes, ein folgenreicher Dialog, literarisch wie
psychologisch und vor allem theologisch
meisterhaft durchkomponiert in der sog. Sünden-
fallgeschichte (Gen 3).
In seinem tiefen Glauben an Jahwe und von
der gegenwärtigen Unheilssituation von Tod,
Mühe und Verdruss in der Welt, hat der heilige
Schriftsteller zurückgeblendet, zurückreflektiert

und zurückgeschlossen auf die
unausweichliche Tatsache einer Ursünde. Das Wort
Sünde wird heute vielfach und geflissentlich
missdeutet. Man möchte den Begriff und die
Tatsache nur moralisch verstehen, wobei beides

doch zutiefst theologisch ist. Sünde
kennzeichnet das gestörte Verhältnis des Menschen
zu Gott, die Verkehrung seiner zwar geschöpflichen,

aber antworthaften Existenz vor Gott.



x54

Die Verkehrung besteht in der Aufkündigung
des Gehorsams, im Verlangen nach dem
Unbegreifbaren und Unergreifbaren und Grenzenlosen,

im Egoismus des Wie-Gott-Sein-Wollens
(Gen 3, 5), im Aufkünden der frei geschenkten
Sohnschaft und Gottesebenbildlichkeit, im
schnöden Bruch des von Gott anerbotenen
Treueverhältnisses.
Die tiefen Störungen der Welt der Schöpfung
und des menschlichen Lebens sind die Folgen
der einen, vom Menschen verschuldeten
Störung des Verhältnisses zwischen Mensch und
Gott. Die störenden Folgen haben ihre Ursache
im menschlichen Drang nach einer von Gott
unabhängigen, freien Existenz. Der Jude hat
immer gewusst, dass diese gott-lose Selbstherrlichkeit

eine Sünde ist, die immer Fluch nach
sich zieht. Das vom Menschen her betrachtet
qualvolle Leben der Schlange, und die Feindschaft

zwischen ihr und den Menschen ist nicht
einfachhin'natürlich, sondern Fluch. Aber darin
wird auch das Verhältnis des Menschen zum
Bösen anschaulich, mit dem er sich eingelassen
hat und das nun in der Welt unheimlich ist und
den Menschen verfolgt (Gen 3, 14 f). Die Mühsal

der Arbeit und die Kärglichkeit des Lebens
sind vom Schöpfer ursprünglich nicht gewollt,
sondern vom Menschen verschuldet. «Zu Adam
sagte Gott: ,Weil du der Bitte deiner Frau
nachgegeben und vom Baume gegessen hast, bezüglich

dessen ich dir geboten habe: Du darfst
nicht von ihm essen, so sei der Erdboden
verflucht um deinetwillen. Mit Mühsal sollst du
dich nähren alle Tage deines Lebens. Dornen
und Disteln wird er dir tragen, und doch musst
du das Gewächs des Feldes essen. Im Schweisse
deines Angesichtes wirst du dein Brot verzehren,

bis du zur Erde zurückkehrst, von der du
ja genommen bist. Denn Staub bist du, und zum
Staube kehrst du zurück'» (Gen 3, 17-19).
Auch das Verhältnis zwischen Mann und Frau
ist tief gestört und schwer belastet. Die Sünde
enthüllt die Nacktheit der beiden, so dass sie
sich schämen. Die Sünde bewirkt die Ent¬

zweiung zwischen Schöpfung und Verwirklichung.

Die Scham ist Ausdruck des Gegensatzes
zwischen Leiblichkeit und Geistigkeit des
Menschen. Die Scham macht den Widerspruch
zwischen Angst und Begehren in der Geschlechtlichkeit

offenbar. In der Schuld findet sich auch
die Erklärung für das rätselhafte Schicksal aller
Frauen. Sie müssen sich dem Manne hingeben,
wiewohl sie die Frucht der Hingabe in Schmerzen

gebären werden (Gen 3, 8 13.16). Der für
die Übertretung des Gottesgebotes angedrohte
Tod (Gen 2, 17) wird endlich wirksam in dem
unerbittlichen Todeslos, das die Menschen für
immer niederdrückt (Gen 3, 16 ff).
Im steten Versuch, über sich hinauszuwollen,
sein zu wollen wie Gott, wird die Sünde und
die damit gesetzte Grenze des Menschen sichtbar.

Das wird in einer Reihe von Erzählungen
der Urgeschichte (Gen 1-11) weitergeführt.
Der Mensch übertritt das Gebot Gottes, weil
eine Daseinssteigerung ihm wichtiger zu sein
scheint als dieses Gebot (Gen 3); der Mensch
erschlägt seinen Bruder, weil der ihm die Gunst
Gottes missgönnt (Gen 4); der Mensch verletzt
in leichtsinnigem Überschwang die Ehrfurcht
gegen die Eltern (Gen 9, 20-27); die Menschen
wollen sich nicht mehr begnügen, nur Menschen
zu sein (Gen 6, 1-4); die Menschen wollen sich
einen Namen machen, durch überragende Werke

der Technik (Gen 11,1 9). Dies alles wird
erzählt in uralten Geschichten mit uralten
Motiven, die weit in der Menschheit verbreitet
sind. Der biblische Erzähler kann das alles
aufnehmen, weil er damit zeigen will, wie der
Mensch wirklich ist, der Mensch überall und zu
allen Zeiten. Und mit jeder dieser Erzählungen
von Frevel und Strafe weist der Erzähler auf
den Herrn der Schöpfung und den Herrn der
Menschheit, der seine Menschheit bewahrt,
indem er sie in ihren Grenzen hält.
In der täglichen Erfahrung wie in der
theologischen Reflexion wird der Israelitc seiner
verkehrten Existenz bewusst. Aber selbst in der
Auflehnung gegen Gott, im versuchten Mono-



r55

log, kommt der Sünder von Gott nicht los,
insofern er untrüglich um seine Sünde weiss und
Gottes Ruf nun als seinen Zorn erfährt. Auch
der Mensch der Sünde, der Gott sein Nein
entgegenschleudert, bleibt das antwortende Wesenj
selbst wenn die Antwort falsch und eine
Beleidigung Gottes ist. Gott aber entlässt ihn nie
mehr aus seinem Bund und aus dem Dialog. Im
Urteil, das Gott über den sündigen Menschen
ausspricht, klingt immer noch Gottes Barmherzigkeit

hindurch: «Feindschaft will ich setzen
Zwischen der Schlange und der Frau, zwischen
deinem Spross und ihrem Spross. Er wird dir
den Kopf zertreten; du aber wirst ihm nach der
Ferse schnappen» (Gen 3, 15). Gott gibt sein
wunderbares Geschöpf nicht ganz frei. Er lässt
den Sünder nicht los, sondern stellt ihm eine
neue Möglichkeit des Dialogs in Aussicht.
Zwischen Gott und Schlange aber kann es nie ein
partnerschaftliches, antworthaftes Verhältnis
geben. Ihr allein wird diese Beziehung endgültig

aufgekündigt: «Gott, der Herr, fuhr die
Schlange an: ,So sei denn, weil du das getan
hast, verflucht unter allem Vieh und allen Tieren

des Feldes! Auf deinem Bauche musst du
kriechen und Staub fressen alle Tage deines
Lebens! ..'» (Gen 3, 14).
Es gehört also mit zum Wesen des biblischen
Menschenbildes, dass der Mensch zwar Sünder,
aber von Gott doch nicht verflucht, nicht
aufgegeben ist, also in der ursprünglichen, wenn
auch verkehrten antworthaften Existenz belassen

wurde. Aber das Böse ist da. Darum soll
sich der in der freien Entscheidung stehende
Mensch durch Gesetz und Weisheit bestimmen
lassen, das Böse zu meiden (vgl. Sir 15; 18, 27;
Tob 1, 3-12). Es gibt das Leid, aus dem heraus
der Mensch dem Schöpfer zu antworten sucht.
Das Bild des Menschen Job kann als Beispiel
für die Situation des alttestamentlichen
Menschen überhaupt genommen werden. Hier steht
ein Mensch da, der sich von Gott angesprochen
weiss, dessen lebensnotwendige Antwort an
Gott aber durch die Distanz von selbstver¬

antworteter Sünde -und ;Leid ,^vie durch die
Schranke der Diesseitigkeit aufgehalten zu
werden droht. Das Dasein dieses Menschen Job
und damit des alttestamentlichen Menschen ganz
allgemein offenbart so eine merkwürdige Spannung

zwischen Hinneigung zu Gott (Ebenbildlichkeit)

und zweiflerischer Ahnung der
Vergeblichkeit (Sünde). In dieser Spannung keimt
aber auch die Hoffnung auf, dass die Distanz
überwunden werden könnte durch einen Brük-
kenschlag, den Gott selbst vollzieht.
Weil diese Erfüllung im Alten Testament noch
aussteht, ist auch das Bild des Menschen in ihm
von einer eigentümlichen Unerfülltheit
gekennzeichnet, die durch das starre Festhalten am
Gesetz eher verschärft als gemildert wird. Es

ist, als ob über dem Antlitz des alttestamentlichen

Menschen die gleiche Hülle läge wie
über dem Angesicht des Moses (2 Kor 3, 13),
so dass es glanzlos und unerlöst erscheint.
Es ist das Bild des Menschen im grossen Advent
der Heiisgeschichte, dessen «Ich» unentfaltet
wartet, weil das göttliche «Du» sich ihm noch
nicht leibhaftig geoffenbart und Gott sein
ureigenstes heilendes Wort über Sünde, Leid und
Tod noch nicht gesprochen hat.

Bcniitztc Literatur:
Hierzenberger G., Weltbewertung bei Paulus. Düsseldorf

1967.
'

Loretz O., Gotteswort und menschliche Erfahrung. Freiburg

1963.
— Die Gottebenbildlichkeit des Menschen, München
1967.
Schcffczyk L., Der moderne Mensch vor dem biblischen
Menschenbild. Freiburg 1964.
Schelkle K. FL., Theologie des Neuen Testaments.
Düsseldorf 1968.


	Die biblische Sicht des Menschen. IV

