
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 47 (1969)

Heft: 7

Artikel: Die biblische Sicht des Menschen. III

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I27

Die biblische Sicht
des Menschen III
von P. Andreas Stadelmann

Der Mensch als Ebenbild Gottes

Als Grundstelle der biblischen Aussagen über
die Gottebenbildlichkeit des Menschen ist Gen
1, 26f anzusehen. Der priesterliche
Schöpfungsbericht sagt da: «Dann sprach Gott:
,Lasst uns den Menschen machen als unser
Ebenbild, uns ähnlich! Herrschen soll er über
die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels,

über das Vieh, über alles Wild des Feldes
und über das Gewürm, das am Boden kriecht!'
So schuf Gott den Menschen als sein Abbild.
Als Gottes Abbild schuf er ihn .» Der Mensch
wird also wiederum auf göttlichen Wunsch
und Beschluss hin als Bild Gottes geschaffen.
Diese Tatsache einer Ausnahmestellung unter
allen Geschöpfen steht fest. Dass Gott den
Menschen schafft, besagt eine unendliche
Überlegenheit und eine restlose Verfügungsgewalt

des Schöpfers über das Geschöpf.
Umgekehrt hat der Mensch, der sich von Gott
geschaffen weiss, das Bewusstsein einer radikalen

Abhängigkeit von ihm. Dafür aber kann
der Mensch jeder anderen Abhängigkeit ent-
raten,. Er empfängt im Gedanken an den
Schöpfer stets neue, vertrauensvolle Sicherheit.
Deshalb ist es sehr folgerichtig, wenn Israel im
Bewusstsein seiner radikalen Abhängigkeit von
Jahwe diesen unaufhörlich preist und die
Schöpfungstatsache zum Anlass eines unab-

lässlichen Fobliedes nimmt. Der Psalmist
verleiht in den sogenannten «Naturpsalmen» diesem

Glauben in immer neuen Formen
Ausdruck: «Seh' ich den Himmel, das Werk deiner

Finger, den Mond und die Sterne, die du
aufgestellt, was ist der Mensch, dass sein du
gedenkst, der Erdensohn, dass du ihn ansiehst?

— Und doch hast du ihn nur wenig gestellt
unter die himmlischen Wesen, hast ihn mit
Glanz und Hoheit gekrönt, hast ihn zum Herrscher

gesetzt über das Werk deiner Hände.
Ihm hast du alles zu Füssen gelegt. (Ps 8,

4-7). Manche andere Psalmen kommen immer
wieder auf dieses Vertrauen zu sprechen (vgl.
etwa Ps 10; 29; 33; 65; 104; 145; 147).
Was besagt nun die Formulierung, dass der
Mensch als Abbild, nach der Gestalt, gemäss
dem Bilde Gottes, geschaffen sei? Den Schlüssel

für die Lösung des Problems bietet uns die
Priesterschrift selber an. Der priesterliche Text
Gen 1, 1-2, 4a wird bekanntlich durch die viel
älteren Berichte in Gen 2, 4b-4, 26 unterbrochen.

Der direkt an den ersten Schöpfungsbericht

anzuknüpfende Text ist folglich Gen 5,
1-28. In dieser Weiterführung innerhalb der
Priesterschrift wird die Bedeutung des
Ausdrucks «Ebenbild» erklärt. Der entscheidende
Passus lautet: «.. Als Gott den Menschen
schuf, erschuf er ihn als Gottes Ebenbild. Als
Mann und Frau erschuf er sie, segnete sie und
gab ihnen den Namen Mensch, als sie erschaffen

waren Adam wurde Vater seines Sohnes,

der ihm ähnlich, nach seinem Bilde war.
Er nannte ihn Seth» (Gen 5, 1-3). An dieser
Stelle wird also das zwischen Vater und Sohn
bestehende enge Verhältnis der Verwandtschaft

und des Ähnlichseins in jeder Beziehung
betont: Der Sohn ist Bild und Gleichnis des

Vaters, d.h. die engstmögliche Verbindung, die
zwischen zwei Menschen bestehen kann, wird
mit Hilfe dieses Bildes umschrieben. Das
Abbild Sohn entspricht in allem dem Vorbild
(Vater), und zwar in Gestalt und Erscheinung,
seinem inneren Wesen nach und auch in seinem



128

Handeln. Abbild und Vorbild verhalten sich
mit anderen Worten wie der Sohn zum Vater.
Wenden wir diese Erkenntnis auf Gen 1, 26
an: «Lasset uns den Menschen machen als unser
Ebenbild, uns ähnlich!» Und die notwendige
Folgerung daraus heisst: Innerhalb der ganzen
Schöpfung steht der Mensch, und nur er, in
einem engen, verwandtschaflichen Verhältnis
zu Gott. Er allein unter allen Lebewesen ist mit
dem Schöpfer verwandt. Der Mensch ist die
lebendige Darstellung und Gegenwart des

abgebildeten Schöpfergottes. Hierin liegt im
biblischen Sinn die Erschaffung des Menschen.
Inwieweit sich jedoch diese Sonderstellung des
Menschen in seinem «Leib» und «Geist»
auswirkt, bleibt für uns nicht weniger als für den
heiligen Schritfsteller eine offene Frage. Von
Evolution ist nicht die Rede, weder bejahend
noch verneinend. Von der Bibel her bleibt das
Problem unlösbar, wann und wie und wo die
Erschaffung sich konkret im Verlauf der
Entwicklungsgeschichte vollzog.
Die Schöpfung des Menschen wird beschrieben

als die Erschaffung eines besonderen
Lebewesens mit einer nur ihm vorbehaltenen
Stufe des Lebens. In der Unvergleichlichkeit
seiner wunderbaren leiblichen und geistigen
Gestalt, die ihn über alle anderen Geschöpfe
erhebt, stellt der Mensch Gottes majestätische
Hoheit in der Welt dar. Menschliches Leben
im Sinn des priesterlichen Schöpfungsberichtes
ist demnach ein Leben der Freundschaft mit
Gott, ein Leben, das vom «Vater-Sohn-Verhältnis»

und umgekehrt, bestimmt ist. Wie sich
Gott nach seiner Schöpfertätigkeit ausruht, ist
die Ruhe bei Gott und in Gott, eben beim Vater,

Sinn und Ziel der Gottebenbildlichkeit des
Menschen.
Wir sind jetzt, in dieser Schöpfungsordnung,
gottebenbildlich. Jetzt kennen wir aber Gott
noch nicht. Folglich kennen wir auch uns selber

im letzten noch immer nicht. Aber wir werden

uns einmal selbst erfahren, vollständig
und radikal selbst erkennen, dann wenn der

Urgrund unserer begnadeten Gotteskindschaft
offenbar werden wird. Mit Johannes wissen
wir nämlich: «Wenn er sich offenbaren wird,
werden wir ihm ähnlich sein. Wir werden ihn
nämlich sehen, wie er ist» (1 Jo 3, 2).
Die biblische Lehre von der Gottesebenbild-
lichkeit des Menschen ist aber gerade für die
Jetztzeit von Bedeutung. Denn diese Auszeichnung

zielt auf die Ordnung des menschlichen
Handelns ab. So findet sie ihre Aktualisierung
nicht erst in der Sabbatruhe, sondern zugleich
in der Achtung des menschlichen Lebens: «Noe
war der frömmste und untadelhafteste Mann
unter seinen Zeitgenossen. Noe lebte nach Gottes

Gebot» (Gen 6, 9). Ähnliche konkrete
Folgerungen und Forderungen werden auch im
Neuen Testament von der Gottebenbildlichkeit

her begründet (vgl. Jak 3, 9). Die
Ehrfurcht, die wir einander schulden, ist gleichfalls

von ihr her gefordert. So zieht beispielsweise

der Jakobsbrief folgende Bilanz über den
Gebrauch unserer Zunge: «Mit ihr preisen wir
den Herrn und Vater, und mit ihr verfluchen
wir die Menschen, die nach Gottes Ebenbild
geschaffen sind» (Jak 3, 9). Die relative und
die absolute Vollendung und Verwirklichung
der Gottebenbildlichkeit erreicht der Mensch
jedoch durch seine Gleichgestaltung mit dem
Sohne, dem Abbild des Vaters: «Denn die er
(Gott) vorhererkannt hat, die hat er auch
vorherbestimmt, dem Bilde seines Sohnes
gleichgestaltet zu werden, damit er der Erstgeborene
unter vielen Brüdern sei» (Rom 8, 9).
Dieses Wissen um die besondere Auszeichnung
des Menschen ist in Israel immer lebendig
geblieben. Zwar wird der Ebenbildlichkeitsbe-
griff nur noch gelegentlich aufgeführt. Was
also spätere Bücher der Heiligen Schrift
diesbezüglich noch zu sagen haben, ist nur eine
geringfügige Erweiterung des grundlegenden
Inhalts der Genesis. Jesus Sirach, aus dem
2. vorchristl. Jahrhundert, versteht den
Schöpfungsbericht in demselben Sinn: «Der Herr
schuf den Menschen aus Erde und lässt ihn



129

wieder zu ihr zurückkehren. Er schenkte ihm
eine Frist, eine bestimmte Anzahl von Lebenstagen,

und verlieh ihm die Herrschaft über
alles, was auf ihr sich regt. Er rüstete ihn
geziemend mit Kraft aus und schuf ihn nach
seinem Bilde Urteilskraft, Zunge, Auge und
Ohr gab er ihm und ein Herz zum Denken. Er
erfüllte ihn mit verständiger Einsicht und
zeigte ihm Gut und Böse. Er setzte ihm sein

Auge ins Herz, um ihm die Grösse seiner
Werke zu zeigen, auf dass er die Herrlichkeit
seiner Werke preise und seinen heiligen
Namen lobe. Dazu gab er dem Menschen noch die
Erkenntnis und das Gesetz des Lebens zum
Besitz Er gebot ihnen: ,Meidet alles Unrecht'
und schrieb einem jeden von ihnen die Pflichten

gegen den Nächsten vor» (Sir 17, 1-14).
Der Weise erweitert hier die Gottesebenbild-
lichkeit des Menschen nach der Seite der
ethischen Verpflichtung hin.
Eine ebenfalls späte Deutung ist in Weish 2, 23f
gegeben: «Gott schuf den Menschen zu
unvergänglichem Sein und machte ihn zu des eigenen

Wesens Abbild.» An dieser Stelle wird die
Unsterblichkeit als inneres Moment der
Ebenbildlichkeit gesehen.
Endlich nimmt noch Psalm 8 eine Sonderstellung

ein: Im Auftrage Gottes nimmt der
Mensch teil an Gottes Herrsein in der Welt,
indem er über die Schöpfung herrscht: «Zum
Herrscher über das Werk deiner Hände hast
du ihn gesetzt. Ihm hast du alles zu Füssen
gelegt: Alle Schafe und Rinder, auch die Tiere
des Feldes, die Vögel des Himmels, die Fische
der Flut, was immer nur zieht die Pfade des
Meeres. (V. 7ff). Wie in Gen 1, 28 ist die
Herrscherstellung in der Gottähnlichkeit
grundgelegt. An dieselbe starke Aussage der
Gottebenbildlichkeit des Menschen führt der
Psalm heran, wenn er die Hoheit des
Menschen beschreibt: «Nur wenig unter Gott hast
du ihn gestellt, hast ihn mit Glanz und Hoheit
gekrönt» (V. 6). Des Menschen Platz in der
Schöpfung ist also unmittelbar nach diesen

himmlischen Wesen. Darum ruhen Ehre und
Hoheit wie eine königliche Krone auf dem
Menschen. Ihm ist die Herrschaft über alle
Werke der Schöpfung übertragen, weil er ja
erst infolge seiner Nähe zu Gott eigentlich
befähigt wurde, Rechte über die Schöpfung zu
übernehmen. Gen 1, 28 und Ps 8, 7-9 stimmen
in ihrer Grundaussage vollkommen überein.
Dem Sänger von Ps 8 ist Gottes Herrlichkeit
offenbar in der Schöpfung. Dass der Schöpfer
aber des Menschen gedenkt und sich des
Menschenkindes annimmt (V. 5), lässt den Psalmi-
sten die Auszeichung des Menschen erkennen.
Der Mensch ist nicht in der unermesslichen
Welt verloren. Er bleibt, weil radikal von Gott
abhängig, radikal mit ihm verbunden. Weil er
wie ein Sohn das Bild des Vaters in sich trägt,
bleibt der Mensch vom Schöpfer auch geliebt.
Der Gedanke der G-ottebenbildlichkeit des

Menschen tritt auch im Neuen Testament wieder

auf und ist in mehreren Paulusbriefen von
besonderer Bedeutung. Darin wird von der
schon jetzigen und einstigen, endgültigen
Wiederherstellung der Gottebenbildlichkeit des

Menschen die Rede sein (vgl. etwa 2 Kor 4, 4;
Kol 1, 15; 3, 10; Phil 2, 6; Rom 8, 29; Jo 14,
9; 12,45).

Der Mensch als Mann und Frau

«So schuf Gott den Menschen als sein Abbild.
Als Gottes Abbild schuf er ihn. Er schuf sie als
Mann und Frau. Und Gott segnete sie. Dann
befahl ihnen Gott: ,Seid fruchtbar und mehrt
euch! Erfüllt die Erde und macht sie euch
Untertan! Herrscht über die Fische des Meeres,
über die Vögel des Himmels und über jedes
Lebewesen, das sich auf Erden regt!'» (Gen 1,
27 f). «Adam gab also allem Vieh und den
Vögeln des Himmels und allen Tieren des Feldes

Namen. Für Adam aber fand sich keine
Gehilfin darunter, die zu ihm gepasst hätte.
Deshalb liess Gott einen tiefen Schlaf über
Adam kommen. Als er eingeschlafen war, ent-



130

nahm er ihm eine Rippe und füllte die Stelle
wieder mit Fleisch. Die Rippe, die Gott, der
Herr, dem Adam weggenommen hatte, gestaltete

er zu einer Frau und führte sie Adam zu.
Adam rief aus: ,Diese endlich ist Bein von meinem

Gebein und Fleisch von meinem Fleische.
Sie soll Männin heissen, weil sie vom Manne
genommen ist'. Deshalb verlässt der Mann
Vater und Mutter und schliesst sich seiner Frau
an, und sie werden ein Leib. Beide, Adam und
seine Frau, waren nackt, und doch schämten
sie sich nicht voreinander» (Gen 2, 20-25).
Der ältere (Gen 2) wieder jüngere Schöpfungsbericht

(Gen 1) bezeugen, dass Gott die
Menschen am Anfang männlich und weiblich, als
Mann und Weib schuf. Die Priesterschrift
erwähnt das in einem kurzen Satz (vgl. Gen 1,

27), der Jahwist hingegen schildert ausführlich,

wie Gott einen tiefen Schlaf auf Adam
fallen lässt, seinem Leib eine Rippe entnimmt
und diese zum Weibe bildet. Seitdem besteht
die Menschheit konkret nur in diesen zwei
Geschlechtswesen. Das Menschengeschlecht
stammt aus einer Einheit, und dies erklärt den
Drang der Geschlechter zueinander. Mann und
Weib sind auseinander geworden und deshalb
bleiben sie grundsätzlich aufeinander verwiesen,

müssen sie sich wieder vereinen.
Eine weitere wesentliche Aussage in diesem
Zusammenhang ist diese: Beide, Mann und
Frau, sind in gleicher Weise als Ebenbilder
Gottes geschaffen. Es besteht im Menschsein
weder auf Seiten des Mannes noch der Frau
ein Vorzug. Trotz oder gerade wegen und im
Unterschied des Geschlechtlichen sind beide
Ebenbilder Gottes.
Diese geschlechtliche Differenzierung des Ebenbildes

Gottes dient noch einem anderen Ziele:
«Und Gott befahl ihnen: ,Seid fruchtbar und
mehrt euch! Erfüllt die Erde und macht sie
euch Untertan! Herrscht über die Fische des

Meeres, über die Vögel des Himmels und über
jedes Lebewesen, das sich auf Erden regt'»
(Gen 1, 28). Mann und Frau wird also die

Kraft verliehen, durch Fortpflanzung die Erde
zu füllen. Auf diesem Wege soll, angefangen
von dem erstgeschaffenen Menschen, die
Gottebenbildlichkeit weitergegeben werden. Die
menschliche Fortpflanzung innerhalb der Ehe
wurde somit in engster Verknüpfung mit dem
Wesen des Menschen und in seiner Nähe zu
Gott gesehen. Die Bibel weiss, dass die
Gottebenbildlichkeit nur auf dem Wege der
Zeugung weitergegeben werden kann: «Als Gott
den Menschen schuf, erschuf er ihn als Gottes
Ebenbild. Als Mann und Frau erschuf er sie,

segnete sie und gab ihnen den Namen Mensch,
als sie erschaffen waren... Adam wurde Vater
eines Sohnes, der ihm ähnlich, nach seinem
Bilde war. Er nannte ihn Seth» (Gen 5, 1-4).
Diese so lapidar einfache Aussage der Genesis
über die Zweigeschlechtlichkeit des Menschen
hat nichts zu tun weder mit der Vergöttlichung

und Anbetung des Geschlechtlichen,
noch mit dessen Verdrängung und Abkapselung

in Angst und falsch verstandener Askese.
Alle so gearteten Versuche sind durch den
Schöpfungsbericht der Genesis schon in ihren
Ansätzen überwunden, wenn doch die
Geschlechtlichkeit des Menschen Gottes eindeutige

Schöpfung ist.
Dieser Schöpfungstheologie der Geschlechter
ist sich das Alte Testament bewusst geblieben.
Ein Beispiel dafür ist das Hohelied. Unter dem
rein literarischen Gesichtspunkt handelt es sich

ganz klar um teilweise recht sinnliche Liebeslieder.

Es dürfte aber je nach dem zu wenig
oder zu viel sein, also durchaus nicht in der
Absicht des inspirierenden Gottesgeistes liegen,
wollte man im Hohenlied entweder einen Frei-
pass für Sinnlichkeit und geschlechtliche Un-
gebundenheit oder nur ein Wahrzeichen gegen
falsche Leibfeindlichkeit sehen, da Liebespoesie

mehr umfasst als des Menschen geordnetes
oder feindliches Verhältnis zu seinem Leib.
Wenn das Hohelied so deutlich wie kein Buch
der Bibel sonst von der Liebe zwischen den
Geschlechtern spricht, nimmt es eine Frage



Ï31

auf, die allgemeinmenschlich ist und deshalb
sowohl für den alttestamentlichen als auch den
neutestamentlichen Menschen besteht. Als
biblisches Buch bezeugt aber das Hohelied, dass

Gott den Menschen als Mann und Frau so
geschaffen hat, dass es beide leidenschaftlich zu-
einanderzieht: «Meinem Liebsten bin ich zu
eigen ganz! Und sein Herz ist voll Sehnsucht
nach mir» (HL 7, 11). Von diesem bleibenden
Geheimnis der Liebe zwischen den Geschlechtern

spricht die Bibel offen, weil dies Gottes
eigenes Werk ist. Die Schrift verdeckt hier
einerseits nicht, sie vergöttlicht und verabsolutiert

die Liebe aber andererseits auch nicht. Im
Rahmen des Alten und des Neuen Testaments
ist die Liebe vielmehr eine Macht, die fern
jeden falschen Eigenrechts in ein Grösseres
eingeordnet ist.
Dieser umfassende Rahmen, in den innerhalb
der Schrift die Liebe gestellt ist, ist das Gesetz,
der klar geäusserte Wille Gottes. Wenn so die
Liebespoesie nur von der Macht und Leidenschaft

der Liebe spricht, ohne zu bestimmen,
wo im Verhältnis zwischen den Geschlechtern
der rechte Weg liegt, dann gibt das Gesetz an,
was im Verhältnis zwischen Mann und Frau
gut und böse ist.
Wenn die Schrift so zugleich von der Liebe
und dem Gesetz spricht, legt sie den Finger auf
ein Lebensproblem, das auch der gläubige
Mensch zu bewältigen hat. Dies gilt einmal für
die Ehe, die zu ihrem wahren Leben sowohl
der geschlechtlichen und sinnlichen Liebe als
auch der festen göttlichen Ordnung bedarf.
Diese Liebe ist neben ihrer Bedeutung für die
Ehe auch für das Leben jedes einzelnen
Menschen und seine Entfaltung von grösster
Wichtigkeit. Die Geschlechtlichkeit bestimmt die
Lebensgeschichte eines Menschen in mannigfacher
Weise. Es ist deshalb wenig verwunderlich,
wenn auch dort etwas von der geschlechtlichen

Liebe anklingt, wo die Schrift vom
Verhältnis, das zwischen Gott und seinem Volk
besteht, die Rede ist. Wenn es sich Israel auch

versagte, Gott als Geschlechtswesen vorzustellen,

so hat es doch nicht gezögert, den Bund
unter dem Bild der Ehe darzustellen und von
Gottes leidenschatflicher, ja erotisch bestimmter

Liebe zu sprechen. Auch dort, wo ohne
Zuhilfenahme der Bilder aus dem Bereich menschlicher

Liebe zwischen Mann und Frau von der
Liebe zu den Satzungen des Bundes gesprochen

wird, ist von einer aus inneren Antrieben
und wenigstens zum Teil erotisch mitbestimmten

freundschaftlichen Liebe die Rede.
Von diesem altttestamentlichen Hintergrund
her wird es verständlich, dass auch im Neuen
Testament die Bedeutung des Geschlechtlichen
gesehen wird, mag auch die Sache selbst nicht
allzu ausführlich behandelt werden. Jesus hat
eine Liebe vorgelebt und gelehrt, die aus einem
vollen menschlichen Gefühl gekommen ist und
somit von keiner geschlechterfeindlichen Haltung

zeugt.


	Die biblische Sicht des Menschen. III

