Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 47 (1969)

Heft: 6

Artikel: Die biblische Sicht des Menschen. Il
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1032214

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1032214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

106

Die biblische Sicht
des Menschen II

I1. Der Mensch der Schopfungsberichte

Das erste Buch der Bibel berichtet uns die Er-
schaffung des Menschen zweimal. Diese Be-
richte stimmen nicht in allem iiberein, stehen
in gewisser Hinsicht sogar im W1derspruch zu-
einander. Diese Beobachtungen sind schon hin-
reichende Beweggriinde, dass man zwischen
Form und Inhalt, zwischen dusserem Gewand
und der gemeinten Sache unterscheiden muss.
Der dltere Schopfungsbericht, er mag um das
Jahr 1000 vor Chr. entstanden sein, befindet
sich in Genesis 2: Darin erscheint der Mensch
gewissermassen als der Mittelpunkt eines Krei-
ses. Damals als es auf der Erde noch absolut
nichts gab, «bildete Gott, der Herr, den Men-
schen aus dem Staub der Erde .. .» (2, 7). Erst
danach wird das Paradies eingerichtet, ein
Garten mit reichem Wasser und iippigen Biu-
men.

Der zweite, weit jingere Schopfungsbericht, im
Kreise der Jerusalemer Tempelpriester und
-theologen entstanden, ist etwa um das Jahr
600 vor Chr. anzusetzen. Weil sich in ihm aber
die Auseinandersetzung des jiidischen Geistes
mit der babylonischen Kultur w1edersp1egelt
hat er sehr wahrscheinlich erst wihrend
babylonischen Exils (586-433) die heunge
Form gefunden. Jedenfalls enthilt Gen 1, 1-2,
4a die durch Jahrhunderte gewachsene und
vom Geist Gottes beabsichtigte Reflexion der
Priesterschaft von Jerusalem iiber Herkunft
und Wesen des Menschen. In diesem Bericht

nun bildet der Mensch gewissermassen die
Spitze einer Pyramide. Am sechsten Tage,
gleichsam als Abschluss der ganzen Schépfung,
wird noch der Mensch geschaffen. Die Absicht
dieses in schematisch-poetische Aussageform
gekleideten Stiickes geht nicht darauf hinaus,
Israel ein kosmologisches Wissen iiber den An-
fang der Erdgeschichte zu vermitteln.

Beide Schopfungsberichte dienen in erster Li-
nie theologischen Aussagen iiber Sinn und Ziel
des Menschseins.

Der Mensch in seiner Geschopflichkeit

Beide Schépfungsberichte stimmen darin tiber-
ein, dass der Mensch bestimmt im Mittelpunkt
der Titigkeit Gottes steht. Der Mensch ver-
dankt seine Existenz eindeutig Gottes Willen
und Wort. Die Schrift sieht den Menschen also
nicht in einem beziehungslosen, philosophi-
schen «An-sich-Sein», nicht in ontologischer
Betrachtung als Wesen des Selbststandes, son-
dern nur in Abhingigkeit von Gott und in Be-
zogenheit auf ihn. Der biblische Text sagt es
klar: «Da bildete Gott, der Herr, den Men-
schen aus dem Staub der Erde und hauchte
ihm den Odem des Lebens ins Angesicht. So
wurde der Mensch zu einem lebenden Wesen»
(Gen 2, 7). Dieser Lebensodem ist also die Le-
benskraft, die den Menschen erst eigentlich zu
einem lebendigen macht. Der lebendige Mensch
hat also nach der Bibel den Lebensodem nicht
in sich, so wie etwa ein Gefiss eine Fliissigkeit
enthilt. Vielmehr sind Lebenshauch Gorttes
und Leben des Menschen eins. Der Mensch bat
nicht bloss Lebensatem, sondern er ist Lebens-
atem. Die Bibel denkt sich also den Menschen
nicht aus zwei Teilen, aus «Leib und Seele»
zusammengesetzt. Der Mensch ist ein Ganzes.
Der Odem Gottes (= Seele) ist wirklich nur
im Leib und als Leib. Ohne Leib kann sich der
Mensch nicht selbst vollziehen.

Durch die Leiblichkeit ist der Mensch fiir im-
mer aus seiner Isolation herausgerufen, er
bleibt auf die Begegnung mit dem anderen ver-



wiesen. Diese geschopfliche Leiblichkeit kenn-
zeichnet den Menschen vor allem als soziales
Wesen. Gott selber bejaht diese Leiblichkeit
auch nach dem Siindenfall so sehr, dass sein
Sohn an der Wende der Zeiten «leibhaftig»
geworden ist. «Inkarnation» heisst ja nichts
anderes als leibhaftig werden. In der Mensch-
werdung Christi hat sich wiederholt, was am
Schépfungsmorgen erstmals geschehen ist. Die
Neuschopfung in Christus besteht in der Neu-
schépfung des ganzen Menschen (vgl. 2 Kor 5,
17; Gal 6, 15). Die zweite Schopfung in Chri-
stus ist wieder genau so ganzheitlich wie die
erste im Paradies. Die Vollendung in Christus
ist nicht die Erlosung der Seele aus dem Leib,
nicht eine Befreiung der Seele aus dem Kerker
des Leibes, nicht eine Trennung zwischen Geist
und Materie, sondern die Neuschopfung der
leib-seelischen Einheit, wobei diese Neuheit
allerdings anders verstanden werden muss als
alles, was jetzt vorstellbar ist (1 Kor 15,35-44).
Wer immer sich die Schépfung im Paradies und
die Neuschopfung in Christus anders vorstellt,
huldigt einem heidnischen Platonismus, der bis
in unsere Tage hinein weithin als christlich
etikettiert wird.

Die Schopfungsgeschichte ist im Glauben Is-
r’Lels nie bloss die Geschichte eines Andern,
eines Fremden, eines Vorgingers, eines ersten
Menschen, der irgendwann in ferner Vorzeit
geschaffen wurde und gelebt hat, sondern sie
ist die ganz personliche Geschichte des je
reflektierenden Lesers, ob er nun im 2. Jahr-
hundert vor oder nach Chr. lebt. Das macht
beispielsweise Psalm 139 sehr deutlich: «Du
hast ja meine Nieren geschaffen, mich ge-
woben im Schoss meiner Mutter. Ich danke
dir: Erstaunlich, wunderbar bin ich erschaffen.
Gar wunderbar sind deine Werke. Meine Seele
erkennt es gar wohl. — Mein Werden war
nicht verborgen vor dir, als im Verborgenen
ich wurde, gewirkt in irdischen Tiefen. Deine

Augen sah’n mich als gestaltlosen Keim. . .»
(V. 13-16).

107

Der Psalm nimmt wohl Zhnlich wie Gen 2 Erd-
mythen auf. Der Israelite stellte sich die Bil-
dung des Menschen mit Hilfe damaliger zeit-
bedingter Anschauungcn vor. Der Mensch ist
Kind der Mutter Erde (V. 15). Gott bildet den
Menschen aus Erde. Gott sah und sieht immer
noch dieses Werden des Menschen. Aus dem
Vorherwissen folgt das Vorherbestimmen durch
Gott: «In deinem Buch stehn sie alle verzeich-
net, die Tage, die vorausbestimmt wurden, als
noch keiner von ihnen da war» (V. 16). Der
Beter kennt aber auch die physiologische Ent-
stehung des Menschen im Leib der Mutter, in
dem der Embryo heranwichst. Alles zusammen
ist geschaut als Werk Gottes, der jeden Men-
schen unmittelbar schafft. E7 bildet den Men-
schen im Schoss der Mutter (Ps 22, 10f; 139,
13; vgl. Jer 1,5), wie auch er den Sterblichen
zum Staub zuriickkehren lisst (Ps 90, 3).

Das Werden des geschopflichen Menschen ist
wiederum in Job 10, 8-12 beschrieben; der
Dulder driickt hier sein Befremden tiber das
Verhalten des Schopfers aus: «Haben mich
deine Hinde geformt und gebildet, dass du
dich nun, mich zu vernichten, kehrst? Gedenk,
dass du wie aus Lehm mich geformt, was willst
du mich wieder zum Staube stossen? Hast du
mich nicht hingegossen wie Milch, mich gerin-
nen lassen wie Kise, mich dann bekleidet mit
Fleisch und mit Haut und durchzogen mit
Knochen und Sehnen? Da hast du ein Leben
voll Huld mir geschenkt meinen Geist hat be-
schiitzt deine Sorge.» Die Aussage dieses Job-
textes ist Glaubensbekenntnis: Gott schafft
jeden Menschen, er hat auch mich geschaffen,
indem er «mich beim Namen rief» (Is 43, 1;
45, 4).

Jeder neutestamentliche Glaubende vollzieht
bei der Schriftlesung die Glaubenserfahrung
Alt-Israels nach. Ich, wir alle, erleben und an-
1e:;rl::ennen dankbar unsere eigene Geschopflich-

elt.

Der Mensch also ist von Gott geschaffen. Trotz
des speziellen, erhabenen, gottlichen Dazwi-



108

Was konnte sonst unsere Siinden bedecken als seine Gerechtigkeit?

In wem sonst konnten wir Siinder und Gottlose Rechtfertigung finden
als im Sohne Gottes allein?

O begliickender Tausch! O unerforschliches Walten! O unerwartetes
Geschenk! Die Bosheit vieler wird in dem einen Gerechten verborgen,
die Gerechtigkeit des Einen rechtfertigt viele Ungerechte,

Diognetbrief

Adam und Eva
Saulenkapitell von Vézelay






I1IO

schentretens bleibt der Mensch geschépflich.
Als Geschopf bleibt er auf den Schopfer be-
zogen, der Mensch kann nicht auf sich selber
oder seinesgleichen setzen. Israel hat diesen
Glauben stets in Demut bekannt. Das Biichlein
«Prediger» zum Beispiel ist des Zeuge. Als
Israelit brachte Qohelet den Mut auf, dem
Menschen den seit dem Schopfungsmorgen
selbstgemachten Glorienschein zu nehmen, den
des Heldentums miteingeschlossen. Alles, was
der Mensch als Geschopf ist und tut, bleibt
dem Gesetz des Vergessens unterworfen, inner-
halb der Schopfung gibt es keinen bleibenden
Ruhm. Bleibender Ruhm und ewiges Gedicht-
nis seines Namens sind allein Gott vorbehalten.
Qobhelet hat mit grosstmoglicher Betonung her-
vorgehoben, dass der Mensch von sich aus
keine Mdglichkeit besitzt, die Grenze der Ge-
schopflichkeit zu iberschreiten und auch nur
in bleibendem Ruhm ewiges Leben zu erlangen.
Das ist es auch gerade, warum Qohelet als
Mensch des Alten Testaments fiir seine realisti-
sche Schau des menschlichen Lebens keines-
wegs mit einem grandiosen, trostlichen Finale
aufwarten kann, um damit fiir all die aufge-
tragenen dlsteren Farben zu entschidigen. Als
Mensch seiner Zeit vermag er nicht iiber den
eigenen Schatten zu springen. Darum bleibt
aber das Buch Qohelet, am Ende des Alten Te-
staments stehend, die erschiitterndste messiani-
sche Weissagung, die das Alte Testament auf-
zuweisen hat. Mit der so starken Betonung der
Verginglichkeit alles Geschépflichen weist der
Prediger doch irgendwie hin auf eine kiinftige
Neuschopfung.

Allerdings dringt sich nun die Frage auf, ob
sich Qohelet besser verstehen liesse, wenn er
auf diese Weise auf die neutestamentliche Of-
fenbarung bezogen wird. Eine solche Betrach-
tungsweise ist zwar sicher gut gemeint und ist
ansprechend, sie vereinfacht das von Qohelet
aufgegriffene Problem des menschlichen Le-
bens aber doch zu stark. Denn das Neue Testa-
ment hat diese Aussage des Buches Qohelet kei-

neswegs einfach iiberboten und hinter sich ge-
lassen. Dieser Ansicht war wenigstens der Apo-
stel Paulus, da er sonst kaum unter Bezug-
nahme auf unser Buch das Folgende geschrie-
ben hitte: «Denn ich schliesse, dass die Leiden
der gegenwirtigen Zeit nicht ins Gewicht fal-
len angesichts der zukiinftigen Herrlichkeit,
die sich an uns offenbaren wird. Denn das
sehnslichtige Ausharren der Schopfung wartet
auf das Offenbaren der Schne Gottes. Denn
der Nichtigkeit wurde die Schopfung unter-
worfen, nicht mit eigenem Willen, sondern
durch den, der sie unterworfen hat, auf Hoff-
nung hin, denn auch die Schopfung selbst wird
befreit werden von der Knechtschaft der Ver-
ganglichkeit zur Freiheit der Herrlichkeit der
Kinder Gottes» (Rom 8, 18-21).

Was Qohelet vom Menschen ausgesagt hat,
bleibt auch im Neuen Testament soweit be-
stehen, als auch hier dem Menschen keine Kraft
zuteil wird, die es ihm ermoglichte, aus eige-
nem Vermogen sich einen bleibenden Ruhm zu
schaffen. Eingetreten ist vielmehr, was Qohe-
let zwar nicht vorausgesehen hat, was er aber
dennoch offen liess: Gott selbst hat wieder ein-
gegriffen und von neuem ein bleibendes Werk
zu seinem eigenen Ruhm geschaffen. Gottes
Erlésung des Menschen durch den Tod und die
Auferstehung Christi ist wiederum vollkom-
men Werk Gottes und zugleich durch den
Menschen Jesus Christus geschehen. Durch
diese Art der Erlosung des Menschen hat sich
Gott einerseits allen Ruhm vorbehalten und
sich ein bleibendes Gedichtnis geschaffen (vgl.
Lk 22,19), andererseits aber auch dem Men-
schen einen Weg zur Erfiillung seines tiefen
Wunsches nach bleibendem Leben aufgezeigt.
Durch das Gedachtnis Jesu Christi und die da-
mit verbundene Verbindung mit ihm, erlangt
der geschopfliche Mensch die Moglichkeit,
einem zukiinftigen, bleibenden Leben entge-
genzugehen.



	Die biblische Sicht des Menschen. II

