
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 47 (1969)

Heft: 6

Artikel: Die biblische Sicht des Menschen. II

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1032214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1032214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


io6

Die biblische Sicht
des Menschen II

11. Der Mensch der Schöpfungsberichte

Das erste Buch der Bibel berichtet uns die
Erschaffung des Menschen zweimal. Diese
Berichte stimmen nicht in allem überein, stehen
in gewisser Hinsicht sogar im Widerspruch
zueinander. Diese Beobachtungen sind schon
hinreichende Beweggründe, dass man zwischen
Form und Inhalt, zwischen äusserem Gewand
und der gemeinten Sache unterscheiden muss.
Der ältere Schöpfungsbericht, er mag um das
Jahr 1000 vor Chr. entstanden sein, befindet
sich in Genesis 2: Darin erscheint der Mensch
gewissermassen als der Mittelpunkt eines Kreises.

Damals als es auf der Erde noch absolut
nichts gab, «bildete Gott, der Herr, den
Menschen aus dem Staub der Erde .» (2, 7). Erst
danach wird das Paradies eingerichtet, ein
Garten mit reichem Wasser und üppigen Bäumen.

Der zweite, weit jüngere Schöpfungsbericht, im
Kreise der Jerusalemer Tempelpriester und
-theologen entstanden, ist etwa um das Jahr
600 vor Chr. anzusetzen. Weil sich in ihm aber
die Auseinandersetzung des jüdischen Geistes
mit der babylonischen Kultur wiederspiegelt,
hat er sehr wahrscheinlich erst während des

babylonischen Exils (586-433) die heutige
Form gefunden. Jedenfalls enthält Gen 1, 1-2,
4a die durch Jahrhunderte gewachsene und
vom Geist Gottes beabsichtigte Reflexion der
Priesterschaft von Jerusalem über Herkunft
und Wesen des Menschen. In diesem Bericht

nun bildet der Mensch gewissermassen die
Spitze einer Pyramide. Am sechsten Tage,
gleichsam als Abschluss der ganzen Schöpfung,
wird noch der Mensch geschaffen. Die Absicht
dieses in schematisch-poetische Aussageform
gekleideten Stückes geht nicht darauf hinaus,
Israel ein kosmologisches Wissen über den
Anfang der Erdgeschichte zu vermitteln.
Beide Schöpfungsberichte dienen in erster Linie

theologischen Aussagen über Sinn und Ziel
des Menschseins.

Der Mensch in seiner Geschöpflichkeit
Beide Schöpfungsberichte stimmen darin überein,

dass der Mensch bestimmt im Mittelpunkt
der Tätigkeit Gottes steht. Der Mensch
verdankt seine Existenz eindeutig Gottes Willen
und Wort. Die Schrift sieht den Menschen also
nicht in einem beziehungslosen, philosophischen

«An-sich-Sein», nicht in ontologischer
Betrachtung als Wesen des Selbststandes,
sondern nur in Abhängigkeit von Gott und in Be-
zogenheit auf ihn. Der biblische Text sagt es

klar: «Da bildete Gott, der Herr, den
Menschen aus dem Staub der Erde und hauchte
ihm den Odem des Lebens ins Angesicht. So
wurde der Mensch zu einem lebenden Wesen»
(Gen 2, 7). Dieser Lebensodem ist also die
Lebenskraft, die den Menschen erst eigentlich zu
einem lebendigen macht. Der lebendige Mensch
hat also nach der Bibel den Lebensodem nicht
in sich, so wie etwa ein Gefäss eine Flüssigkeit
enthält. Vielmehr sind Lebenshauch Gottes
und Leben des Menschen eins. Der Mensch hat
nicht bloss Lebensatem, sondern er ist Lebensatem.

Die Bibel denkt sich also den Menschen
nicht aus zwei Teilen, aus «Leib und Seele»

zusammengesetzt. Der Mensch ist ein Ganzes.
Der Odem Gottes Seele) ist wirklich nur
im Leib und als Leib. Ohne Leib kann sich der
Mensch nicht selbst vollziehen.
Durch die Leiblichkeit ist der Mensch für
immer aus seiner Isolation herausgerufen, er
bleibt auf die Begegnung mit dem anderen ver-



io7

wiesen. Diese geschöpfliche Leiblichkeit
kennzeichnet den Menschen vor allem als soziales
Wesen. Gott selber bejaht diese Leiblichkeit
auch nach dem Sündenfall so sehr, dass sein
Sohn an der Wende der Zeiten «leibhaftig»
geworden ist. «Inkarnation» heisst ja nichts
anderes als leibhaftig werden. In der
Menschwerdung Christi hat sich wiederholt, was am
Schöpfungsmorgen erstmals geschehen ist. Die
Neuschöpfung in Christus besteht in der
Neuschöpfung des ganzen Menschen (vgl. 2 Kor 5,
17; Gal 6, 15). Die zweite Schöpfung in Christus

ist wieder genau so ganzheitlich wie die
erste im Paradies. Die Vollendung in Christus
ist nicht die Erlösung der Seele aus dem Leib,
nicht eine Befreiung der Seele aus dem Kerker
des Leibes, nicht eine Trennung z wischen Geist
und Materie, sondern die Neuschöpfung der
leib-seelischen Einheit, wobei diese Neuheit
allerdings anders verstanden werden muss als
alles, was jetzt vorstellbar ist (1 Kor 15,35-44).
Wer immer sich die Schöpfung im Paradies und
die Neuschöpfung in Christus anders vorstellt,
huldigt einem heidnischen Piatonismus, der bis
in unsere Tage hinein weithin als christlich
etikettiert wird.
Die Schöpfungsgeschichte ist im Glauben
Israels nie bloss die Geschichte eines Andern,
eines Fremden, eines Vorgängers, eines ersten
Menschen, der irgendwann in ferner Vorzeit
geschaffen wurde und gelebt hat, sondern sie
ist die ganz persönliche Geschichte des je
reflektierenden Lesers, ob er nun im 2.
Jahrhundert vor oder nach Chr. lebt. Das macht
beispielsweise Psalm 139 sehr deutlich: «Du
hast ja meine Nieren geschaffen, mich
gewoben im Schoss meiner Mutter. Ich danke
dir: Erstaunlich, wunderbar bin ich erschaffen.
Gar wunderbar sind deine Werke. Meine Seele
erkennt es gar wohl. — Mein Werden war
nicht verborgen vor dir, als im Verborgenen
ich wurde, gewirkt in irdischen Tiefen. Deine
Augen sah'n mich als gestaltlosen Keim,...»
(V. 13-16).

Der Psalm nimmt wohl ähnlich wie Gen 2
Erdmythen auf. Der Israelite stellte sich die
Bildung des Menschen mit Hilfe damaliger
zeitbedingter Anschauungen vor. Der Mensch ist
Kind der Mutter Erde (V. 15). Gott bildet den
Menschen aus Erde. Gott sah und sieht immer
noch dieses Werden des Menschen. Aus dem
Vorherwissen folgt das Vorherbestimmen durch
Gott: «In deinem Buch stehn sie alle verzeichnet,

die Tage, die vorausbestimmt wurden, als
noch keiner von ihnen da war» (V. 16). Der
Beter kennt aber auch die physiologische
Entstehung des Menschen im Leib der Mutter, in
dem der Embryo heranwächst. Alles zusammen
ist geschaut als Werk Gottes, der jeden
Menschen unmittelbar schafft. Er bildet den
Menschen im Schoss der Mutter (Ps 22, lOf; 139,
13; vgl. Jer 1, 5), wie auch er den Sterblichen
zum Staub zurückkehren lässt (Ps 90, 3).
Das Werden des geschöpflichen Menschen ist
wiederum in Job 10, 8-12 beschrieben; der
Dulder drückt hier sein Befremden über das
Verhalten des Schöpfers aus: «Haben mich
deine Hände geformt und gebildet, dass du
dich nun, mich zu vernichten, kehrst? Gedenk,
dass du wie aus Lehm mich geformt, was willst
du mich wieder zum Staube stossen? Hast du
mich nicht hingegossen wie Milch, mich gerinnen

lassen wie Käse, mich dann bekleidet mit
Fleisch und mit Haut und durchzogen mit
Knochen und Sehnen? Da hast du ein Leben
voll Huld mir geschenkt, meinen Geist hat
beschützt deine Sorge.» Die Aussage dieses
Jobtextes ist Glaubensbekenntnis: Gott schafft
jeden Menschen, er hat auch mich geschaffen,
indem er «mich beim Namen rief» (Is 43, 1;
45,4).
Jeder neutestamentliche Glaubende vollzieht
bei der Schriftlesung die Glaubenserfahrung
Alt-Israels nach. Ich, wir alle, erleben und
anerkennen dankbar unsere eigene Geschöpflich-
keit.
Der Mensch also ist von Gott geschaffen. Trotz
des speziellen, erhabenen, göttlichen Dazwi-



io8

Was konnte sonst unsere Sünden bedecken als seine Gerechtigkeit?
In wem sonst konnten wir Sünder und Gottlose Rechtfertigung finden
als im Sohne Gottes allein?
O beglückender Tausch! O unerforschliches Walten! O unerwartetes
Geschenk Die Bosheit vieler wird in dem einen Gerechten verborgen,
die Gerechtigkeit des Einen rechtfertigt viele Ungerechte,

Diognetbrief

Adam und Eva
Säulenkapitell von Vezelay





110

schentretens bleibt der Mensch geschcpflich.
Als Geschöpf bleibt er auf den Schöpfer
bezogen, der Mensch kann nicht auf sich selber
oder seinesgleichen setzen. Israel hat diesen
Glauben stets in Demut bekannt. Das Büchlein
«Prediger» zum Beispiel ist des Zeuge. Als
Israelit brachte Qohelet den Mut auf, dem
Menschen den seit dem Schöpfungsmorgen
selbstgemachten Glorienschein zu nehmen, den
des Heldentums miteingeschlossen. Alles, was
der Mensch als Geschöpf ist und tut, bleibt
dem Gesetz des Vergessens unterworfen, innerhalb

der Schöpfung gibt es keinen bleibenden
Ruhm. Bleibender Ruhm und ewiges Gedächtnis

seines Namens sind allein Gott vorbehalten.
Qohelet hat mit grösstmöglicher Betonung
hervorgehoben, dass der Mensch von sich aus
keine Möglichkeit besitzt, die Grenze der Ge-
schöpflichkeit zu überschreiten und auch nur
in bleibendem Ruhm ewiges Leben zu erlangen.
Das ist es auch gerade, warum Qohelet als
Mensch des Alten Testaments für seine realistische

Schau des menschlichen Lebens keineswegs

mit einem grandiosen, tröstlichen Finale
aufwarten kann, um damit für all die
aufgetragenen düsteren Farben zu entschädigen. Als
Mensch seiner Zeit vermag er nicht über den
eigenen Schatten zu springen. Darum bleibt
aber das Buch Qohelet, am Ende des Alten
Testaments stehend, die erschütterndste messiani-
sche Weissagung, die das Alte Testament
aufzuweisen hat. Mit der so starken Betonung der
Vergänglichkeit alles Geschöpflichen weist der
Prediger doch irgendwie hin auf eine künftige
Neuschöpfung.
Allerdings drängt sich nun die Frage auf, ob
sich Qohelet besser verstehen liesse, wenn er
auf diese Weise auf die neutestamentliche
Offenbarung bezogen wird. Eine solche
Betrachtungsweise ist zwar sicher gut gemeint und ist
ansprechend, sie vereinfacht das von Qohelet
aufgegriffene Problem des menschlichen
Lebens aber doch zu stark. Denn das Neue Testament

hat diese Aussage des Buches Qohelet kei¬

neswegs einfach überboten und hinter sich
gelassen. Dieser Ansicht war wenigstens der Apostel

Paulus, da er sonst kaum unter Bezugnahme

auf unser Buch das Folgende geschrieben

hätte: «Denn ich schliesse, dass die Leiden
der gegenwärtigen Zeit nicht ins Gewicht fallen

angesichts der zukünftigen Herrlichkeit,
die sich an uns offenbaren wird. Denn das
sehnsüchtige Ausharren der Schöpfung wartet
auf das Offenbaren der Söhne Gottes. Denn
der Nichtigkeit wurde die Schöpfung
unterworfen, nicht mit eigenem Willen, sondern
durch den, der sie unterworfen hat, auf Hoffnung

hin, denn auch die Schöpfung selbst wird
befreit werden von der Knechtschaft der
Vergänglichkeit zur Freiheit der Herrlichkeit der
Kinder Gottes» (Rom 8, 18-21).
Was Qohelet vom Menschen ausgesagt hat,
bleibt auch im Neuen Testament soweit
bestehen, als auch hier dem Menschen keine Kraft
zuteil wird, die es ihm ermöglichte, aus eigenem

Vermögen sich einen bleibenden Ruhm zu
schaffen. Eingetreten ist vielmehr, was Qohelet

zwar nicht vorausgesehen hat, was er aber
dennoch offen Hess: Gott selbst hat wieder
eingegriffen und von neuem ein bleibendes Werk
zu seinem eigenen Ruhm geschaffen. Gottes
Erlösung des Menschen durch den Tod und die
Auferstehung Christi ist wiederum vollkommen

Werk Gottes und zugleich durch den
Menschen Jesus Christus geschehen. Durch
diese Art der Erlösung des Menschen hat sich
Gott einerseits allen Ruhm vorbehalten und
sich ein bleibendes Gedächtnis geschaffen (vgl.
Lk 22, 19), andererseits aber auch dem
Menschen einen Weg zur Erfüllung seines tiefen
Wunsches nach bleibendem Leben aufgezeigt.
Durch das Gedächtnis Jesu Christi und die
damit verbundene Verbindung mit ihm, erlangt
der geschöpfliche Mensch die Möglichkeit,
einem zukünftigen, bleibenden Leben
entgegenzugehen.


	Die biblische Sicht des Menschen. II

