
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 11-12

Artikel: Theologische Überlegungen zum Firmalter

Autor: Kreider, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


242

Theologische Überlegungen
zum Firmalter

P. Thomas Kreider

In diesen Darlegungen geht es nicht darum,
eine Theologie der Firmung zu bieten. Es sollen

nur einige dogmatische Erwägungen angestellt

werden, die u. U. zur Findung des geeigneten

Firmalters helfen können. Die Frage der
Einsetzung, der Sakramentalität, der Materie
und Form, sowie des Firmspenders scheiden
aus. Es scheint aber, dass am ehesten von den
Wirkungen des Firmsakramentes her ein Rück-
schluss auf das Firmalter möglich ist.

Gaben und Aufgaben des Firmsakramentes

Zwei Wirkungen stehen im Vordergrund: die
Firmung gibt die Geistesfülle und die Teilhabe
am Priestertum Christi. Aus der Bibel ergibt
sich, dass Gott jedem Menschen die Fülle des
Geistes schenken will, und dass die sakramentale

Geistsendung vor allem an die Handauf-
legung gebunden ist. Als Geisteswirkungen
werden in der Bibel genannt: das Weissagen,
die Zungenrede, das Zeugnisgeben und das
Lehren der Wahrheit; hinzu kommen die Gaben

und die Früchte des Fleiligen Geistes.
Auffallend ist, dass mit der Geistmitteilung oft die
«Besiegelung» des Menschen genannt wird,
worin die Theologen, zumindest seit Augustinus,

das unauslöschliche Merkmal, den
sakramentalen Charakter, erkennen wollen.

Teilhabe am Priestertum Christi

Taufe, Firmung und Priesterweihe zeichnen
den Menschen durch das, was man in der
Theologensprache «sakramentales Mal» oder
«Charakter» nennt, immer umfassender und
tiefer als Christen und als Priester.
Der sakramentale Charakter ist Teilhabe am
priesterlichen Sein, Leben und Wirken Jesu
Christi und zugleich Verähnlichung mit Christus:

«Nun ist aber der ganze heilige Dienst
der christlichen Religion vom Priestertum
Christi hergeleitet. Und so ist offenbar, dass
das sakramentale Mal in besonderer Weise das



243

Mal Christi ist, durch dessen Priestertum die
Gläubigen gleichgestaltet werden entsprechend

den sakramentalen Malen, die nichts
anderes sind als bestimmte, von Christus selbst
hergeleitete Arten der Teilnahme am Priestertum

Christi1» (Summa theol. 111.63,3). Durch
den Charakter werden wir Christus ähnlich
gemacht - (III. 63, 3 ad 2; III. 68, 1 ad 3).
Thomas spricht sogar von einem «Christus-
Anziehen» durch die Verähnlichung des
Charakters :s (III. 69, 1 ad 1).
Es ist zur Genüge bekannt, wenn auch lange
nicht realisiert, dass einer der neuen Züge im
Kirchenbild des zweiten Vatikanischen Konzils

von der Einbeziehung des allgemeinen
Priestertums herkommt. Dass das Gottesvolk
eine «priesterliche Gemeinschaft» 4 (Konst.
Kirche 11), eine Gemeinschaft von Priestern
ist, kommt nicht bloss aus der Gnaden- und
Geistmitteilung, sondern von der Teilhabe am
Priestertum Christi durch die sakramentalen
Merkmale. Die Christusgläubigen sind durch
die Taufe Christus einverleibt und zum Volk
Gottes gemacht; sie sind des priesterlichen,
prophetischen und königlichen Amtes Christi
auf ihre Weise teilhaftig geworden, damit sie

zu ihrem Teil die Sendung des ganzen christlichen

Volkes in der Kirche und in der Welt
ausüben (Konst. Kirche 31). Es ist hier nicht
der Ort, über das allgemeine Priestertum zu
sprechen. Sicher aber muss gerade das Sakrament

der Firmung, um die Sendung des Laien
in Kirche und Welt zu motivieren und zu
erfüllen, ekklesiologisch neu eingeordnet werden.

Die doppelte Wirkrichtung der Sakramente

Wenn man die Wirkung der Sakramente
beachtet, so erkennt man, dass besonders jene
Sakramente, die ein sakramentales Merkmal
einprägen, eine doppelte Wirkrichtung und
Funktion haben: eine personale und eine ekkle-
siale oder soziale. Der hl. Thomas drückte das
immer wieder so aus: «Die Sakramente des

Neuen Bundes haben einen doppelten Zweck:
sie sollen Heilmittel gegen die Sünde sein und
sollen die Seele ausrüsten für die Feier des
Gottesdienstes im Sinne der christlichen Religion"»
(III. 63, 1; vgl. 62,5). Gottesdienst aber, der
sich, wie wir hörten, vom Priestertum Christi
herleitet, meint nicht bloss den liturgischen
Kult oder Dienst. Er besteht vielmehr darin,
«Göttliches zu empfangen und an andere
weiterzugeben 7» (III. 63, 2). Zunächst ist sicher
der Empfang und die Spendung der Sakramente

gemeint, aber auch alles Tun des Christen

soll letzten Endes Dienst für Gott und die
Menschen sein. Diese Form des Gottdienens
hat Christus selber durch sein Leiden begonnen

8 (III. 62, 5). Allzu lange hat man die
soziale und ekklesiale Funktion oder Dynamik
der Sakramente ausser acht gelassen und
übersehen, dass das Gottdienen den Dienst am
Menschen fordert und dass Dienst am
Menschen auch Dienst für Gott ist. Allzu sehr sah

man die Sakramente nur als Gnadenhilfe für
persönliche, individuelle Heiligung und die
Rettung der eigenen Seele. Und doch ist völlig
klar, dass man nicht nur für sich selber und
zur persönlichen Gnadenbereicherung Priester
wird. Auch das Priestertum des Getauften und
Gefirmten ist nicht Selbstzweck, es ist genauso
gut wie das Amts- oder hierarchische Priestertum

ebenfalls «Dienst». Das dürfte nicht
vergessen werden, nachdem man vom Amtspriester

vor allem den Dienst erwartet und fordert.
Ebenso ist die Geistesfülle, das dürfte biblisch
eindeutig sein, nicht nur Privatsache, sondern
Sendung zum Dienst und zum Zeugnis.

Taufe und Firmung

Der Heilige Geist und die Teilhabe am
Priestertum Christi sind schon durch die Taufe
gegeben, weshalb es gelegentlich schwer fällt,
dogmengeschichtlich und liturgisch Taufe und
Firmung in den ersten Jahrhunderten als zwei
Sakramente zu erkennen. Eines aber ist immer



244

klar: die Taufe ist Geburt aus Gott; die
Firmung vollendet die in der Taufe begonnene
christliche Personwerdung und zwar in
Hinordnung auf die soziale und ekklesiale Funktion:

«Wie nun die Taufe eine Art geistiger
Wiedergeburt zum christlichen Leben ist, so ist
die Firmung ein geistiges Wachstum, das den
Menschen zum geistigen Vollalter emporführt

Denn in der Taufe empfängt der Mensch
die Gewalt, das zu wirken, was zum eigenen
Heil gehört, wie er für sich lebt. In der
Firmung jedoch empfängt der Mensch die Gewalt,
das zu tun, was zum geistigen Kampf gegen
die Feinde des Glaubens gehört °» (Summa
theol. III. 72, 5). Die Firmung ist nicht
Aufnahme in die Kirche wie die Taufe, sondern
Einstand in die Kirche und Sendung zum
Dienst. Taufe und Firmung stehen zu einander

wie die Zeugung zum Wachstum 1,1 (III.
72, 6), sie gehören zusammen wie Ostern und
Pfingsten, es wird und soll keines ohne das
andere geben.

Das Vollalter Christi

Durch die «Kon-firmation» reift der Getaufte
heran zur Vollendung und Mündigkeit, zum
Erwachsensein als christliche Persönlichkeit
und zum Vollalter Christi (vgl.Eph4,11 —15).
Es ist aber wohl zu beachten, dass das Wachsen
und Werden der christlichen Persönlichkeit,
oder das christliche Erwachsensein nicht vom
natürlich-biologischen und psychologischen
Wachsen und Reifen abhängt, obwohl es

analog verläuft. Die geistige Geburt kann im
Greisenalter eintreten (durch die Taufe). Das
Vollalter Christi kann auch schon in der Kindheit

empfangen werden, denn die körperlichen
Altersstufen sind für die Seele nicht massgebend

11 (III. 72, 8). In Rücksicht auf die In-
dividualfunktion der Firmung, d. h. auf die
personal-ontische Vollendung durch die
Geistesfülle und die Angleichung an Christus den
Hohepriester, sollte eigentlich kein Getaufter

ohne die Firmung sterben. Deshalb kann und
soll auch das unmündige Kind, falls Todesgefahr

droht, das Sakrament der Firmung
empfangen, damit es als christlich vollendete Person

zu Gott heimgehe.

Die Firmung als Einstand in die Kirche

Die Firmung ist das Sakrament des Einstandes
in die Kirche: «Durch das Sakrament der
Firmung werden sie (die Getauften) vollkommener

der Kirche verbunden und mit einer besonderen

Kraft des Heiligen Geistes ausgestattet.
So sind sie in strengerer Weise verpflichtet, den
Glauben als wahre Zeugen Christi in Wort und
Tat zugleich zu verbreiten und zu verteidigen

12» (Konst. Kirche 11).
Gerade weil die Firmung die personal-christliche

Vollendung schenkt, stellt sie dem
«Erwachsenen» die Aufgabe, seine Funktion in der
Kirche und in der Welt auch wahrzunehmen.
Denn durch den priesterlichen Dienst für Gott
und die Menschen, durch das Gegenüber zum
Du Gottes und der Menschen muss die christliche

Persönlichkeit wachsen und sich bewähren.

«Gott will den Menschen nicht einzeln
und nicht unabhängig von den wechselseitigen
Verbindungen retten und heiligen, er will sie

zu seinem Volke machen13» (Konst. Kirche 9).
Der Getaufte und Gefirmte müssen also, um
«heilig» zu werden, nicht nur ihre Gliedschaft
an Christus, sondern auch ihre Mit-Gliedschaft
im Volke Gottes leben und so zum Aufbau des
Gottesreiches beitragen. Die menschliche Person

ganz allgemein bedarf ja zur Selbstwer-
dung und Selbstfindung des Gegenüber. Nicht
anders ist es mit der christlichen Persönlichkeit,

die eben nicht nur menschlich, sondern
auch christlich und priesterlich reifen soll.

Sendung zum Apostolat

Weil die Firmung den Getauften ontologisch,
gnadenhaft zum Vollalter Christi führt, ist sie





246

auch funktional und existenziell Sendung in
die Kirche und in die Welt, Sendung zum
Apostolat. Apostolat darf aber keinesfalles nur als

Organisation oder Mitgliedschaft in einem
Verein verstanden werden. Weil man auch
bezüglich der Firmung zu sehr nur das opus ope-
ratum und das individuelle Moment betonte,
geriet deren soziale und ekklesiale Funktion
nahezu in Vergessenheit. So kam es, dass man,
weil es das Apostolat braucht, ohne
ausreichende sakramentale und ekklesiale Motivierung

ein Apostolat «organisieren» wollte.
Apostolat als Teilnahme an der Heilssegnung der
Kirche 14 (Konst. Kirche 33) ist nichts anderes
als dass sich der Christ bemühe, die Gaben
(Geistesfülle und Priestertum Christi) und
Aufgaben als Getaufter und Gefirmter zu
leben. «Zu diesem Apostolat werden alle vom
Flerrn selbst durch die Taufe und Firmung
bestellt lr>» (Konst. Kirche 33).

Folgerungen für das Firmalter

Aus diesen theologischen Überlegungen über
die Wirkkraft und Wirkrichtung der Firmung
wollen wir nun versuchen, einige Erkenntnisse
zu gewinnen über das entsprechende Firmalter.
Wir wollen dabei die theologischen Gegebenheiten

nicht überfordern. Die Hinweise des

zweiten Vatikanischen Konzils auf die
Notwendigkeit der pastoralen Gesichtspunkte
auch bezüglich der Sakramente können uns
des weitern helfen bei der Suche nach dem
geeigneten Firmalter. Auch die Firmung muss,
wie die gesamte sakramentale Liturgie, vom
pastoralen Gesichtspunkt aus gesehen werden,
deshalb soll auch der Firmritus so erneuert
werden, dass der innere Zusammenhang dieses
Sakramentes mit der gesamten christlichen
Initiation besser aufleuchtet 1(1 (Konst. Liturgie

71). Der heutige Firmritus ist m.W. gros-
senteils noch der Ritus, wie er ursprünglich
üblich war, als die Firmung im Anschluss an
die sehr reichen und auf längere Zeit verteilten

Initiationsriten der Erwachsenentaufe gespendet
wurde. Des weitern sind zu berücksichtigen

die bedeutungsvollen Aussagen des Konzils
über die personale Entscheidungs- und
Gewissensfreiheit des Menschen. Die Kinder und
Tugendlichen sollen in der harmonischen Entfaltung

ihrer körperlichen, sittlichen und geistigen

Anlagen so gefördert werden, dass sie

allmählich ein tieferes Verantwortungsbe-
wusstsein erwerben für ihr eigenes Leben und
seine Entfaltung, für das Wachsen in der wahren

Freiheit17 (Dekl. Erziehung 1). Die Würde
der menschlichen Person kommt den Menschen
immer mehr zum Bewusstsein; die Menschen
sollen bei ihrem Tun ihr eigenes Urteil und eine
verantwortliche Freiheit besitzen und davon
ohne Zwang Gebrauch machen 18 (Dekl.
Religionsfreiheit 1). In religiösen Dingen darf
niemand gezwungen werden, gegen sein Gewissen
zu handeln 1!) (a.a.O. 2). Denn nur frei kann
sich der Mensch zum Guten hinwenden, aus
eigenem Entscheid soll der Mensch seinen
Schöpfer suchen, frei soll er zur vollen und
seligen Vollendung in Einheit mit Gott gelangen.
Die Würde des Menschen verlangt daher, dass

er in hewusster und freier Wahl handle, d. h.

personal, von innen her bewegt und geführt
und nicht unter blindem innerem Drang oder
unter blossem äusseren Zwang 20 (Past. Konst.
17).

Das Firmalter und die sozial-ekklesiale
Funktion der Firmung

Wenn wir die sozial-ekklesiale Sinn- und
Zielrichtung der Firmung, die dazu gegebene
Geistesfülle (Zeugnisgeben) und Teilhabe am
Priestertum Christi, d.h. die Sendung zum Dienst
Gottes und der Menschen in Kirche und Welt
bedenken und hiebei auch den erwähnten
pastoralen Aspekt, sowie die geforderte persönliche,

wissende und freie Entscheidung
miteinbeziehen, dann drängt sich eine Menge berechtigter

Fragen auf:



247

Sind die Firmlinge im jetzt üblichen Firmalter
fähig, die Geistesfülle und die Sendung als
«Priester» wissend und wollend zu erkennen,
anzunehmen und zu leben?
Soll die Fülle der Geistesgaben Menschen gegeben

werden, die deren Tragweite und Aufgabe
weder erkennen, weder haben, noch leben können

oder wollen?
Stellen Katecheten im Firmunterricht und die
Seelsorger irgendwelchen, für die spätere
christliche Lebensführung entscheidenden Ein-
fluss der im jetzt üblichen Alter empfangenen
Firmung fest?

Die Sakramente als Gnade in den Heils- und
Unheilssituationen des Menschen

Die sieben Sakramente sind in ihren Strukturen,

Wirkungen und Anlagen hineingestellt
in die, in jedem Menschenleben auftretenden
Heils- und Unheilssituationen, Heils- und
Unheilsentscheide, die im religiösen Bereich analog
gelagert sind wie im natürlich-menschlichen
Leben.
Die Taufe als zweite Geburt und Eingliederung
in Christus ist dem Menschen gegeben beim
Eintritt in die Unheilssituation der von Schuld
belasteten und durch Sünde bedrohten menschlichen

Existenz. Die Eucharistie ist die Nahrung

des aus Gott Geborenen. Die Beichte hilft
aus dem Unheil der persönlichen Schuld. Die
Krankensalbung stärkt und heilt den Menschen
zu dem für ewig geltenden Entscheid über Heil
und Unheil. Ehe und Priesterweihe schenken
die Heilskraft zum Aufbau einer heilen Familie

und Kirche. Bei welchem Heils- oder
Unheilsentscheid kann oder soll die Firmung
einsetzen?

Fällt in die Zeit des bisher üblichen Firmalters
eine, die Geistesfülle fordernde Heils- oder
Unheilssituation oder könnten nicht Taufe,
Eucharistie und Beichte genügen? Kann vom
Firmling im jetzt üblichen Firmalter
überhaupt ein personal gültiger und verantwort¬

barer, freier und bewusster, für das Leben
verbindlicher Heils- oder Unheilsentscheid für
Glauben oder Unglauben erwartet oder gefordert

werden?
Fällt dieser Entscheid, ausser beim Gewohn-
heits- und Herkommenschristen nicht erst später

in einer Art zweiten Bekehrung?
Kann die priesterliche Sendung im jetzigen
Firmalter wirklich schon an- und aufgenommen

werden?
Weil im jetzigen Firmalter kaum eine
Entscheidung fallen kann, bleibt als Nachwirkung
im Leben kaum mehr zurück als eine schwache
Erinnerung, dass das Sakrament empfangen
wurde.

Die Entscheidungsfreiheit und Firm-
katechumenat

Mehr als früher verlangt der zu sich selber
kommende junge Mensch das Recht, auch zu
seiner Taufe, zum Getauftsein selber Stellung
nehmen zu dürfen, da er «damals» nicht
gefragt wurde und jetzt zu Verpflichtungen
stehen sollte, deren Tragweite er erst allmählich

erkennt. Ohne das Recht und die Pflicht
der Kindertaufe anzuzweifeln — Taufe und
Firmung sind ja nicht von der gleichen Heils-
notwendigkeit —, ohne die Pflicht der
seelsorglichen Führung und Einübung in Frage zu
stellen, muss man sich doch ernsthaft überlegen,

ob es pastorell verantwortbar ist, die
Firmung als Vollendung der Taufe zu spenden,
bevor deren Gaben und Aufgaben erkannt
werden können. Um gefirmt zu werden, um
als Gefirmter zu leben, braucht es entschieden
mehr, als dass man nur Bescheid weiss über
Materie, Form, Spender und Wirkung dieses
Sakramentes. Es muss auch die soziale und
ekklesiale Dimension der Firmung erfasst,
geglaubt und erlebt werden können.
Der Firmling und der Gefirmte sollten eine
universale Glaubenskenntnis der konkreten
und existentiellen, der religiösen, sittlichen und



248

weltanschaulichen Lebensfragen besitzen. Wäre ChfOIlik
diese Glaubens- und Lebenskunde nicht Ziel
und Aufgabe der Katechese und der Christenlehre

für Schulentlassene? Sollte es unerlaubt von p- Augustin Grossheutschi

und unmöglich oder zu riskant und blamabel
sein, dem jungen Menschen jetzt den wissenden

und personalen Entscheid zur Taufe und
zum Christentum abzufordern durch freiwilligen

und wissenden Empfang jenes Sakramentes,

das als Sakrament der Geistesfülle und der
Teilhabe am priesterlichen Dienst Jesu Christi
die Vollendung der Taufe gibt mit der
Sendung in die Kirche, in den Beruf, in die Welt!
Um die durch die Firmung geforderte
Entscheidung allseits verantworten zu können,
sollte der Firmung eigentlich vorausgehen, was
ursprünglich der Erwachsenentaufe voranging:
eine Art Katechumencit, das in der Unterweisung,

in den Initiationsformen und Riten der
heutigen Zeit entspricht. Ursprünglich, als der
Taufe das Katechumenat voranging, war es

völlig am Platz, die Firmung unmittelabr nach
der Taufe zu spenden.
Die Heraufsetzung des Firmalters tangiert
keinesfalls die Substanz des Sakramentes, deshalb
liegt eine solche Entscheidung in der Zuständigkeit

der entsprechenden kirchlichen Instanzen.

Dass eine solche Entscheidung möglich
und geraten ist, wollten diese theologischen
und pastoralen Üeberlegungen, die nicht den
Anspruch erheben, vollständig und endgültig
zu sein, darlegen.
Es wird sehr schwer sein, das optimale Firmalter

zu finden. Über zwei Dinge wird man
sich klar sein: Das Sakrament der Firmung
darf nicht zum rasch vergessenen kindlichen
Massenkonsum werden, von dem als «Firmandenken»

höchstens die Armbanduhr zurückbleibt.

Ferner: Die Firmung darf nicht zur
sakramentalen Verabschiedung oder gar zum
Austritt aus der Kirche werden.


	Theologische Überlegungen zum Firmalter

