
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 8

Artikel: Vom Menschenbild der Psalmen. II

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


i8o

Vom Menschenbild
der Psalmen II

von P. Andreas Stadelmann

Gefährdung durch die Sünde

Die Heilige Schrift ist weit davon entfernt, in
Kulturoptimismus zu machen. Sie steht mit beiden

Füssen auf dem Boden der Realität und
weiss um die Grenzen des Menschen und um
das, was er innerhalb dieser Grenzen taugt.
Trotzdem der Mensch die Krone der Schöpfung

darstellt und von Gott in Freiheit erwählt
und zur Freiheit berufen ist, bleibt er mit allen
nur denkbaren Mängeln und Schwächen behaftet.

Selbst in Israel kann der Hochmut Früchte
der Bedrückung und der Gottlosigkeit
hervorbringen. Die Hochmütigen sind Gottlose, nicht
anders als die Heiden. Jene aber, die von ihren
Bedrückern verfolgt (Ps 10, 2 ff) und mit
Verachtung überschüttet werden, rufen in den
Psalmen Gott um seine Hilfe an und klagen über
die Arroganz ihrer Verfolger (Ps 73, 6—9),
deren Herz ohne jedes Gefühl ist (Ps 119, 70).
Gott aber spottet der Hochmütigen (Ps 119,
21), verflucht und verabscheut die Machthaber,
die sein Joch abschütteln wollen (Ps 2,2 ff).
Deshalb betet der Psalmist so oft um weise Einfalt,

die bereit ist, sich dem Lichte des göttli¬

chen Wortes zu erschliessen (Ps 19, 8; 119,
130 f). Anderwärts bittet er um Demut. Die
biblische Demut ist die Bescheidenheit im
Gegensatz zum Hochmut und der Eitelkeit. Frei
von jeder unvernünftigen Anmassung verlässt
sich der Bescheidene nicht auf seine eigene
Einsicht (Ps 131, 1). Vielmehr soll sich der Mensch
demütig und mit zerknirschtem Herzen an
Gott wenden (Ps 51, 19), mit jener Demut, die
aus dem Bewusstsein der völligen Abhängigkeit

geboren, sich vertrauensvoll führen lässt,
und die die Bitten so mancher Psalmen inspiriert

hat (Ps 25; 106; 130; 131). Der alttesta-
mentlichc Beter steht nie anders als ein Bettler
vor Gott, von dem er für die eigene Person alles
nur Denkbare erwartet. Daneben kennt das
Alte Testament aber auch das Bittgebet für
andere: Das Volk betet für den König (Ps 20,10),
für das Land der Gefangenschaft (Jer 29, 7),
für die Glaubensbrüder (1 Makk 12, 11) und
die Verstorbenen (2 Makk 12, 44).
Eine weitere Gefährdung des Menschen bildet
die Zunge. Aus ihrer Verkehrtheit kommen
Lüge, Betrug, Falschheit, üble Nachrede und
Verleumdung (Ps 10, 7). Die Zunge ist einer
Schlange vergleichbar (Ps 140, 4), einem
geschliffenen Messer (Ps 52, 4) oder einem scharfen

Schwert (Ps 57, 5). Daraus erhellt, warum
der wahre Gläubige die Lüge aus seinem Leben
verbannt, um mit dem Gott der Wahrheit
verbunden zu bleiben (Ps 15,2; 26,4 f). Die Zunge
des wahren Gerechten preist vielmehr die
Gerechtigkeit Gottes und verkündet sein Lob
(Ps 35, 28; 45, 2).
Was von der Zunge gesagt wird, gilt auch von
den Lippen. Sie offenbaren die Eigenschaften
eines Menschen, z. B. die Gnade des idealen
Königs (Ps 45, 3). Beim Sünder stellen sich die
Lippen in den Dienst der Falschheit mit ihrem
Gefolge (Ps 120, 2). Das Gegenteil dieser
verlogenen Zwiespältigkeit ist das Ideal
desjenigen, dessen Lippen stets aufrichtig und
gerecht sind (Ps 17, 1). Wer wahrhaft Gott sucht,
muss jede Zwiespältigkeit fliehen. Nichts darf



181

sein Herz teilen (Ps 119,13). Um diese menschlichen

Lippen jedoch vor jedem trügerischen
Worte bewahren zu können (Ps 34, 14), müssen

sie durch den Gehorsam und die Treue an
den Lippen Gottes hangen (Ps 17, 4). «Setze,
o Herr, meinem Mund eine Wache, eine Hut
der Tür meiner Lippen!» (Ps 141, 3).
Der alttestamentliche Gerechte ist auch immer
Gegenstand des Hasses, des Neides und des
Mordens. Der Gottlose hasst den Gerechten
und benimmt sich ihm gegenüber feindselig. So

taten schon die Ägypter gegenüber Israel
(Ps 105, 25); so halten es die Fremden gegenüber

Jahwe (Ps 18,21) und Sion (Psl29). Darf
nun aber der Beter in Beantwortung dieses
Hasses, gleichsam als Opfer des Hasses, wieder
hassen? Eine eindeutige Antwort bleibt uns der
Psalmist schuldig. Oft macht es den Eindruck,
dass, wenn der Böse sich dem Gerechten
gegenübersieht, sich beide als Feinde betrachten
(Ps 83, 3). Bei anderer Gelegenheit wieder
mahnt der Psalmist, dass der unglückliche
Gerechte, der in die Versuchung geraten könnte,
die erfolgreichen Bösen zu beneiden und
nachzuahmen (Ps37;73), die Sünder mitsamt ihrem
Anhang hassen soll, um sich selber vor der
Sünde zu bewahren (Ps 26, 4 f; 101, 3 ff).

Lohn und Strafe

Im Psalter wird auch die Gewissheit der
Vergeltung breit ausgeführt. Der Beter wiederholt
immerfort, dass Jahwe einem jeden nach
seinen Werken vergelten wird (Ps 28, 4). Schon
hier auf Erden sind der Gerechte (Ps 37,25—29;
146, 8), der Arme und der Kleine (Ps 113,5—9)
Gegenstand besonderer göttlicher Huld und
Liebe. Dem, der Gott fürchtet, werden viele
Kinder geschenkt (Ps 128, 1 ff). Der Jude sieht
darin die wertvollste Belohnung, sind die Kinder

doch die Stützen ihrer Eltern (Ps 127),
deren Leben sie gewissermassen fortleben und
fortsetzen.

Auch die Sanftmütigen bedenkt Jahwe mit
einem besonderen Segen. Gott leitet sie (Ps 25,
9), er hält sie (Ps 147, 6), er rettet sie (Ps 67,
10), gibt ihnen den Thron der Mächtigen und
lässt sie in seinem Lande sich des Friedens
erfreuen (Ps 37, 11). Erst recht strahlt jenen, die
um ihres Glaubens willen leiden und dem
Herrn bedingungslos folgen, ein Licht auf.
Jahwe ist ihr «Anteil», ihr «Licht», ihr «Fels»
inmitten aller Drangsal (Ps 16, 5 f; 18, 1 ff;
27, 1 f; 73, 26; 142, 6). Sie wollen keinen
anderen Lohn als seinen Willen erfüllen (Ps 119,
57)"
Fürchterlich hingegen ist das Los der Gottlosen.

Diejenigen, die treu zu Jahwe stehen,
wissen sehr wohl, dass die Bösen dem Untergang

entgegengehen (Ps 34, 22; 37, 9 f; 12—17,
20). Weil sie ihren Instinkten freien Lauf
lassen, Tücke, Gewalttat, Sinnlichkeit und Hochmut

verüben (Ps 36, 2—5), Gott missachten
(Ps 10, 3 f; 14, 1), die Gerechten und Armen
verfolgen (Ps 10, 6 ff; 17, 9 ff), vermögen sie
im Gericht nicht zu bestehen (Ps 1, 5) und werden

als Frevler ausgerottet (Ps 37, 9).
Im Blick auf die gerechten Offenbarungen des

Schöpfer- und Erlösergottes muss der Mensch
der Psalmen sich freuen und den Frieden
besitzen. Freude und Friede sind besondere Gaben

des Himmels. Wie sollte man die Wunder
der Schöpfung betrachten können, ohne in
überströmender Freude auszurufen: «Ich selbst
erfreu mich/an Jahwe» (Ps 104, 34), und ohne zu
wünschen, «Gott möge sich an seinen Werken
erfreuen» (Ps 104, 31)? Wer das Wirken Gottes

in der Geschichte erkennt, wird von Freude
erfasst, sofern er kein Tor ist (Ps 92, 5 ff), von
einer Freude, die ansteckend wirkt: «Kommt,
Jahwe wollen wir rühmen, zujauchzen dem
Fels unseres Heils» (Ps 95, 1). «Es freue sich
der Himmel, es juble die Erde... vor Jahwe,
wenn er kommt!» (Ps 96, 11 ff). Solche Freude
ist tief innerlich und religiös. Sie stammt aus
der Treue zum Bunde. Im Gemeindegottesdienst

wird Israel die Freude zuteil, Gott lo-





183

Bei der Berufung zum Prophetenamt beklagte sich Jeremias:

«Ach, mächtiger Herr,
Sieh doch, ich kann ja nicht reden,

Ich bin noch so jung !»

Aber Gott gab ihm zur Antwort:
«Geh nur, wohin ich dich sende

Verkünde, was ich dich heisse!

Ich lege meine Worte in deinen Mund.»

Heute meinen manche Christen :

«Ich kann nicht beten;
Ich weiss nicht wie und was.»

In der Heiligen Schrift finden sich alle Gebete,

Die Gott von uns hören will.
Er legt seine Gedanken gewissermassen in unser Herz
Und seine Worte auf unsere Lippen.



184

ben zu dürfen (Ps 33, 1), der sich gewürdigt
hat, sein König zu sein (Ps 149, 2). Es
verkostet auch die Freude eines brüderlichen
Zusammenseins (Ps 133). Diese Eintracht brüderlichen

Zusammenlebens bedeutet für den
Psalmisten Frieden; mein Vertrauter, mein
Freund, ist «der Mann meines Friedens» (Ps 41,
10). Vor allem die Feste, die man in einem
Klima der Begeisterung und des Frohlockens
feiert (Ps 42, 5; 68, 4 f; 100, 2), erinnern das
Volk an den «Tag, den der Herr gemacht hat,
auf dass es sich freue und fröhlich sei»
Ps 118, 24).
Diese allen zugängliche Freude ist der besondere

Anteil der Demütigen, die das wahre Volk
Gottes bilden (Ps 149, 4 f). Der Einzelne hat
seine Freude an Gott (Ps 33, 21; 37, 4) und an
seinem Gesetz (Ps 19, 9), das ihm kostbarster
Schatz ist (Ps 119, 14; 111; 162) und ihn mitten

in der Drangsal noch Freude bereitet
Ps 119; 143). Diese demütigen Gottsucher
müssen sich auch freuen (Ps 34, 3; 69, 33;
70, 5; 105, 3), denn sie sind durch die Gnade
(Ps 32, 10 f) und durch die Barmherzigkeit
Gottes gerechtfertigt (Ps 51, 10. 14). Ihre vom
Vertrauen getragene Verbundenheit mit jenem
Herrn, der ihr einziges Gut ist (Ps 16, 2; 73, 25.
28), lässt den Psalmenbeter auch heute noch
die Perspektiven ewiger Freude erahnen (Ps 16,
9 ff).
Aber auch die kleinen Freuden des irdischen
Lebens bilden ein wichtiges Element göttlicher
Belohnung. Durch deren Entzug kann Jahwe
den Menschen empfindlich strafen. Die Psalmen

verurteilen jedoch stets die verkehrten
Freuden, vor allem die Schadenfreude über
das Unglück des Gerechten (Ps 13, 5; 35, 26).
«In der Freude und im Frieden leben» und
«gesund sein» sind zwei gleichbedeutende
Ausdrücke (Ps 38, 4). Der Wein etwa wurde
geschaffen, um demjenigen eine bescheidene
Freude zu bereiten (Ps 104, 15), der ihn massvoll

zu geniessen versteht. Weinlese und Erntezeit

sind Tage der Freude (Ps 126, 5 f). Für die

Ehegatten bildet die Fruchtbarkeit eine Quelle
der Freude (Ps 113, 9). «Der Mann des
Friedens» erhält Nachkommenschaft (Ps 37, 37).
«Die Armen werden das Land besitzen und die
Freuden eines ungestörten Friedens verkosten»
(Ps 37, 11), wobei «Friede» weit mehr besagt
als bloss, dass gegenwärtig kein Krieg geführt
werde. «Friede» ist vielmehr die Summe aller
von Gott verheissenen Güter, ist die Fülle des
Glückes: ein fruchtbares Land, ausreichender
Lebensunterhalt, sicheres Wohnen, Schlafen
ohne Angst, Sieg über die Feinde und
zahlreiche Nachkommenschaft. Die Psalmen
wiederholen es im Chore: «Ein Geschenk von
Jahwe sind Söhne, Leibesfrucht ist Lohn von
ihm» (Ps 127, 3).

Das Leiden

Eine besondere Bedrängnis des Menschen und
in der Folge auch ein spezielles Gebetsanliegen
bildet das Problem des Leidens. Die Bibel
nimmt das menschliche Leiden ernst. Sie
verharmlost es nicht, sondern legt dafür ein tiefes
Mitgefühl an den Tag und sieht darin ein Übel,
das nicht sein sollte. Trauer, Niederlagen,
Drangsal und Schmerz lassen den Menschen
bisweilen aufschreien. Er lehnt sich dagegen
auf und sucht nach einer Erklärung. Das Leiden

scheint ihm unvereinbar mit der Allmacht
Gottes, was zu gefährlichen Reaktionen führen
konnte: «Es gibt keinen Gott» (Ps 10, 4; 14, 1),
folgert der Gottlose aus dem Übel in der Welt,
oder er hält Gott für «bar des Wissens» (Ps 73,
11). Aber für den Frommen bleibt das Leiden
als Ärgernis bestehen. Selbst die Propheten
vermögen das Glück der Bösen und das Unglück
der Gerechten nicht zu begreifen, und die
verfolgten Gerechten halten sich zwangsläufig für
vergessen (Ps 13, 2; 31, 13; 44, 10—18). Dieses
Missverhältnis bildet für den Beter ein
«Geheimnis» (Ps 73, 17). Immerhin entdeckt man
allmählich den läuternden Wert des Leidens,



i85

das dem Feuer gleicht, welches das Metall von
den Schlacken reinigt (Ps 65, 10).
Mehrere Psalmen sind Gebete von Kranken,
die ihre Heilung erflehen (Ps 6; 38; 41; 88).
Man hält dafür, dass die Gesundheit eine Wohltat

Gottes ist, für die man ihn lobpreist und
um die man ihn bittet (Ps 107,19). Die Gesundheit

setzt die volle Lebenskraft voraus. Die
Krankheit wird vor allem als Zustand der
Schwäche und der Hinfälligkeit aufgefasst
(Ps 38, 11). Die medizinischen Beobachtungen
in den sog. «Krankenpsalmen» (6; 32; 38; 39;
88; 102) sind allerdings sehr summarisch. Sie
beschränken sich auf das, was man sehen kann:
Hauterkrankungen, Verwundungen und Brüche,

Fieber und Erregungszustände. Aber wie
beim Leiden allgemein stellt der Beter auch bei
der Krankheit die Frage nach der Ursache.
Und in einer spontanen Gedankenverbindung
stellt der religiöse Sinn des Hebräers zwischen
der Krankheit und der Sünde einen Zusammenhang

her. Die Erfahrung der Krankheit
bewirkt also beim Menschen ein tieferes Sünden-
bewusstsein. Tatsächlich stellt man bei den
Bittpsalmen fest, dass dem so ist: Die Bitte um Heilung

wird stets von einem Schuldbekenntnis
begleitet (Ps 38, 2—6; 39, 9—12; 107, 17). Die
Kranken bekennen in Demut ihre Sünden und
erflehen die Heilung als Gnade. Das Psalterium
zeigt sie uns, wie sie ihre Not schildern, die
Hilfe Gottes erflehen, zu seiner Allmacht und
seiner Barmherzigkeit ihre Zuflucht nehmen.
Durch das demütige Vertrauen auf ihn bereiten

sie sich auf die Entgegennahme der
erbetenen Hilfe vor.

Der Tod

Die Erfahrung des Todes, die jeder Mensch
machen muss, nimmt im alttestamentlichen
Gebet einen breiten Raum ein. Weit davon
entfernt, vor dieser Tatsache die Augen zu ver-
schliessen und in illusorische Träume zu flüch¬

ten, ermutigt die biblische Offenbarung immer
wieder, ihm offen und unerschrocken ins Antlitz

zu blicken: Mit dem Tod hat jedermann
zu rechnen, denn jeder «wird den Tod schauen»
(Ps 39, 49). Der Tod lauert überall. Jede
Krankheit und jede Gefahr lässt sein heimliches

Nahen vorausahnen. Deshalb sieht sich
der Kranke bereits «den Toten zugesellt»
(Ps 88, 4 ff). Der Mensch, der sich in Gefahr
befindet, ist von den Wassern des Todes
umschlossen (Ps 18, 5 f). Immerhin hat der
Mensch die Freiheit und Möglichkeit, sich an
Gott zu wenden, wenn sich an ihm die Macht
des Todes kundtut, wie immer dies auch
geschehen mag (Ps 6, 5; 13, 4; 116,3). Einmal
geheilt oder aus der Gefahr errettet, sagt er
Jahwe Dank dafür, dass er ihn vom Tod
befreit hat (Ps 18, 17).
Der Verstorbene «ist nicht mehr» (Ps 39, 14).
Nicht mehr Dasein bedeutet jedoch noch nicht
ein völliges Versinken im Nichts, sondern
besagt zunächst, dass der Tote dem Zugriff der
Lebenden entzogen ist. Ein Schatten des Toten
lebt in der Unterwelt weiter. Man stellte sich
diesen Ort als klaffenden Schlund vor, als
einen tiefen Abgrund, als eine Stätte des

Schweigens (Ps 115,17), als einen Ort der
Verderbnis, der Finsternis und der Vergessenheit
(Ps 88, 12 f). Die Toten sind dort dem Staube
preisgegeben (Ps 22, 16; 30, 10). Ihr Dasein ist
nurmehr ein Schlummer (Ps 13, 14): Hier gibt
es keinem Hoffnung mehr, keine Gotterkenntnis,

kein Erleben seiner Wunder, keinen
Lobpreis, den man an ihn richten könnte (Ps 6, 6;
30, 10; 88, 12 f; 115, 7). Selbst Gott vergisst
die Toten (Ps 88, 6). Diese trostlose Perspektive

eröffnet sich dem, der vom finsteren Hirten

in die Unterwelt eingepfercht wird (Ps 49,
15)"
Welchen Sinn hat nun ein solcher Tod im alt-
testamentlichen Gebet? Instinktiv sieht es im
Zerfall des Leibes den Sold der Sünde. Die
Gerechtigkeit verlangt den vollendeten Untergang

der Gottlosen (Ps 37, 20. 28. 36; 73, 27).



186

Der Gottlose befindet sich auf einem schlüpfrigen

Pfade (Ps 73, 18 f), der in die Unterwelt
hinabführt. Aber wie steht es um den Tod des
Gerechten? Dem äusseren Schein nach lässt ja
Gott den Gerechten ebenso zugrundegehen wie
den Schuldigen (Ps 49, 11). Hat in diesem Fall
der Tod überhaupt noch einen Sinn? Hier münden

der Glaube und das Gebet des Alten Testaments

in ein Rätsel.
Freilich darf der Gerechte die Hoffnung
hegen, dass Gott «seine Seele nicht der Unterwelt
überlassen» werde (Ps 16, 10), sondern sie «der
Gewalt der Unterwelt entreissen» wird (Ps 49,
16). In solchen Gebeten ist sich der Beter doch
schon bewusst, dass die Macht Gottes über die
des Todes und der Scheol den Sieg davontragen

wird. Er errettet die Seelen der Menschen
aus der Grube (Ps 103, 4) und gibt ihnen das
Leben zurück (Ps 41, 3; 80, 19). Gott überlässt
die Seelen seiner Freunde nicht der Unterwelt
und lässt sie die Verwesung nicht schauen
(Ps 16, 10). In solchen Äusserungen meldet sich
schon der erste Schimmer des Glaubens an die
Auferstehung und an ein Jenseits. Christus,
der Herr, wird seine Jünger in diese Welt
einführen. P. Andreas Stadelmann

Pater Gregor Müller
(1741-1818)

Prior von Mariastein in den

Revolutionsjahren

von P. Hieronymus Haas

Eingesehene Literatur: Léon-Dufour X., Wörterbuch zur
biblischen Botschaft. Herder, Freiburg 1967.

Mit der Französischen Revolution hat für das
Kloster Mariastein ein neuer Abschnitt seiner
Geschichte begonnen. Der gediegene Rahmen,
den Jahrhunderte zuvor geschaffen haben,
wurde mit roher Gewalt zerschlagen. Die Mönche

mussten das Kloster verlassen, das Gotteslob

verstummte, die heiligen Räume wurden
geplündert, unersetzliches Kunst- und Kulturgut

wurde zerstört. Der hohe Auftrag, den die
Beinwilermönche einst von Kirche und Vaterland

erhalten hatten, wurde ihnen entrissen.
Jahrelang dauerte dieser Zustand der Verwüstung

und Ohnmacht.
In diese harte und erbarmungslose Zeit trat
Pater Gregor Müller. Wir verehren in ihm
einen vorbildlichen Sohn des heiligen Benedikt,

einen seeleneifrigen Priester und einen
verdienten Prior unseres Klosters. Wie kaum
ein anderer Benediktiner hat er um Mariastein
und sein Heiligtum gekämpft und gelitten und
seine Kräfte verbraucht.


	Vom Menschenbild der Psalmen. II

