Zeitschrift: Mariastein : Monatsblatter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 8

Artikel: Vom Menschenbild der Psalmen. Il
Autor: Stadelmann, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1030647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1030647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

180

Vom Menschenbild
der Psalmen 11

von P. Andreas Stadelmann

Gefahrdung durch die Siinde

Die Heilige Schrift ist weit daven entfernt, in
Kulturoptimismus zu machen. Sie steht mit bei-
den Fiissen auf dem Boden der Realitit und
weiss um die Grenzen des Menschen und um
das, was er innerhalb dieser Grenzen taugt.
Trotzdem der Mensch die Krone der Schop-
fung darstellt und von Gott in Freiheit erwahlt
und zur Freiheit berufen ist, bleibt er mit allen
nur denkbaren Mingeln und Schwichen behaf-
tet. Selbst in Israel kann der Hochmut Friichte
der Bedrickung und der Gottlosigkeit hervor-
bringen. Die Hochmiitigen sind Gottlose, nicht
anders als die Heiden. Jene aber, die von ihren
Bedriickern verfolgt (Ps 10, 2 ff) und mit Ver-
achtung iberschiittet werden, rufen in den
Psalmen Gott um seine Hilfe an und klagen tiber
die Arroganz ihrer Verfolger (Ps 73, 6—9),
deren Herz ohne jedes Gefiihl ist (Ps 119, 70).
Gott aber spottet der Hochmiitigen (Ps 119,
21), verflucht und verabscheut die Machthaber,
die sein Joch abschiitteln wollen (Ps 2,2 ff).

Deshalb betet der Psalmist so oft um weise Ein-
falt, die bereit ist, sich dem Lichte des gottli-

chen Wortes zu erschliessen (Ps 19, 8; 119,
130 f). Anderwirts bittet er um Demut. Die
biblische Demut ist die Bescheidenheit im Ge-
gensatz zum Hochmut und der Eitelkeit. Frei
von jeder unverniinftigen Anmassung verldsst
sich der Bescheidene nicht auf seine eigene Ein-
sicht (Ps 131, 1). Vielmehr soll sich der Mensch
demiitig und mit zerknirschtem Herzen an
Gott wenden (Ps 51, 19), mit jener Demut, die
aus dem Bewusstsein der volligen Abhiangig-
keit geboren, sich vertrauensvoll fiihren lasst,
und die die Bitten so mancher Psalmen inspi-
riert hat (Ps 25; 106; 130; 131). Der alttesta-
mentliche Beter steht nie anders als ein Bettler
vor Gott, von dem er fiir die eigene Person alles
nur Denkbare erwartet. Daneben kennt das
Alte Testament aber auch das Bittgebet fiir an-
dere: Das Volk betet fiir den Konig (Ps 20, 10),
fir das Land der Gefangenschaft (Jer 29, 7),
fiir die Glaubensbriider (1 Makk 12, 11) und
die Verstorbenen (2 Makk 12, 44).

Eine weitere Gefihrdung des Menschen bildet
die Zunge. Aus ihrer Verkehrtheit kommen
Lige, Betrug, Falschheit, tible Nachrede und
Verleumdung (Ps 10, 7). Die Zunge ist einer
Schlange vergleichbar (Ps 140, 4), einem ge-
schliffenen Messer (Ps 52, 4) oder einem schar-
fen Schwert (Ps 57, 5). Daraus erhellt, warum
der wahre Gldubige die Liige aus seinem Leben
verbannt, um mit dem Gott der Wahrheit ver-
bunden zu bleiben (Ps 15,2;26,4 f). Die Zunge
des wahren Gerechten preist vielmehr die Ge-
rechtigkeit Gottes und verkiindet sein Lob
(Ps 35, 28; 45, 2).

Was von der Zunge gesagt wird, gilt auch von
den Lippen. Sie offenbaren die Eigenschaften
eines Menschen, z. B. die Gnade des idealen
Konigs (Ps 45, 3). Beim Siinder stellen sich die
Lippen in den Dienst der Falschheit mit ihrem
Gefolge (Ps 120, 2). Das Gegenteil dieser ver-
logenen Zw1esp1lt1gkelt ist das Ideal desje-
nigen, dessen Lippen stets aufrichtig und ge-
recht sind (Ps 17, 1). Wer wahrhaft Gott sucht,
muss jede Zwicspﬁltigkeit fliehen. Nichts darf



sein Herz teilen (Ps 119,13). Um diese mensch-
lichen Lippen jedoch vor jedem triigerischen
Worte bewahren zu konnen (Ps 34, 14), miis-
sen sie durch den Gehorsam und die Treue an
den Lippen Gottes hangen (Ps 17, 4). «Setze,
o Herr, meinem Mund eine Wache eine Hut
der Tiir meiner Lippen!» (Ps 141, 3)

Der alttestamentliche Gerechte ist auch immer
Gegenstand des Hasses, des Neides und des
Mordens. Der Gottlose hasst den Gerechten
und benimmt sich ihm gegeniiber feindselig. So
taten schon die Agypter gegeniiber Israel
(Ps 105, 25); so halten es die Fremden gegen-
tiber Jahwe (Ps 18,21) und Sion (Ps129). Darf
nun aber der Beter in Beantwortung dieses
Hasses, gleichsam als Opfer des Hasses, wieder
hassen? Eine eindeutige Antwort bleibt uns der
Psalmist schuldig. Oft macht es den Eindruck,
dass, wenn der Bose sich dem Gerechten gegen-
tibersieht, sich beide als Feinde betrachten
(Ps 83, 3). Bei anderer Gelegenheit wieder
mahnt der Psalmist, dass der ungliickliche Ge-
rechte, der in die Versuchung geraten konnte,
die erfolgreichen Bosen zu beneiden und nach-
zuahmen (Ps37;73), die Siinder mitsamt ithrem
Anhang hassen soll, um sich selber vor der
Siinde zu bewahren (Ps 26, 4 f; 101, 3 ff).

Lohn und Strafe

Im Psalter wird auch die Gewissheit der Ver-
geltung breit ausgefithrt. Der Beter wiederholt
immerfort, dass Jahwe einem jeden nach sei-
nen Werken vergelten wird (Ps 28, 4). Schon
hier auf Erden sind der Gerechte (Ps37,25—29;
146,8), der Arme und der Kleine (Ps113,5—9)
Gegenstand besonderer gottlicher Huld und
Liebe. Dem, der Gott fiirchtet, werden viele
Kinder geschenkt (Ps 128, 1 ff). Der Jude sieht
darin die wertvollste Belohnung, sind die Kin-
der doch die Stiitzen ihrer Eltern (Ps 127), de-
ren Leben sie gewissermassen fortleben und
fortsetzen.

181

Auch die Sanftmiitigen bedenkt Jahwe mit
einem besonderen Segen. Gott leitet sie (Ps 25,
9), er hilt sie (Ps 147, 6), er rettet sie (Ps 67,
10), gibt ihnen den Thron der Machtigen und
ldsst sie in seinem Lande sich des Friedens er-
freuen (Ps 37, 11). Erst recht strahlt jenen, die
um ihres Glaubens willen leiden und dem
Herrn bedingungslos folgen, ein Licht auf.
Jahwe ist ihr «Anteil», ithr «Licht», ihr «Fels»
inmitten aller Drangsal (Ps 16, 5 f; 18, 1 ff;
27, 11; 73, 26; 142, 6). Sie wollen keinen an-
deren Lohn als seinen Willen erfiillen (Ps 119,
57).

Fiirchterlich hingegen ist das Los der Gott-
losen. Diejenigen, die treu zu Jahwe stehen,
wissen sehr wohl, dass die Bosen dem Unter-
gang entgegengehen (Ps 34, 22; 37,9 f; 12—17,
20). Weil sie ihren Instinkten freien Lauf las-
sen, Tiicke, Gewalttat, Sinnlichkeit und Hoch-
mut veriiben (Ps 36, 2—5), Gott missachten
(Ps 10, 3 f; 14, 1), die Gerechten und Armen
verfolgen (Ps 10, 6 ff; 17, 9 ff), vermogen sie
im Gericht nicht zu bestehen (Ps 1, 5) und wer-
den als Frevler ausgerottet (Ps 37, 9).

Im Blick auf die gerechten Offenbarungen des
Schépfer- und Erlosergottes muss der Mensch
der Psalmen sich freuen und den Frieden be-
sitzen. Freude und Friede sind besondere Ga-
ben des Himmels. Wie sollte man die Wunder
der Schopfung betrachten konnen, ohnein iiber-
stromender Freude auszurufen: «Ich selbst er-
freu mich-an Jahwe» (Ps 104, 34), und ohne zu
wiinschen, «Gott mdge sich an seinen Werken
erfreuen» (Ps 104, 31)? Wer das Wirken Got-
tes in der Geschichte erkennt, wird von Freude
erfasst, sofern er kein Tor ist (Ps 92, 5 ff), von
einer Freude, die ansteckend wirkt: «Kommt,
Jahwe wollen wir rithmen, zujauchzen dem
Fels unseres Heils» (Ps 95, 1). «Es freue sich
der Himmel, es juble die Erde... vor Jahwe,
wenn er kommt!» (Ps 96, 11 ff). Solche Freude
ist tief innerlich und religids. Sie stammt aus
der Treue zum Bunde. Im Gemeindegottes-
dienst wird Israel die Freude zuteil, Gott lo-






183

Bei der Berufung zum Prophetenamt beklagte sich Jeremias:

«Ach, michtiger Herr,

Sich doch, ich kann ja nicht reden,

Ich bin noch so jung!»

Aber Gott gab ihm zur Antwort:

«Geh nut, wohin ich dich sende!
Vetkiinde, was ich dich heisse!

Ich lege meine Worte in deinen Mund.»

Heute meinen manche Christen:

«Ich kann nicht beten;

Ich weiss nicht wie und was.»

In der Heiligen Schrift finden sich alle Gebete,

Die Gott von uns horen will.

Er legt seine Gedanken gewissermassen in unser Herz
Und seine Worte auf unsere Lippen.



184

ben zu dirfen (Ps 33, 1), der sich gewiirdigt
hat, sein Konig zu sein (Ps 149, 2). Es ver-
kostet auch die Freude eines briiderlichen Zu-
sammenseins (Ps 133). Diese Eintracht briider-
lichen Zusammenlebens bedeutet fiir den
Psalmisten Frieden; mein Vertrauter, mein
Freund, ist «der Mann meines Friedens» (Ps 41,
10). Vor allem die Feste, die man in einem
Klima der Begeisterung und des Frohlockens
feiert (Ps 42, 5; 68, 4 f; 100, 2), erinnern das
Volk an den «Tag, den der Herr gemacht hat,
auf dass es sich freue und frohlich sei»
Ps 118, 24).

Diese allen zugingliche Freude ist der beson-
dere Anteil der Demiitigen, die das wahre Volk
Gottes bilden (Ps 149, 4 f). Der Einzelne hat
seine Freude an Gott (Ps 33, 21; 37, 4) und an
seinem Gesetz (Ps 19, 9), das ihm kostbarster
Schatz ist (Ps 119, 14; 111; 162) und ihn mit-
ten in der Drangsal noch Freude bereiter
Ps 119; 143). Diese demiitigen Gottsucher
mussen sich auch freuen (Ps 34, 3; 69, 33;
70, 5; 105, 3), denn sie sind durch die Gnade
(Ps 32, 10f) und durch die Barmherzigkeit
Gottes gerechtfertigt (Ps 51, 10. 14). Thre vom
Vertrauen getragene Verbundenheit mit jenem
Herrn, der ihr einziges Gut ist (Ps 16, 2; 73, 25.
28), ldsst den Psalmenbeter auch heute noch
diFfPerspcktiven ewiger Freude erahnen (Ps 16,
9 ff).

Aber auch die kleinen Freuden des irdischen
Lebens bilden ein wichtiges Element gottlicher
Belohnung. Durch deren Entzug kann Jahwe
den Menschen empfindlich strafen. Die Psal-
men verurteilen jedoch stets die verkehrten
Freuden, vor allem die Schadenfreude tiber
das Ungliick des Gerechten (Ps 13, 5; 35, 26).
«In der Freude und im Frieden leben» und
«gesund sein» sind zwei gleichbedeutende Aus-
driicke (Ps 38, 4). Der Wein etwa wurde ge-
schaffen, um demjenigen eine bescheidene
Freude zu bereiten (Ps 104, 15), der ihn mass-
voll zu geniessen versteht. Weinlese und Ernte-
zeit sind Tage der Freude (Ps 126, 5 f). Fiir die

Ehegatten bildet die Fruchtbarkeit eine Quelle
der Freude (Ps 113, 9). «Der Mann des Frie-
dens» erhilt Nachkommenschaft (Ps 37, 37).
«Die Armen werden das Land besitzen und die
Freuden eines ungestorten Friedens verkosten»
(Ps 37, 11), wobei «Friede» weit mehr besagt
als bloss, dass gegenwirtig kein Krieg gefiihrt
werde. «Friede» ist vielmehr die Summe aller
von Gott verheissenen Giiter, ist die Fiille des
Gliickes: ein fruchtbares Land, ausreichender
Lebensunterhalt, sicheres Wohnen, Schlafen
ohne Angst, Sieg liber die Feinde und zahl-
reiche Nachkommenschaft. Die Psalmen wie-
derholen es im Chore: «Ein Geschenk von
Jahwe sind Sohne, Leibesfrucht ist Lohn von
thm» (PS 127, 3).

Das Leiden

Eine besondere Bedringnis des Menschen und
in der Folge auch ein spezielles Gebetsanliegen
bildet das Problem des Leidens. Die Bibel
nimmt das menschliche Leiden ernst. Sie ver-
harmlost es nicht, sondern legt dafiir ein tiefes
Mitgefiihl an den Tag und sieht darin ein Ubel,
das nicht sein sollte. Trauer, Niederlagen,
Drangsal und Schmerz lassen den Menschen
biswetlen aufschreien. Er lehnt sich dagegen
auf und sucht nach einer Erklarung. Das Lei-
den scheint ihm unvereinbar mit der Allmacht
Gottes, was zu gefdhrlichen Reaktionen fiihren
konnte: «Es gibt keinen Gott» (Ps 10, 4; 14, 1),
folgert der Gottlose aus dem Ubel in der Welt,
oder er hilt Gott fiir «bar des Wissens» (Ps 73,
11). Aber fiir den Frommen bleibt das Leiden
als Argernis bestehen. Selbst die Propheten ver-
mogen das Gliick der Bosen und das Ungliick
der Gerechten nicht zu begreifen, und die ver-
folgten Gerechten halten sich zwangslaufig fur
vergessen (Ps 13, 2; 31, 13; 44, 10—18). Dieses
Missverhiltnis bildet fiir den Beter ein «Ge-
heimnis» (Ps 73, 17). Immerhin entdeckt man
allmihlich den lduternden Wert des Leidens,



das dem Feuer gleicht, welches das Metall von
den Schlacken reinigt (Ps 65, 10).

Mehrere Psalmen sind Gebete von Kranken.
die ihre Heilung erflehen (Ps 6; 38; 41; 88).
Man hilt dafiir, dass die Gesundheit eine Wohl-
tat Gottes ist, fiir die man ithn lobpreist und
um die man ihn bittet (Ps 107,19). Die Gesund-
heit setzt die volle Lebenskraft voraus. Die
Krankheit wird vor allem als Zustand der
Schwiche und der Hinfilligkeit aufgefasst
(Ps 38, 11). Die medizinischen Beobachtungen
in den sog. «Krankenpsalmen» (6; 32; 38; 39;
88; 102) sind allerdings sehr summarisch. Sie
beschrinken sich auf das, was man sehen kann:
Hauterkrankungen, Verwundungen und Brii-
che, Fieber und Erregungszustinde. Aber wie
beim Leiden allgemein stellt der Beter auch bei
der Krankheit die Frage nach der Ursache.
Und in einer spontanen Gedankenverbindung
stellt der religiose Sinn des Hebriers zwischen
der Krankheit und der Siinde einen Zusammen-
hang her. Die Erfahrung der Krankheit be-
wirkt also beim Menschen ein tieferes Siinden-
bewusstsein. Tatsachlich stellt man bei den Bitt-
psalmen fest, dass dem so ist: Die Bitte um Hei-
lung wird stets von einem Schuldbekenntnis
begleitet (Ps 38, 2—6; 39, 9—12; 107, 17). Die
Kranken bekennen in Demut ihre Siinden und
erflehen die Heilung als Gnade. Das Psalterium
zeigt sie uns, wie sie thre Not schildern, die
Hilfe Gottes erflehen, zu seiner Allmacht und
seiner Barmherzigkeit ihre Zuflucht nehmen.
Durch das demiitige Vertrauen auf ihn berei-
ten sie sich auf die Entgegennahme der erbe-
tenen Hilfe vor.

Der Tod

Die Erfahrung des Todes, die jeder Mensch
machen muss, nimmt im alttestamentlichen
Gebet einen breiten Raum ein. Weit davon ent-
fernt, vor dieser Tatsache die Augen zu ver-
schliessen und in illusorische Traume zu fliich-

185

ten, ermutigt die biblische Offenbarung immer
wieder, thm offen und unerschrocken ins Ant-
litz zu blicken: Mit dem Tod hat jedermann
zu rechnen, denn jeder «wird den Tod schauen»
(Ps 39, 49). Der Tod lauert iiberall. Jede
Krankheit und jede Gefahr lisst sein heimli-
ches Nahen vorausahnen. Deshalb sieht sich
der Kranke bereits «den Toten zugesellt»
(Ps 88, 4 ff). Der Mensch, der sich in Gefahr
befindet, ist von den Wassern des Todes um-
schlossen (Ps 18, 5 f). Immerhin hat der
Mensch die Freiheit und Moglichkeit, sich an
Gott zu wenden, wenn sich an ithm die Macht
des Todes kundtut, wie immer dies auch ge-
schehen mag (Ps 6, 5; 13, 4; 116, 3). Einmal
geheilt oder aus der Gefahr errettet, sagt er
Jahwe Dank dafiir, dass er thn vom Tod be-
freit hat (Ps 18, 17).

Der Verstorbene «ist nicht mehr» (Ps 39, 14).
Nicht mehr Dasein bedeutet jedoch noch nicht
ein volliges Versinken im Nichts, sondern be-
sagt zunichst, dass der Tote dem Zugriff der
Lebenden entzogen ist. Ein Schatten des Toten
lebt in der Unterwelt weiter. Man stellte sich
diesen Ort als klaffenden Schlund vor, als
einen tiefen Abgrund, als eine Stitte des
Schweigens (Ps 115,17), als einen Ort der Ver-
derbnis, der Finsternis und der Vergessenheit
(Ps 88, 12 f). Die Toten sind dort dem Staube
prelsgegeben (Ps 22, 16; 30, 10). Thr Dasein ist
nurmehr ein Schlummer (Ps 13, 14): Hier gibt
es keine Hoffnung mehr, keine Gotterkennt-
nis, kein Erleben seiner Wunder, keinen Lob-
preis, den man an ihn richten kénnte (Ps 6, 6;
30, 10; 88, 12 f; 115, 7). Selbst Gott vergisst
die Toten (Ps 88, 6). Diese trostlose Perspek-
tive eréffnet sich dem, der vom finsteren Hir-
ten in die Unterwelt eingepfercht wird (Ps 49,
15).

Welchen Sinn hat nun ein solcher Tod im alt-
testamentlichen Gebet? Instinktiv sieht es 1m
Zerfall des Leibes den Sold der Siinde. Die Ge-
rechtigkeit verlangt den vollendeten Unter-
gang der Gottlosen (Ps 37, 20. 28. 36; 73, 27).



186

Der Gottlose befindet sich auf einem schliipf-
rigen Pfade (Ps 73, 18 f), der in die Unterwelt
hinabfiihrt. Aber wie steht es um den Tod des
Gerechten? Dem ausseren Schein nach lasst ja
Gott den Gerechten ebenso zugrundegehen wie
den Schuldigen (Ps 49, 11). Hat in diesem Fall
der Tod tiberhaupt noch einen Sinn? Hier miin-
den der Glaube und das Gebet des Alten Testa-
ments in ein Ritsel.

Freilich darf der Gerechte die Hoffnung he-
gen, dass Gott «seine Seele nicht der Unterwelt
uberlassen» werde (Ps 16, 10), sondern sie «der
Gewalt der Unterwelt entreissen» wird (Ps 49,
16). In solchen Gebeten ist sich der Beter doch
schon bewusst, dass die Macht Gottes tiber die
des Todes und der Scheol den Sieg davontra-
gen wird. Er errettet die Seelen der Menschen
aus der Grube (Ps 103, 4) und gibt thnen das
Leben zuriick (Ps 41, 3; 80, 19). Gott iiberlasst
die Seelen seiner Freunde nicht der Unterwelt
und ldsst sie die Verwesung nicht schauen
(Ps 16, 10). In solchen Ausserungen meldet sich
schon der erste Schimmer des Glaubens an die
Auferstehung und an ein Jenseits. Christus,
der Herr, wird seine Jiinger in diese Welt ein-
fihren. P. Andreas Stadelmann

Eingesehene Literatur: Léon-Dufour X., Worterbuch zur
biblischen Botschaft. Herder, Freiburg 1967.

Pater Gregor Miiller
(1741-1818)

Prior von Mariastein in den
Revolutionsjahren

von P. Hieronymus Haas

Mit der Franzosischen Revolution hat fir das
Kloster Mariastein ein neuer Abschnitt seiner
Geschichte begonnen. Der gediegene Rahmen,
den Jahrhunderte zuvor geschaffen haben,
wurde mit roher Gewalt zerschlagen. Die Mon-
che mussten das Kloster verlassen, das Gottes-
lob verstummte, die heiligen Riume wurden
gepliindert, unersetzliches Kunst- und Kultur-
gut wurde zerstort. Der hohe Auftrag, den die
Beinwilermonche einst von Kirche und Vater-
land erhalten hatten, wurde ihnen entrissen.
Jahrelang dauerte dieser Zustand der Verwi-
stung und Ohnmacht.

In diese harte und erbarmungslose Zeit trat
Pater Gregor Miiller. Wir verehren in ihm
einen vorbildlichen Sohn des heiligen Bene-
dikt, einen seeleneifrigen Priester und einen
verdienten Prior unseres Klosters. Wie kaum
ein anderer Benediktiner hat er um Mariastein
und sein Heiligtum gekampft und gelitten und
seine Krifte verbraucht.



	Vom Menschenbild der Psalmen. II

