
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 7

Artikel: Vom Menschenbild der Psalmen. I

Autor: Stadelmann, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


156

Vom Menschenbild
der Psalmen I

von P. Andreas Stadelmann

Wunder der Schöpfung

Im Psalmengebet denkt der Mensch über sich
selber nach und erkennt sich in der Situation
des Geschöpfes angesichts des Schöpfergottes.
Die biblische Lehre von der Schöpfung ist keine
abstrakte theologische Spekulation. Sie ist
vielmehr ein religiöser Begriff, der eine bestimmte
Seelenhaltung erheischt. Mit Hilfe des Werkes
entdeckt der Mensch den Werkmeister und
dadurch erwacht in ihm ein Gefühl tiefer Bewunderung

und Dankbarkeit: «Seh ich den Himmel,

das Werk deiner Finger, den Mond und
die Sterne, die du aufgestellt, was ist der
Mensch, dass sein du gedenkst — der Erdensohn,

dass du ihn ansiehst?» (Ps 8, 4 f). Aber
innerhalb des Wunderwerkes der Schöpfung
gibt es erst noch eine Krone, den Menschen:
«Nur wenig hast du ihn unter Gott gestellt,
hast ihn mit Glanz und Hoheit gekrönt, hast
ihn zum Herrscher gesetzt über das Werk deiner

Hände, ihm hast du alles zu Füssen gelegt:
Alle Schafe und Rinder, auch die Tiere des Feldes,

die Vögel des Himmels, die Fische der Flut,
was immer nur zieht die Pfade des Meeres...»
(Ps 8,6—9).
Solche Betrachtung der Schönheit der Dinge
führt in einigen Psalmen zu einem begeisterten
Lobpreis: «Die Himmel erzählen die Herrlich¬

keit Gottes; vom Werk seiner Hände kündet
das Himmelsgewölbe: Tag um Tag raunt es die
Kunde... Nacht auf Nacht bringt es die
Botschaft In alle Welt dringt ihr Mahnruf hinaus,

ihr Wort bis ans Ende der Erde! Dem
Sonnenball schuf er am Himmel ein Zelt. Der tritt
wie ein Bräutigam aus seiner Kammer,
frohlockt wie ein Held, den Weg zu durcheilen. Arn
Saume des Himmels kommt er hervor, kehrt
um erst am anderen Ende. Nichts kann sich
bergen vor der Sonnen Glut» (Ps 19, 1—7; vgl.
auch Ps 89, 6—15; 104; hebräische Zählung!).
Andernorts fühlt sich der Mensch wie
zermalmt von der göttlichen Grösse, die er
aufgrund der erstaunlichen Schöpfungswunder nur
erahnt. Unter diesem Eindruck versetzt sich der
Mensch an jenen Platz, der ihm als Kreatur
zukommt. Gott hat ihn gefaltet, geknetet und wie
Ton geformt (Job 10, 8 ff; Is 64, 7; Jer 18, 6).
Es wäre ein vergebliches Bemühen des
Menschen, der göttlichen Gegenwart entfliehen zu
wellen. Er ist jeden Augenblick in den Händen
seines Schöpfers und nichts von dem, was ein
Mensch tut, entgeht Jahwe (Ps 139). Das ist
das Grundempfinden, auf dem echte Frömmigkeit

aufbauen kann. I11 der Tat begründet und
beherrscht es die gesamte alttcstamentliche
Frömmigkeit.

Vcrwicsenhcit auf Gott

Der Hebräer weiss, dass das irdische Leben
etwas Hinfälliges ist. Alle geschöpflichen Wesen

besitzen das Leben nur auf Abruf. Sie sind
von Natur aus dem Tode verfallen. Das Leben
hängt in der Tat vom Atem ab, den kein Wille
festzuhalten vermag. Dieser Hauch hängt
gerade als Geschenk Gottes beständig von ihm ab
(Ps 104, 28 ff). Die Quelle des Lebens ist Gott
(Ps 36, 10). Obschon das Menschenleben ganz
auf der Erde gelebt wird, nährt es sich in erster
Linie doch nicht von den Gütern der Erde,
sondern von der Treue gegen Gott. «Seine Liebe
ist mehr wert als das Leben» (Ps 63, 4). Das



I57

Menschenleben ist kurz, ein Schatten nur (Ps 37,
36; 144, 4), ein Nichts (Ps 39, 6). Nicht minder
vergänglich ist der menschliche Ruhm: «Gräme
dich nicht! Wird einer reich, mehrt sich der
Glanz seines Hauses, dann stirbt er, nimmt all
das nicht mit. Sein Reichtum kann ihm nicht
folgen» (Ps 49, 17 f). Die Bibel und mit ihr der
Psalmist haben es verstanden, die Ehre an
sittliche und religiöse Werte zu knüpfen. Der
Gehorsam gegen Gott geht jeder menschlichen
Ehre vor. In Gott allein ist die einzige, solide
Grundlage der Ehre (Ps 62, 6, 8). Der Weise,
der über den vergänglichen Ruhm der Mächtigen

dieser Erde nachgesonnen hat, will keine
andere Ehre mehr haben als Gott: «In deine
Ehre nimmst du mich auf» (Ps 73, 24 f). Deshalb

gelangten manche der Besten dazu,
jeglichem anderen Gut das Glück vorzuziehen, ihr
ganzes Leben in seinem Tempel zu wohnen, wo
ein einziger vor seinem Antlitz verbrachter und
seinem Lobpreis gewidmeter Tag «mehr wert
ist als tausend andere» (Ps 84, 11; vgl. auch
Ps 23, 6; 27, 4).

Auserwählung

Bestimmend für das Menschenbild der Psalmen
wirkt sich die Überzeugung aus, ein Glied des

auserwählten Volkes zu sein. Zwar ist der
Mensch von Geburt an Sünder (Ps 51, 7). Dennoch

hat Gott ihn dazu berufen, in Gemeinschaft

mit ihm zu treten. «Er hat sich Israels
seines Knechtes angenommen, eingedenk
seiner Barmherzigkeit» (Lk 1, 54). Israel ist das

heilige Volk, ja ein Königreich von Priestern
(Ex 19, 6), das Jahwe geweiht und für ihn
ausgesondert, sein besonderes Eigentum und Erbe
ist. Es ist seine Herde (Ps 80, 2; 94, 7), sein

Weinberg (Ps 80, 9), sein Sohn, seine Braut.
Alle diese Titel werfen ihr Licht auf das
Gottesverhältnis auch des einzelnen Gläubigen. Als
Glied dieses erwählten Volkes ist der Psalmist
der Sache Gottes und ihres Endsieges ganz
gewiss.

Antwort und Verantwortung

Als Geschöpf und als Glied des auserwählten
Volkes kann Gott den Menschen zur Rechenschaft

ziehen. Der Mensch ist gehalten,
Antwort zu stehen. Mit der Auserwählung eng
verknüpft ist das Gesetz, das Israel am Sinai
empfangen hat. Darin liegt die gottgewollte Ant-
wortmöglichkeit. Jahwe will, dass der Mensch
«in der Wahrheit Gottes wandelt» (Ps 25, 5;
26, 3; 86, 11). Der Ausdruck lässt durchblik-
ken, dass sich diese Wahrheit nicht nur im
geschriebenen Gesetz darstellt, welches Gott den
Beter beobachten lehrt, sondern dass damit
auch das sittliche Verhalten gemeint ist. Als
Herr und König in Israel wünscht Jahwe, dass
seine Herrschaft in seinem Volk zunächst
durch die Beobachtung des Gesetzes tatsächlich
anerkannt werde. Diese Grundforderung
verleiht der Herrschaft einen sittlichen Charakter.

Die Psalmisten haben denn auch die Erfahrung

dieser Berührung mit dem göttlichen Willen

mittels des Gesetzes als Quelle unvergleichlicher

Freude besungen (Ps 1, 2). Aus diesem
Grunde steigt das inbrünstige Gebet zu Gott
empor: «Lehre mich, deinen Willen zu erfüllen»

(Ps 143, 10). In solchem Glauben liegt
auch die Furcht Jahwes (Ps 112, 1) begründet,
weshalb der Psalmist Gottes Wegen folgt (Ps 1,
1) und nach dem Gesetz wandelt (119, 1), das
Ausdruck des göttlichen Willens ist. Der Beter
erkennt, dass «der Plan Gottes, die Gedanken
seines Herzens, Bestand haben für und für»
(Ps 33, 11). Liebe zum Gesetz ist gleichbedeutend

mit Liebe zu Gott (Ps. 119). Die Antwort
auf die eifersüchtige Liebe Jahwes müsste eine

ungeteilte Liebe und Hingabe an ihn sein

(Ps 97, 10). Der Mensch muss sich Gottes
Sache völlig zu eigen machen: Lieben wie er liebt;
hassen wie er hasst (Ps 45, 8). Wie sollte man
diejenigen nicht hassen, welche Jahwe hassen

(Ps 139,21 f)?
Konkret besteht die Antwort darin, dass der
Gerechte zur Zeit seines Wachseins über das





r59

Der Du die Zeit in Händen hast,
Herr, nimm auch unsrer Jahre Last
und wandle sie in Segen.
Nun von Dir selbst in Jesus Christ
die Mitte fest gewiesen ist,
führ uns dem Ziel entgegen!

Da alles, was der Mensch beginnt,
vor seinen Augen noch zerrinnt,
sei Du selbst der Vollender!
Die Jahre, die Du uns geschenkt,
wenn Deine Güte uns nicht lenkt,
veralten wie Gewänder.

Wer ist hier, der vor Dir besteht?
Der Mensch, sein Tag, sein Werk vergeht:
nur Du allein wirst bleiben.
Nur Gottes Jahr währt für und für,
drum kehre jeden Tag zu Dir,
weil wir im Winde treiben.

Der Mensch ahnt nichts von seiner Frist.
Du aber bleibest, der Du bist,
in Jahren ohne Ende.
Wir fahren hin durch Deinen Zorn
und doch strömt Deiner Gnade Born
in unsre leeren Hände.

Und diese Gaben, Herr, allein,
lass Wert und Mass der Tage sein,
die wir in Schuld verbringen.
Nach ihnen sei die Zeit gezählt;
was wir versäumt, was wir verfehlt,
darf nicht mehr vor Dich dringen.

Der Du allein der Ewge heisst
und Anfang, Ziel und Mitte weisst
im Fluge unserer Zeiten:
bleib Du uns gnädig zugewandt
und führe uns an Deiner Hand,
damit wir sicher schreiten.

Nach Psalm 89 von Jochen Klepper



i6o

Gesetz nachsinnt (Ps 1, 2). So schläft er im
Frieden ein, wenn er sich niederlegt (Ps 3, 6;
4, 9). Die Früchte solcher Haltung können
nicht ausbleiben: Der fromme Beter nimmt sich
aus seiner Verantwortung heraus gerade der
Armen an (Ps41,2).
Antwort und Verantwortung des Menschen
empfangen ihr rechtes Mass aus der Furcht
Gottes. Sie steht am Anfang der Weisheit
(Ps 111, 10) und ist getragen von einem
Vertrauen auf Gott, das jede sklavische oder gar
tierische Furcht im Herzen des wahren Gläubigen

nicht aufkommen lässt (vgl. Ps 23, 4;
27, 1 ; 91, 5—13). Praktisch kommt solche
Gottesfurcht der Frömmigkeit gleich. In diesem
Sinn verdient sie auch jene Seligpreisung, die
ihr mehrere Psalmen zuteil werden lassen

(Ps 112, 1; 128, 1), denn die Barmherzigkeit
Gottes währt von Geschlecht zu Geschlecht
für jene, die ihn fürchten (vgl. Ps 103, 17). So
verstanden ist die Furcht der eigentliche Weg
zum Heil.
Weil «unter den Göttern keiner ist wie Jahwe»
(Ps 86,8) muss der Mensch dasBeispiel dieses Gottes

nachahmen. Er soll Jahwe nachfolgen. Nachfolge

bedeutet aber bedingungsloses Anhangen
und absolute Unterwerfung, eben Glaube und
Gehorsam. Ganz allgemein besteht das Ideal
des Glaubenden darin, den «Wegen des Herrn»
zu folgen (Ps 18, 22; 25, 4). Das versucht der
Mensch zunächst mit Hilfe des Kultes. Darin
möchte er Jahwe ähnlich werden, denn nach
allgemeiner Uberzeugung wird man dem ähnlich,

was man anbetet (vgl. Ps 115, 8). Sodann
muss ihm der Mensch vor allem in seiner
Existenz selber ähnlich werden: Das ganze Volk
wie der Einzelne müssen auf jenem Weg der
Liebe und der Treue wandeln, den Gott
persönlich vorgezeichnet hat (Ps 25, 9 f; 26, 3),
in einer von Liebe erfüllten Gerechtigkeit.

Eingesehene Literatur: Léon-Dufour X., Wörterbuch zur
biblischen Botschaft. Herder, Freiburg 1967.

Die Beziehungen des Klosters
Mariastein zum Bistum Basel

von P. Mauritius Fürst

Als der letzte Mönch von Beinwil, P. Konrad
Wescher, der seit 1529 im Auftrag des Kastvogts

das verwaiste Kloster verwaltet hatte,
im Herbst 1554 auf sein Amt verzichtete und
bald darauf starb, iiberliess der Rat von Solo-
thurn das Gotteshaus nicht einfach seinem
Schicksal. Indem er eine Reihe von
Administratoren, die meistens aus dem Weltklerus
stammten, nach Beinwil berief, dachte er wohl
daran, das Kloster zu gegebener Zeit zu neuem
Leben zu erwecken. Offenbar dachten die
Basler Bischöfe ähnlich, wenn sie ihre
Untergebenen für die Aufgabe in Beinwil freigaben.
Die gegebene Zeit zur Wiederherstellung Beinwils

aber glaubte man gekommen, nachdem
Fürstbischof Jakob Christoph Blarer von
Wartensee (1575—1608) die Reform der
darniederliegenden Basler Kirche tatkräftig an die
Hand genommen hatte. Zu diesem Zweck
belief er im Frühjahr 1581 eine Diözesansynode
nach Delsberg. Durch ein Bündnis mit den
katholischen Orten der Eidgenossenschaft hatte
er sich ein Jahr zuvor die notwendige Rückendeckung

für seine Erneuerungsbestrebungen
verschafft, die vor allem die neugläubigen Basler

und Berner herausfordern mussten. Solo-
thurn, das die Bemühungen des Basler
Oberhirten, dem der grösste Teil seines Territoriums
unterstand, nur begrüssen konnte, ging nun
daran, ihn darin zu unterstützen, indem es das
seinem Schutz anvertraute Jurakloster wieder
zu beleben suchte.


	Vom Menschenbild der Psalmen. I

