
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 6

Artikel: Christkind : Illusion oder Wirklichkeit?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein Licht entzündet sich am andern,
der Christ an Christus



130

Christkind -
Illusion oder Wirklichkeit?

— «Es ist einfach, ein Kind zu sein. Selbst dann,
wenn einem nicht gerade gar alles in denSchoss
fällt, was das Herz begehrt, denn man lebt
doch in einer eigenen Welt, in die kein anderer
einzudringen vermag, voller Märchen und
Wunder. Ja, die Erwachsenen helfen einem
sogar dabei, erzählen vom Christkind, von Sankt
Nikolaus, von den Engeln und vom Oster¬

hasen. Man steht immer im Mittelpunkt, wird
bewundert, belächelt und gestreichelt, wenn
man in ihrer Gesellschaft ist. Ohne sich viel
Mühe zu geben, ist man reizend und wird
geliebt

— Aber dann sagte man mir eines Tages, es

gäbe ja gar keinen Weihnachtsmann, und das
mit dem Christkind sei ein Märchen. Zuerst
wollte ich es nicht glauben. Dann war ich stolz,
zu den Grossen, zu den «Eingeweihten» zu
gehören. Zum Schluss aber weinte ich jämmerlich.

Mit Weihnachtsmann und all den anderen
Märchenfiguren starb so vieles für mich.
Weihnachten wurde zu einem Fest der Geschäftigkeit,

des Trubels, der Verwandtenbesuche, des

guten Essens. Geheimnisse und Wunder
verloren ihren Zauber .»

Vielleicht scheint dieses Zeugnis eines Jugendlichen

manchen unglaubhaft. Und doch gibt es

viele, die Jahr für Jahr vor der nackten
Tatsache stehen: Die grossen Leute haben mich
betrogen, es ist alles nicht wahr!
Um den unglückseligen Einfluss des
Christkindmärchens recht zu verstehen, müssen wir
uns klarmachen, was in einem Kinderherzen
vor sich geht, das in der Erwartung auf das
Kommen des Christkinds lebt. Letztlich ist es

für das Kind nicht einmal so wichtig, ob der
Wunschzettel in Erfüllung geht, sondern wichtig

ist, dass das Christkind wirklich in Freundlichkeit

und Liebe an das Kind denkt. Die
Erfahrung, welche die Augen des Kindes leuchten
lässt ist die: dass das Christkind persönlich zu
ihm kommt, sich eigens seines Kummers und
seiner kleinen Wünsche annimmt; ja, dass man
ihm — wenn man gut und brav ist, so sagen
wenigstens die grossen Leute — sogar auf der
«Strasse begegnen» kann.
Das Kind lebt in einer Welt, die wesentlich
heil ist. Wir können diese Welt das «Paradies»
nennen. Wohl hat das Kind vielleicht schon
manchen Kummer auf dieser Erde erlebt —



aber all dieser Kummer war doch heilbar. Gott,
der grosse Beschützer des Tages und der Hüter
der Nacht, Er war nahe. Für das Kind ist also
die Welt heil — nicht nur in der Hoffnung,
sondern tatsächlich.
Gewiss, das Kind — zumal das ältere —
weiss, dass Gott überall ist. Aber dieses «überall»

hat es nie erfahren können. Es hat Ihn nie
sehen, nie greifen können, nie die Spur seiner
Füsse gefunden, nie den Klang seiner mächtigen

Stimme vernommen. Aber einmal im
Jahr — so versichern die grossen Leute —
kann man dem Christkind «auf der Strasse»
begegnen. Einmal im Jahr tut sich der Himmel
auf und seine Herrlichkeit ergiesst sich über
die Erde: Sankt Nikolaus steigt herab, Scharen
von Engeln kommen und schliesslich sogar das
Christkind selbst und beschert die Kinder.
Darauf hin lebt das Kind, und es ist ganz
gewiss: Gott kümmert sich persönlich um mich,
ich brauche keine Angst zu haben.
Schliesslich kommt aber der Augenblick —
nachdem zuerst aufkeimende Zweifel vielleicht
mit Behutsamkeit noch beschwichtigt wurden

—, da das Kind ganz schrecklich erfährt,
dass es kein «Christkind» gibt. — Können wir
jetzt verstehen, dass für ein solches Kind die
Welt der Geborgenheit in Gottes Nähe jäh
zusammenbricht? Dass es dann verzweifelt fragt:
«Aber dann gibt es doch wenigstens einen
Sankt Nikolaus?» Selbst das wäre noch eine
Kostbarkeit für das Kind, ein Sendbote von
Gott — etwas, das man hätte greifen, sehen
und hören können —, etwas, das die Ferne
Gottes erträglich gemacht hätte Aber es

gibt auch keinen Sankt Nikolaus.
Somit wird die Welt leer, ohne Gott, ohne
Zeichen seiner Gegenwart. Die heile Welt des

«Paradieses», die in Christus erlöste Welt, sie
ist zusammengebrochen. Übrigbleibt eine Erde,
verzweifelt fern von Hilfe und Geborgenheit,
mit einem abstrakten und unwirklichen Gott.
Übrig bleibt Weihnachten als Fest der
Geschäftigkeit und des Trubels.

Es sieht fast so aus, als vermöchten wir unseren
Kindern Religion nur dann erlebnismässig
nahezubringen, wenn wir ihnen «Aberglauben»

oder Illusionen «verkauften», dabei hätten

wir es doch in der Hand, ihnen von Anfang
an die «Wahrheit» zu sagen und ihnen dadurch
manche ernüchternde — ja enttäuschende
Erkenntnis zu ersparen.

Gerade die stillen Abende des Advents sind
wie geschaffen, die Kinder einmal um den
Adventskranz zu versammeln und in einer kleinen

Feier vom kommenden Christus, dem Heil
und Erlöser der Welt zu erzählen — sie in dieses

«Geheimnis» einzuführen, damit sie ihm
trotz der Nüchternheit des Glaubens persönlich

und vor allem wahr zu begegnen vermögen

vielleicht müsste eben während dieser
Zeit der Bildschirm einmal verblassen und das
Radio schweigen.
Für die Kleineren könnte dieses Erfahren
zunächst einmal darin bestehen, dass Vater oder
Mutter einfach da sind für ihre Fragen «an das
Christkind». Damit aber dieses Gespräch nicht
einfach in der Luft hängt, sollte es, mit einem
Gebet oder Lied umrahmt, wirklich der
religiösen Erfahrung dienen.
An einem anderen Abend Hesse sich vielleicht
etwas aus der Heilsgeschichte erzählen: Wie
die Familie des Patriarchen Jakob in die
Hungersnot/geriet und wie Gott ihnen in Josef —
den übrigens die eigenen Brüder verkauft hatten

— einen Retter sandte und wie dann die
Freude gross war oder: Wie das Volk der
Juden in Ägypten harte Frondienste leisten
musste, in aller Verzweiflung zu Gott
aufschrie, und wie Gott ihnen in Moses einen
Erlöser schickte, und wie dann die Freude gross
war schliesslich: Wie überhaupt alle Völker

auf den warteten, der sie heil machte
Wie Gott sich der Menschen erbarmte und selber

zu ihnen kam und immer noch kommt, um



132

sie zu erlösen und wie da dann die Freude gross
war. Wer glaubt, das Erzählen falle ihm zu
schwer, dem stehen sehr gute Hilfsmittel zur
Verfügung, wie zum Beispiel das sechste Bändchen

der Herder Kinderbibel: «Als der Heiland
auf die Welt kam».
Während die Jüngeren immer wieder fragen,
was denn eigentlich für eine «besondere Zeit»
sei, so begegnen die grösseren Kinder überall
in irgendeiner Form der «Weihnachtsbotschaft»,

wenn auch in dem höchst säkularisierten
Sinn der Weckung eines grösseren

Kaufinteresses. Es ist wichtig, dass gerade darüber
mit ihnen gesprochen wird — dass ihnen
klargemacht wird: nicht das «Christkind» ist es,
das mir dieses oder jenes Geschenk bringt,
sondern die Menschen selbst beschenken sich
gegenseitig, als Ausdruck der Freude, die überall
ist, weil Christus — der Retter, der Erlöser, der
Heilbringer — zu uns Menschen gekommen
ist. Hier aber wird das Kind merken, dass
etwas nicht stimmt, und da müssen sich selbst
die Erwachsenen fragen: Was haben wir aus
Weihnachten gemacht?
Zu dieser Frage wird es wohl kaum eine Patentlösung

geben. Am besten wird sein, wir begegnen

der weihnächtlichen Botschaft wieder mit
weitherziger Ehrlichkeit und Offenheit, um zu
erfahren, dass darin die Ankunft des Messias,
Erfüllung aller Erwartung, Heil und Rettung
der Welt als gegenwärtig ausgesagt sind.
Dieser Offenbarung kann dann nur noch das
lobpreisende Tun der «Hirten» folgen, die
das Wort Gottes in seinem Tun bestätigt sehen,
und das Weitersagen dieses Wortes, das ja
eigentlich «allen Menschen gilt».

Unsere Aufgabe wäre also: Dem Kind dieses
«Christkind» — das niemandem «auf der
Strasse»..., oder im Warenhaus begegnet —
mitzugeben, damit es — erfüllt von innerer
Freude — diese Gotteserfahrung mithinausnimmt

in den Alltag. P. Bonifaz

Ein sinnvolles
Weihnachtsgeschenk
Überlegungen zu einer neuen Bibelausgabe *

Noch nie ist in einem feierlichen kirchlichen
Dokument derart eindringlich und allgemein
die Lesung der Hl. Schrift empfohlen worden,
wie das in der dogmatischen Konstitution «Über
die göttliche Offenbarung» des 2. Vatikanischen

Konzils geschehen ist. Die Kirche war
zwar schon immer von der Heiligkeit der
biblischen Bücher überzeugt. Aber dieser Glaube
wurde von den Konzilsvätern von neuem
bekräftigt. Die heiligen Schriften sind von Gott
eingegeben und ein für alle Mal niedergeschrieben,

vermitteln sie unmittelbar das Wort Gottes

selbst. In ihnen kommt der Vater, der im
Himmel ist, seinen Kindern auf Erden
entgegen und nimmt mit ihnen das Gespräch auf.
Die heiligen Bücher lassen in den Worten der


	Christkind : Illusion oder Wirklichkeit?

