
Zeitschrift: Mariastein : Monatsblätter zur Vertiefung der Beziehungen zwischen
Pilgern und Heiligtum

Herausgeber: Benediktiner von Mariastein

Band: 46 (1968)

Heft: 5

Artikel: Die neuen Hochgebete der Messe

Autor: [s.n]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


io8

Die neuen Hochgebete
der Messe

Weit über tausend Jahre galt der bisherige
Kanon der heiligen Messe als sakrosankt, als
unantastbar und irreformabel. Als im Zug der
Liturgiereform die Feier der Eucharistie in der
Muttersprache gestattet wurde, blieb der
Kanon ausdrücklich von dieser Erlaubnis
ausgenommen. Er musste nach wie vor vom Priester

lateinisch gebetet werden. Und als endlich
nach zähen Bemühungen die Übersetzung des

Kanons gestattet wurde, kam von Rom die
strikte Weisung: So wortgetreu als möglich
übersetzen! Selbst aus den langen Listen der
stadtrömischen Heiligen, zu denen wir kaum
ein Verhältnis besitzen, durfte kein einziger

Name gestrichen werden, obwohl viele Bischöfe
und Kommissionen diesbezügliche Gesuche an
den Heiligen Stuhl gerichtet hatten. Der Heilige

Vater wollte den bisherigen Kanon
belassen, wie er ist und wie er seit den Tagen
Gregors des Grossen in der lateinischen Kirche
gebetet wurde.
Mittlerweile wurden jedoch neue Hochgebete
vorbereitet und am Fest Mariä Himmelfahrt
dieses Jahres deren drei freigegeben. Gegenüber
dem bisherigen Kanon weisen sie manche Vorzüge

auf. Sie sind nach einem wohlüberlegten
Plan aufgebaut: Präfation, Sanctus, Postsanc-

tus, Epiklese (Bitte um den Heiligen Geist, der
die Gaben verwandeln möge), Einsetzungsbericht

mit den Wandlungsworten, Akklamation
des Volkes, Anamnese (Gedächtnis des

Todes und der Auferstehung Christi), Bitte um
Annahme des Opfers, Fürbitten für die
pilgernde und leidende Kirche, Schlussdoxologie
(Durch ihn). Amen des Volkes.
Die neuen Hochgebete sind wirklich Euchari-
stia, das heisst Lobpreis und Danksagung. In
der heiligen Messe versammelt sich das Volk
Gottes ja vor allem, um dem himmlischen Vater

zu danken für die Grosstaten der Erlösung
durch Jesus Christus. Durch die Liturgiereform
ist die Präfation aufgewertet worden (das neue
Messbuch wird wohl an die hundert Präfa-
tionen enthalten!). Sie ist nicht etwa Prolog
zum Kanon, wie die bisherige Anordnung des
Missale vermuten Hess, sie gehört zu ihm und
gibt ihm das charakteristische Gepräge. Würde
auch unser christliches Leben von ihr geprägt,
bekäme es eine ganz andere Strahlkraft.
Dankende und dankbare Menschen sind ausgeglichen

und gelöst — sie strömen Ruhe und
Zufriedenheit aus. Die Präfation mündet aus im
Sanctus, in der Anbetung des dreimal heiligen
Gottes, von dessen Herrlichkeit Himmel und
Erde erfüllt sind. In diesen Lobgesang soll das

ganze Volk einfallen und sich vereinen mit den
Chören der Engel, die vor dem Thron des
Allerhöchsten stehen. Im Postsanctus nimmt der



Deinen Tod, o Herr, verkünden wir,
und deine Auferstehung preisen wir,
bis du wiederkommst in Herrlichkeit



no

Priester die Gedanken des Sanctus auf und
führt sie weiter: «In Wahrheit bist du heilig,
Gott, Ursprung aller Heiligkeit. Darum heilige
diese Gaben» (Hochgebet II). «In Wahrheit
bist du heilig, o Gott, und deine ganze Schöpfung

schuldet dir Lob. Mit Leben und Heiligkeit
erfüllst du das All durch deinen Sohn,

unseren Herrn Jesus Christus, in der Kraft des

Heiligen Geistes. Durch alle Zeiten sammelst
du dir ein heiliges Volk, das deinem Namen ein
reines Opfer darbringt vom Aufgang der Sonne
bis zum Untergang» (III). «Wir sagen dir
Dank, heiliger Vater, denn gross bist du in den
Werken deiner Weisheit und Liebe» (IV).
Nun folgt die Epiklese, die Bitte an Gott, er
möge den Heiligen Geist senden, dass er die Gaben

(Brot und Wein) in Christi Leib und Blut
verwandle. Der Mensch kann nicht mit
irgendwelchen Zauberformeln über Gottes Gnade
verfügen. Es ist der Heilige Geist, der das
Wandlungswunder vollzieht und Christi Opfer

vergegenwärtigt, der ja «kraft des Heiligen
Geistes sich selbst Gott makellos dargebracht
hat, um unser Gewissen von toten Werken zu
reinigen, auf dass wir dem lebendigen Gott
dienen» (Hebr 9, 14).
Der Einsetzungsbericht schliesst sich enger an
die biblischen Texte an als bisher, und der Ruf
«Geheimnis des Glaubens» erfolgt erst nach der
zweiten Kniebeugung des Priesters. Das Volk
antwortet darauf: «Deinen Tod, o Herr,
verkünden wir, und deine Auferstehung preisen
wir, bis du wiederkommst in Herrlichkeit.»
In der Anamnese des dritten und vierten
Hochgebetes wird neben des Leidens, der Auferstehung

und der Himmelfahrt unseres Herrn auch
seiner glorreichen Wiederkunft gedacht.
Besonders wertvoll ist, dass im anschliessenden
Gebet die Bitte ausgesprochen wird, dass wir
durch die Teilnahme am Opfermahl selber
durch die einigende Kraft des Heiligen Geistes
eins werden mit Christus und seinem Opfer und
damit auch eins untereinander. Die Eucharistie
ist ja das Sakrament der Einheit. Eine Liturgie,

die nicht die Einheit in der Liebe und die
brüderliche Gemeinschaft fördert, hat ihr Ziel
verfehlt. «Nähre uns mit dem Leib und Blut deines

Sohnes und erfülle uns mit dem Heiligen
Geist, dass wir ein Leib und ein Geist werden
in Christus und eine Opfergabe mit ihm»
(Hochgebet III). Die Fürbitten für die Lebenden

und Verstorbenen sind am Schluss des

Kanons zusammengefasst. Diese Kürzung ist
angezeigt im Hinblick auf das Gebet der
Gläubigen, das nach dem Wortgottesdienst stattfindet.

Der Kanon findet seinen krönenden Ab-
schluss in der feierlichen Schlussdoxologie:
Durch ihn und mit ihm und in ihm ist dir, Gott,
allmächtiger Vater, in der Einheit des Heiligen
Geistes alle Herrlichkeit und Ehre. Dass wir
durch den in der Eucharistie gegenwärtigen
gekreuzigten und auferstandenen Herrn dem
allmächtigen Gott eine gebührende Anbetung, ein
geziemendes Lob, eine angemessene Verherrlichung

und Danksagung anbieten dürfen und
können, muss für uns immer neu eine Quelle
tiefster Freude sein. Denn es liesse sich kein
vordringlicheres Anliegen denken, als eben mit
Gott ins rechte Verhältnis zu kommen. Darum
sollte das Amen als dankerfüllte Antwort des

Volkes am Ende des Kanons besonders kräftig
und freudig ertönen. Hier gibt es gleichsam die
Unterschrift, womit es bestätigt, dass es mit
den Gedanken, die der Priester im Hochgebet
vorgetragen hat, voll und ganz einverstanden
ist. Von all den vielen Amen der Messe ist
dasjenige am Schluss des Kanons das wichtigste
und bedeutungsvollste.
Die neuen Hochgebete wollen nicht bloss eine
willkommene Abwechslung in die Messgestaltung

bringen, sie bieten den Gläubigen die
Möglichkeit, sich auch beim Kanon aktiver
mitzubeteiligen — letztlich aber wollen sie
dem gesamten christlichen Leben neue Impulse
verleihen, aus den Christen frohe und dankbare

Menschen machen: Boten der Liebe und
des Friedens, Baumeister der grossen Einheit in
Christus. P. Vinzenz


	Die neuen Hochgebete der Messe

